
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1979)

Artikel: Zeitgenoessische indianische Malerei in den USA

Autor: Bechtler, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 133 -

ZEITGENOESSISCHE INDIANISCHE MALEREI IN DEN USA

Eva Bechtler

Einführung

Das Thema des folgenden Artikels behandelt ein neues, erst um die

Jahrhundertwende entstandenes Phänomen. Um die grosse künstlerische

Produktion bewältigen zu können, ist die Arbeit in drei Teile gegliedert:
die Vorgeschichte der indianischen Malerei, die klassische indianische

Malerei und die zeitgenössische indianische Avantgarde-Malerei. Im

ersten Teil werden Wandmalereien und bemalte Keramik der prähistorischen

Zeit sowie die bemalten Lederarbeiten des 19. Jahrhunderts kurz

skizziert. Die Grenze zwischen dem ersten und zweiten Teil ist dort

zu ziehen, wo die Bemalung von Gegenständen und die Körperbemalung

aufhört und "selbständige" Malerei auf Papier oder Leinwand anfängt.

Diese Unterscheidung ist wertfrei und nur eine Hilfskategorie zur
Gliederung des grossen Themenkreises. Die Grenze zwischen der klassischen

und der Avantgarde-Malerei ist schwer festzulegen und fällt nicht auf

einen genauen Zeitpunkt, sondern beinhaltet das langsame "Sich befreien"

vom traditionellen, gut erkennbaren und mehr oder weniger "vorgeschriebenen"

und zwingenden Stil; dies führt zu einem Individualisierungspro-

zess in der Malerei, wobei der Stil und oft auch der Inhalt an verschiedene

herrschende zeitgenössische nichtindianische Kunstrichtungen angelehnt

sein kann. Diese neue Kunst ist weitgehend Teil des allgemeinen

indianischen Kampfes für die kulturelle und politische Eigenständigkeit.

J.J. Brody formuliert in seinem Buch "Indian Painters and White Patrons"

diesen Uebergang folgendermassen: "The death of Indian painting is

accompanied by the birth of Indian painters. " ^
In der Gegenwart leben

1) Brody J.J., Indian Painters and White Patrons. Albuquerque, 1971,
S. 206.



- 134 -

aber die traditionelle und die Avantgarde-Kunst nebeneinander weiter,
die zweite hat die erste nicht abgelöst, aber die erste hat der zweiten

zweifellos den Weg vorbereitet.

Vorgeschichte

Im Unterschied zum Malen auf Papier und Leinwand haben die Objekt-

Bemalung und bemalte Verzierung eine lange Tradition; sie sind sogar
eine der ältesten indianischen Künste. Gemalt wurde auf Felle (hide),

Holz, Keramik, Stein, Textilien und Wände von Zeremonialräumen. Als

Farbe wurden Erde und Pflanzenpigmente benutzt. Die prähistorischen
Zentren der Malerei waren der Südwesten, der Osten und die Nordwest-

Küste

Es ist aber v.a. der Südwesten, in dem die Malerei an eine lange,

reiche und manigfaltige bildnerische Tradition anknüpft; ihre Erzeugnisse

waren z.T. rein dekorativ, z.T. dienten sie rituellen Zwecken.

Es ist bei ihnen eine starke Beeinflussung von Mittelamerika sichtbar.

Die prähistorischen Mogollon-, Hohokam- und Anasazi-Kulturen sind

bekannt für Keramik-Bemalung. Für die Mogollon-Töpferei ist eine

Verzierung mit rotem geometrischem Muster auf hellbraunem Untergrund

typisch. Die Mimbres-Phase der Mogollon-Kultur hat schwar-weisse

Tongefässe mit komplexen Muster hervorgebracht. Neben geometrischen

Formen werden auch Tiere, Menschen und oft sogar komplizierte Szenen

dargestellt. Die Hohokam-Keramik ist mit roter Bemalung auf lederfar-
benem Untergrund verziert, die jedoch ein naturalistischeres Muster
aufweist als die Mogollon-Töpfe. Für die Anasazi ist eine schwarz, weiss,
rot und gelb bemalte Keramik charakteristisch. Die Gefässe wurden vor
dem Brennen bemalt; ihre Dekoration ist meistens linear und zweidimensional.

Jede Pueblo-Gruppe entwickelte eine klar erkennbare Tradition
der Keramik-Bemalung. Die Anasazi- und Fremont-Kulturen haben figu-
rale Felsenbilder hervorgebracht. Im Südwesten verzierte man schon

lange vor der Ankunft der Spanier Wände von Kivas mit gemalten

Zeremonien-Szenen, mythologischen Gestalten, maskierten menschlichen Figu-



- 135 -

ren, Tieren und Fantasie-Gestalten mit menschlichen sowie tierischen

Zügen. Landschafts-DarStellungen sind unbekannt und die Umgebung wird
oft nur durch Wolken, Regen oder Lichtstrahlen angedeutet.

Bei den prähistorischen Kulturen des Ostens, der Adena (Ohio River

Valley), der Hopewell- und der Mississippi-mound-building-Kulturen
vermutet man Wandbemalungen, Körperbemalungen und Tätowierungen,

Leder-, Holzschnitzerei- und Kleidungsbemalungen. Leider wurden diese

Objekte von weissen Siedlern zerstört bevor man sie untersuchen

konnte. Ueber die Hopewell-Künstler weiss man, dass sie anonym und

im Auftrag der Mächtigen gearbeitet haben, um diese und die religiöse
Struktur zu unterstützen. Meistens wurden in naturalistischer Weise

statische menschliche und tierische Figuren auf einem neutralen Hintergrund

dargestellt.

Auch die Nordwest-Küste war schon in prähistorischer und besonders

historischer Zeit sehr reich an künstlerischer Produktion, deren

Erzeugnisse, gleich wie im 19. Jahrhundert, den Reichtum und Status

innerhalb des hierarchischen Systems aufzuzeigen hatten. Verbreitet waren

v.a. Felsbilder, Körperbemalungen und Tätowierungen. Bemalt

wurden ebenfalls die häufigen Schnitzereien wie Hauswände, Totempole,

Hauspfosten und kleinere Objekte wie Vorratskisten und Schüsseln. Die

Farbe spielte eine grosse Rolle, besonders beliebt war die Farbkombination

schwarz, weiss, rot und gelb. Charakteristische Motive waren

Tiere, Menschen und Phantasie-Geschöpfe. Ihre hochstilisierte Darstellung

lässt oft schwer erkennen, um was für Subjekte es sich handelt;

jedes der häufigen Motive wurde aber durch typische Merkmale wie

Zähne, Klauen, Ohren usw. charakterisiert. Die strengen Vorschriften
des Inhaltes liessen nur wenig Spielraum für formale Erneuerungen. Im

Gegensatz zu dieser strengen Typisierung stehen die ebenfalls bemalten

naturalistischen Porträt-Masken.

Die Plains-Indianer hatten ausser Felsenbildern keine andere Malerei.
Die früheren Pictographen stellten abstrahierte Formen von Menschen,



- 136 -

Tieren und Waffen dar. Die rote Erdfarbe wurde mit Fingern aufgetragen.

Diese Darstellungen sind als rituelle Symbole zu verstehen, die

eine erfolgreiche Jagd gewährleisten sollten. Diese ursprünglichen

Pictographen wurden später mono- oder polychrom mit realistischen

Darstellungen von Kriegern übermalt.

Nach dem Kontakt mit den Weissen fanden grosse Aenderungen auch in

der bildenden Kunst statt. Viele Stämme des Ostens wurden um 1840

verdrängt und auch im Südwesten wurden grosse Umsiedlungen erzwungen.

Die Navajo übernahmen und entwickelten die Sandbilder der Pueblo.

Auf dem Boden wurden mit farbigem Sand (gefärbt durch natürliche

Erdfarben, Blütenstaub, Holzkohle und Muscheln) stark schematisierte

Darstellungen von Wolken, Blitzen, Bergen, Regenbogen und langgezogenen

Menschen heilige Leute) und den vier heiligen Pflanzen (Mais, Kürbis,
Bohnen, Tabak) entworfen. Diese Bilder dienten in Zeremonien zur
Heilung von Krankheiten. Die Kachinas der Hopi und andere kleinere Schnitze

reien wurden ebenfalls bemalt.

Ende des 19. Jahrhunderts wurde an der Nordwest-Küste das soziale

System, auf dem die Kunst basierte, zerstört.

Als Folge der Einführung des Pferdes und anderer Elemente der

europäischen Kultur Mitte des 18. Jahrhunderts entwickelten die Plains-
Stämme einen neuen Stil. Bis zur Vernichtung vieler Stämme Ende des

19. Jahrhunderts wurde die bildende Kunst zum Statussymbol. Es

entstand eine neue Kunst, die Fellmalerei, bei der Erde und Pflanzen-

Pigmente verwendet wurden. Mit gemaltem Muster dekorierte man

Kleidungsstücke und Mokassins, Tipis und fast alle Gebrauchsgegenstände

wie Parfleche und Pfeifen-Taschen. Frauen verzierten die

Objekte mit geometrischen Mustern, Männer dagegen v.a. mit Kriegsszenen,

die immer realistischer und detaillierter wurden. Nach der

Einführung von trading posts, in denen Indianer Glasperlen kaufen

konnten, hat die Glasstickerei die gemalte Verzierung v. a. bei der

Kleidung verdrängt. Die bemalten Schilder verzierte man auch mit
Federn. Während der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts - der Zeit der



- 137 -

Vernichtung des Bisons, der bisher die Nahrung sowie das Kleidungsund

Tipimaterial lieferte - entstand eine spürbare Abhängigkeit der

Plains-Indianer von den Reservation-Agenturen, die ihnen statt
traditioneller Kleidung Konfektionskleider mit Messingknöpfen, Leinwände,

aber auch Papier, Pinsel, Wasserfarben, Tinte und Bleistifte verkauften.

Die Indianer versuchten diese neuen Kulturgüter der traditionellen
Lebensweise anzupassen; sie bestickten die Konfektionskleider und bauten

Tipis aus den Leinwänden. Mit Bleistift oder Wasserfarben stellten

sie Szenen der Vergangenheit dar, der Zeit als sie noch über die Prärie
herrschten.

Die klassische indianische Malerei

Im folgenden Teil wird die Malerei der zwei wichtigsten Gebiete, der

Plains und des Südwestens behandelt.

Die ersten Aquarelle und Bleistiftzeichnungen der Plains-Indianer reichen

bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts, aber erst um die

Jahrhundertwende setzt das intensive Kunstschaffen ein und zwar vor allem in

der Form von Aufzeichnungen der indianischen Geschichte. Die Werke

dieser produktiven Zeit knüpfen stilistisch an die Fellmalerei. Sie sind

sozialen und religiösen Inhalts. Im Laufe der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts entwickelten sich die bildnerischen Werke der nordwestlichen

Plains, der Sioux-Stämme und der südlichen Plains in verschiedenen

Richtungen.

Im frühen 20. Jahrhundert standen die indianischen Künstler von Montana,

Wyoming und Idaho unter dem Einfluss des Geschehens im Westen: die

Ausrottung des Büffels, die Umsiedlung der Indianer in Reservate, das

Einrichten der trading center, der Bau der kontinentalen Eisenbahn und

der Strassen für den Handel und Wirtschaft sowie die Entdeckung der

Bodenschätze. Dies alles führte zu einer neuen ökonomischen Ordnung.

Es kamen viele weisse Rancher und Montana wurde zum Zentrum der

Rinder-Industrie. Auch machten viele indianische Künstler ihre Erfahrungen

als Cowboy, Rancher und Eisenbahnarbeiter. Ausserdem standen sie



- 138 -

unter dem Einfluss einiger nichtindianischer Künstler wie A. Bierstadt,
F. Remington und Ch. M. Russell, die in den Plains malten. Alle diese

Beeinflussungen sind sichtbar in den Werken vieler indianischer Maler

vom Anfang des 20. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Als Hauptthemen

dienten und dienen teilweise bis heute das Ranch-Leben und romantische
Szenerien mit Tieren und Menschen. Die Darstellungsweise ist oft perspektivisch
und dreidimensional, kl dieser Weise malen beispielsweise: Hart Merriam

Schultz, Myles Horn, Godfrey Broken und George Boyd. Andere Künstler

der nordwestlichen Plains schildern Szenen aus dem traditionellen
indianischen Leben. Sie geben wieder, was sie z.T. in ihrer Kindheit noch

erlebt hatten, z.T. nur aus Erzählungen kennen. Einige ihrer Werke

illustrieren alte indianische Mythen, halten Kostüme und Zeremonien

fest, die es heute nicht mehr gibt, und zeichnen Szenen aus der

Vergangenheit im Sinne einer Dokumentation. Diese oft sehr sensible

Interpretation alter Legenden und religiöser Vorstellungen sind stilistisch in

eine Panorama-Landschaft eingebaut. Sie wurden mit Acryl-, Wasseroder

Oelfarben gemalt, mit Bleistift oder Tinte gezeichnet oder als

Collage zusammengestellt - immer in einem (im Unterschied zu den

südlichen Plains) von den Weissen übernommenen dreidimensionalen

realistischen Stil. Zu diesen Künstlern gehören v.a. Daniel Taulbee,

Donald Hollowbreast und Victor Pepion. Ein junger Assiniboine-Künst-

ler, Levi Enemy Boy, der in dieser Tradition steht, formuliert seine

Aufgabe folgendermassen: "I draw what should be recorded so that

others who never knew the Old Ones or heard stories about their lives
would know what it was like then. When I was small, I knew a lot of

the old Buffalo Eaters and heard many stories, and was told not to

forget their way of life, ki my drawings and paintings, I try to put it
2)

down as it really was!!" '

Unter den vielen Sioux-Malern ist zweifellos Oscar Howe der markanteste

Vertreter, der als einer der wenigen Plains-Indianer das 1932 ge-

2) Gonyea R., Contemporary Indian Artists: Montana/Wyoming/Idaho
Rapid City, 1972, S. 31.



- 139 -

gründete Studio of the Santa Fe Indian School besuchte. Diese Malschule

war auf einen leicht erkennbaren, mehr oder weniger schematisierten

Malstil ausgerichtet und knüpfte an die alten Pueblo-Malereien und

Navajo-Sandbilder. Es wurde ohne Schattierungen und zweidimensional

gemalt, wobei dem Detail grosse Aufmerksamkeit geschenkt wurde; die

Gesamtwirkung der Werke ist sehr dekorativ. Diese Bilder mit meist

traditionellen Motiven wurden schnell weit verbreitet und gehandelt, da

sie im Stil und im Motiv die allgemein vorherrschenden Vorstellungen

von Indianern verkörpern. Als einer der erfolgreichsten Absolventen des

Studios studierte O. Howe nachher an der University of Oklahoma und

wurde schliesslich Professor für Kunstunterricht an der University of

South Dakota. Während seiner Studio-Zeit spezialisierte er sich auf

nostalgische Plains - Motive, gelegentlich benützte er die Plains-Fell-
malerei des 19. Jahrhunderts als Vorlage. Später bearbeitete er die

gleichen Motive, jedoch auf neo-kubistische Art. Gleiche neo-kubistische

Elemente enthalten auch die Werke von Geronima Montoya und Rafael

Medina, beides Künstler aus dem Südwesten. Manchmal resultierte aus

der Synthese von der vom Studio diktierten Malweise und von den

Einflüssen den dominierenden, zeitgenössischen, westlichen Kunstrichtungen

ein aussagestarkes, Vitalität und Kraft ausstrahlendes Bild. Durch

eine oft bewusst surreale Form-Qualität erhalten die Bilder eine

geheimnisvolle Wirkung. In diesem Moment ist der Einfluss der amerikanischen

Künstler der 50-er Jahre, vor allem von Jackson Pollock, Adolf

Gottlieb und Mark Tobey spürbar. Oscar Howe's späteres Werk wurde

stark individualistisch und experimentel. Als Professor für Contemporery
Indian Art hat Howe eine ganze Generation junger Künstler hervorgebracht;

sein starker Einfluss ist bei ihnen unverkennbar. Zu seinen

Schülern gehören Herman Red Elk, Arthur Amiotte und Robert Penn.

Die Formen bei H. Red Elk sind oft kubistisch in Einzelelemente

zergliedert und befinden sich gleichzeitig in einer verwirrenden - dem

Futurismus verwandten - Bewegung. Andere seiner Bilder sind direkt
von der Fellmalerei des 19. Jahrhunderts inspiriert. Das z.T. abstrakte

Werk von Arthur Amiotte spiegelt mehr Howe's Vorbilder Tobey und



- 140 -

J. Pollock als Howe's eigenes Werk. Auch die formale Zergliederung

in Robert Penn's Bildern führt zur Abstraktion.

hi den südlichen Plains verbreitete sich schon um die Jahrhundertwende

schnell die Aquarellmalerei. Schon 1918 wurden in Anadarko indianische,

v.a. Kiowa-Kinder in Kunst unterrichtet. Zu den ersten Schülern zählten

die später berühmt gewordenen und "Die fünf Kiowa-Künstler" genannten

Monroe Tsatoke, Stephen Mopope, James Auchiah, Spencer Asah und

Jack Hokeah. 1926 wurden sie zur University of Oklahoma zugelassen

und vom Professor O.B. Jacobst in der Perfektionisierung ihrer schon

vorhandenen Fertigkeiten unterstützt. Dies hatte zur Folge, dass ihre

Werke stereotype Qualitäten aufwiesen. Formuliert wurde dieses Ziel
des Kunstpädagogen in rassistischer Therminologie folgendermassen:

"This art of the Kiowas should not be judged by the 'white' yardstick.
The are created from a different racial point of view there is something

archaic in his feeling All Indians have a fine sense for
decorative design They seem to possess instinctively the things that

it takes the white art students years to acquire All are full of

the dark force of the universe, full of the age of metaphysical symbolism
and awe which is so characteristic of this very ancient race ". Die

Werke indianischer Maler sollten also nach Jabobst dekorativ, mitreissend

und wohlgefällig sein und sie sollten auf den ersten Blick anders

sein als Bilder weisser Künstler. Sie sollten dem breiten Publikumsgeschmack

und dem allgemeinen Klischee vom "Indianischen" entgegenkommen.

Charakteristisch dafür sind flach aufgetragene Farben,
lebhafte Konturen und geschwungene Formen. Es wurden fast ausnahmlos

Tänzer in traditioneller Kleidung, Medizinmänner, Jagdszenen, selten

Szenen aus dem indianischen Alltag dargestellt. Die Figuren schweben

meistens im leeren Raum oder es sind vereinzelt dekorativ gestaltete

Pflanzen, Wolken oder Horizontumrisse vorhanden, die das dekorative

Wirken des Werkes steigern sollen. Oft ist das ganze Bild mit Kraftlinien

durchdrungen, die alle vorhandenen Elemente verbinden, das ganze

Bild in Bewegung bringen und die stark an den Jugendstil erinnern.



- 141 -

Diese Kunstwerke fanden schnell beim breiten weissen Publikum Gefallen;

sie wurden 1928 an der Ersten Internationalen Volkskunst Ausstellung

in Prag mit begeisterten Kommentaren aufgenommen. 1935 wurde

das Bacone Junior College mit einer Kunstabteilung in Muskogee gegründet.

Neben dem 1932 gegründeten Studio in Santa Fe und dem 1962 ins

Leben gerufenen Institut of American Indian Arts gehört es zu den be-

deutesten indianischen Kunstschulen, die viele Künstler hervorgebracht
haben. Zu seinen Lehrern zählten v.a. Acee Blue Eagle, Richard West

und Woodrow Wilson Crumbo. Zu den Künstlern der südlichen Plains,
die man als Oklahoma-Schüler bezeichnet, gehören weiter All Momaday,

Archie Blackowl und Black Bear Bosin.

Eine ähnliche Entwicklung wie in den südlichen Plains hat die Malerei
auch im Südwesten durchgemacht. Schon am Anfang des 20. Jahrhunderts

malten die Südwest-Indianer im Auftrag von Ethnologen und

Kunstsachverständigen dokumentierend ihre Zeremonien und Aktivitäten (z.B.
Kachina-Zeichnungen von den Hopi-kidianern für J.W. Fewkes, 1890),

die man für schon ausgestorben hielt. Zum Kern dieser
"Dokumentations-Maler" der 20-er Jahre gehören die Pueblo-Indianer Crescencio

Martinez, Velino Herrera, Fred Kabotie, Otis Polelonema, Awa Tsirs
und die Athapasken Allan Houser und Harrison Begay. Auch bei diesen

Bildern schweben die dargestellten Figuren im leeren Raum, während

das Detail präzis ausgearbeitet wurde.

1932 wurde in der Santa Fe Indian School eine experimentelle Klasse

für Malunterricht gegründet. Der Einfluss der Kiowa-Künstler war
offensichtlich, wenn auch die Farbe nicht so stark und strahlend und die

Konturen nicht so klar wie bei diesen waren. Mit Ausnahme von Hopi-Malern,

die Modellierungen und Schattierungen verwendeten, blieb das Werk

der meisten Künstler zweidimensional, ausgeführt in flacher,
undurchsichtiger Wasserfarben-Technik. Die meisten Bilder wurden aus dem

Gedächtnis, ohne Gebrauch von Modellen, gemalt. Sonne, Wolken, Regen

und Lichtstrahlen sind gewöhnlich als Symbole zu verstehen, wenn auch

das Hauptsubjekt realistisch behandelt ist. Die Figuren sind fast aus-



- 142 -

nahmslos vom Profil, Halbprofil oder en face dargestellt. Im Hintergrund

ist die Landschaft linear nur angedeutet oder die Umgebung ganz

weggelassen. Vereinzelte Pflanzen sind als Kompositionselemente zu

verstehen, ohne in einem perspektivischen Raum zu stehen.

Währen 1 den ersten fünf Jahre wurde das Studio von Dorothy Dunn

geleitet. Sie hat mehr die Individualität des künstlerischen Schaffens

gefördert als Jacobst bei den Kiowa-Künstlern; es ist trotzdem aber nur

selten gelungen, die Grenzen der Stammes-Tradition zu überschreiten.

Jedenfalls wurde der bei den Kiowa-Künstlern so wichtige kommerzielle

Aspekt nicht mehr so stark in den Vordergrund gestellt und es wurde

erneut Gewicht auf die ursprüngliche Rolle der Kunst innerhalb der
indianischen Gesellschaft gelegt. Die meisten Studenten stammten aus dem

Südwesten, nur wenige aus den Plains. Zu den wichtigsten und berühmtesten

Studio-Absolventen zählen: Harrison Begay, Joe H. Herrera, Velino

Herrera, Andy Tsinajinnie, Allan Houser, Oscar Howe und Beatim Yazz.

Das Studio hatte in der Folge einen enormen Einfluss auf die indianische

Malerei und ihre Anerkennung.

Avantgarde

ki den 60-er Jahren entstand zum erstenmal in der Geschichte der
indianischen Malerei eine für das Schaffen individualistischer, expressiver und

sozial inhaltvoller Bilder förderliche Atmosphäre. Auslösende Faktoren

dafür waren u.a. die Erkenntnis der konservativen Bewunderer indianischer

Malerei, dass diese steril geworden war, und das Auftauchen von

zornigen jungen Indianern im Zusammenhang mit dem civil rights move-
3)

ment. ' 1962 wurde das Institut of American Indian Arts ins Leben

gerufen, dessen Hauptanliegen es war, sich von der traditionellen indianischen

Malerei zu befreien und junge Künstler zum individuellen Schaffen

anzuregen. In dieser Bewegung, die den vorhandenen Kurs in der bilden-

3) nach Brody J.J., Indian Painters and White Patrons. Albuquerque,
1971, S. 194-206.



- 143 -

den Kunst änderte, diente Fritz Scholder (Luiseno Mission) als

Katalysator; er selbst formulierte die neue Aufgabenstellung folgendermas-

sen: "There the question was raised: 'Does an Indian artist have to

work in a certain style or with a certain subject matter?' The answer

was 'No.' ' It was a turning point for the American Indian artist and

craftsman, and, to me, it presented the possibilities of merging tradi-
41

tional Indian subject matter into a contemporary idiom. " ' Fritz Scholder

ist gleichzeitig selbst aktiver Künstler, der als der erfolgreichste
Vertreter der neuen Kunst angesehen wird. Vielleicht ist er der

begabteste und technisch gewandteste zeitgenössische indianische Künstler,
der nach J.J. Brody wahrscheinlich der einzige ist, dessen Werk auch

ausserhalb des ethnologischen Rahmens einen wichtigen Stellenwert in

der zeitgenössischen Kunst hat und der eher als "Maler an sich" denn
51

als "indianischer Maler" zu bezeichnen ist. ' Nach seinem Studium bei

Oscar Howe und dem Vorläufer der Pop art, Wayne Thiebaud, wurde

er durch Francis Bacon beeinflusst. Seine selbstbewusste und

eigenständige Malerei versucht das Klischee zu zerstören, das die traditionelle

indianische Malerei wiedergab, ein Klischee, nach dem der Indianer

einerseits der edle Wilde ist, andererseits der brutale und unberechenbare

Feind der weissen Zivilisation. 1h kritisch-entlarvender Weise stellt
Fritz Scholder die soziale Situation seiner Mitindianer dar: er zeigt
deren schizophrene, ungesunde und deformierende Konflikt-Situation, die

sie immer mehr entwurzelt und kränkt. In seinen assoziativen Bildern

gewinnt er die Aufmerksamkeit des Betrachters durch die Signalwirkung

von Federn oder Glasperlenstickereien, die eine Assoziation an das

traditionelle Indianerbild hervorrufen. Die nähere Betrachtung zeigt aber,

dass er darauf abzielt, dieses Klischee durch die Konfrontation indianischer

Symbolelemente mit der kritischen Darstellung indianischer
Realsituationen zu zerstören. In seinem Bild "Indian with top hat and umbrella"

4) Monthan, Guy and Doris, Art and Indian Individualists. Flagstaff,
1975, S. 167.

5) siehe Anmerkung 3), S. 142.



- 144

stellt er einen halbsitzenden und halbliegenden Indianer im violetten

Gewand mit einem schwarzen Zylinder und einem grossen grünen

Regenschirm vor einem roten Hintergrund dar. Die Figur erinnert stark

an Menschendars teHungen von Francis Bacon; die Malweise und die

schlichte Komposition haben nichts gemeinsam mit der traditionellen
indianischen Malerei. Der Indianer wirkt im Bild gegenüber dem starken

Hintergrund verloren. Dies ist eines der Werke Scholder's, das die

Absurdität der Auferlegung der Kultur des weissen Mannes auf die Indianer

zeigt und das mit schockierenden Gegensätzlichkeiten spielt. Sein

Bild "Massacre in America: Wounded knee" wurde durch ein 1890 am

Ort des Massakers aufgenommenes Photo inspiriert. Die weisse

Schneelandschaft ist durch eine Horizontlinie, auf der ein einsames Pferd steht,

vom weissen Himmel getrennt. Im Vordergrund ist ein Wagen voll von

formloser, fleischiger, blutiger Masse - ein Massengrab. Auch hier
beruht die Wirkung des Bildes auf der Gegenüberstellung der intakten Natur

und des grausamen Zeichens der Gewalt. Scholder sagt zu seinem

Werk: "I believe that there is a new Indian Art emerging. It will take

many forms and will be vital. A merging of traditional subject matter
g\

with the contemporary idiom will give us a true statement of the Indian."

Fritz Scholder und andere heutige indianische Maler binden sich nicht

mehr an den "Stil" ihres Stammes, aber dies bedeutet nicht, dass sie

die Tradition ganz ausschalten. Ihre Bilder weisen die indianische Symbolik

auf, aber in einem neuen Gewand. Das Neue bei Scholder ist nicht

nur der Stil, sondern auch das Ziel, das er mit seiner Kunst zu erreichen

versucht. Er will nicht nur die indianische Lebensweise schildern,
sondern durch die Kunst einen Beitrag im Kampf um die kulturelle und

politische Souveränität leisten und das Selbstbewusstsein und den Stolz der

Indianer auf ihre eigene Kultur fördern. Fritz Scholder sagt dazu: "Wo

sich alle Welt in einer Identitätskrise befindet, weiss der Indianer, wer
7)

er ist. " ' Diese Kunst bemüht sich um die Schaffung einer neuen National"

6) Tanner, Clara, Southwest Indian Painting. Tuscon, 1973, S. 3.

7) aus Schulze-Thulin, Axel, Weg ohne Mokassins. Düsseldorf 1976,
S. 289.



- 145 -

kultur der nordamerikanischen Indianer, die die alten traditionellen
Grenzen der einzelnen Stammeskulturen überschreitet. Sie orientiert
sich mehr an den gegenwärtigen Bedürfnissen und der zukünftigen

Entwicklung als an der Vergangenheit und Tradition.

Von 1964 bis 1969 unterrichtete Scholder am Institut of American Indian

Arts und hat eine grosse Zahl junger vielversprechender Künstler beein-

flusst. Zu den wichtigsten unter ihnen gehören T.C. Cannon, Irving Bo-

natsie, Earl Eder, Douglas Hyde, King Kuka, Daniel Peion, Red Star,
Alfred Youngman und George Burdeau. Das Institut ermuntert junge

Künstler, ihren eigenen Stil zu finden und zu entwickeln, zu experimentieren

und zu erneuern. Es wurde oft nach der abstrakten Kunst, dem

abstrakten Expressionismus, der pop-art und dem Photo-Realismus als

Vorbild gegriffen. Viele Künstler montieren traditionelle Materialien,
wie Feder, Leder-Riemen, Holz- und Fellstücke und andere gefundene

Objekte auf ihre gemalten Bilder. Diese Ausdrucksweise ist in vielen

westlichen Kunst-Richtungen des 20. Jahrhunderts wie auch in der
indianischen Stammeskunst der Vergangenheit anzutreffen.



146 -

Schlussbemerkung

Zusammenfassend kann man sagen, dass die zeitgenössische indianische

Kunst formal ein grosses Spektrum an Stil-Richtungen aufweist, von der

amerikanischen realistischen Malerei der Jahrhundertwende über einen

"typisch indianischen" Stil der Kiowa-Künstler und der Studio-Absolventen

bis zu hard-edge und mixed media, um nur einige wenige zu nennen.

Die indianische Kunst hat allmählich eine eigenständige Formensprache

gefunden - nicht zuletzt in der Auseinandersetzung mit nichtindianischen

zeitgenössischen Darstellungsweisen.

Die indianischen Künstler haben ganz unterschiedliche Zugänge und

Einstellungen zur Kunst; teils gibt es Autodidakten, teils Universitäts-
Absolventen. Einen bedeutsamen Stellenwert in der Entwicklung der

indianischen Malerei kommt den drei wichtigsten Schulen: dem Studio

in Santa Fe, der Oklahoma-Schule sowie dem Institut zu, die ihre Schüler

in oft sofort erkennbarer Weise geprägt haben. Aber einzig das Institut

of American Indian Arts will den Künstlern durch die Förderung schöpferischer

Freiheit und Offenheit zur Ueberwindung herrschender

Klischeevorstellungen und zur Erlangung einer künstlerischen Eigenständigkeit

verhelfen.

Auch inhaltlich ist die indianische Malerei manigfaltig und nicht auf

einen Nenner zu bringen. In der klassischen Malerei überwiegen traditionelle

indianische Themen mit romantischen Elementen, bei der Avantgarde

wurden verschiedene Aspekte des Reservationslebens, Themen aus dem

heutigen Panindianismus, sowie Themen über die schwierige zerrissene

Situation der heutigen Indianer behandelt; dadurch, dass die Malerei

sich mit der realen Situation der Indianer auseinandersetzt, übernimmt

sie eine kritisch-aufklärende Funktion und trägt zur Emanzipation der

Indianer bei, denn wie Scholder sagt, "nur wer über seine eigenen

Verhältnisse klar wird, kann wirklich frei sein. "®'

8) ebenda, S. 284.



147 -

LITERATUR

Baumann, Peter, Die Erben von Tecumseh und Sitting Bull. Berlin,
1975

Brody, J.J., Indian Painters and White Patrons. Albuquerque, 1971

Dockstader, Frederick J., Indian Art in America. New York

Ellison, Rosemary, Contemporary Southern Plains Indian Painting.
Anadarko, 1972

Ewers, J.C., Plains Indian Painting. Lonson, 1939

Feder, Norman, American Indian Art. New York

Gonyea, Ramon, Contemporary Indian Artists: Montana, Wyoming,
Idaho. Rapid City, 1972

Libhart, Myles, Contemporary Sioux Painting. Rapid City, 1971

Libhard, Myles, The dance in contemporary American Indian Art.
Washington

Monthan, Guy and Doris, Art and Indian Individualists. Flagstraff,
1975

New, Lloyd, Institut of American Indian Arts. Washington, 1968

Schulze-Thulin, Axel, Weg ohne Mokassins. Düsseldorf, 1976

Snodgrass, J.O., American Indian Painters, A biographical Directory.
New York, 1968

Snow, Dean, Die ersten Indianer. Bergisch Gladbach, 1976

Tanner, Clara, Southwest Indian Painting. Tuscon, 1973




	Zeitgenoessische indianische Malerei in den USA

