
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1979)

Artikel: Les Indiens veulent avant tout rester des Indiens

Autor: Fuerst, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7 -

LES INDIENS VEULENT AVANT TOUT RESTER DES INDIENS

Recueil de textes récents de l'auteur et des Indiens eux-mêmes

par René Fuerst

La Conférence de Genève: un défi historique à l'intégration 12

Dix ans après l'institution de la FUNAI:
ou l'Indien refuse de s'intégrer, ou il meurt... 19

Message des Indiens du Brésil 25

Les Jivaros de l'Equateur:
oui à l'intégration, mais à condition qu'elle leur soit favorable... 28

Qu'est-ce que la Fédération Shuar? 33



8 -

Les ethnologues ne viennent chez les Indiens que lorsque les tribus ont

accepté de vivre en réserves et renoncé à faire la guerre. Mais si on

avait donné le choix aux Indiens entre combattre la cavalerie ou les

ethnologues, leur réponse n'aurait pas fait l'ombre d'un doute. En

période de crise les hommes attaquent toujours ce qui leur parait le

plus dangereux. Un guerrier tué sur le champ de bataille peut toujours
aller au paradis des guerriers. Mais où ira un Indien "analysé" par un

ethnologue? Dans une bibliothèque?

Vine Deloria

(Peau-Rouge. Edition Spéciale, Paris 1972)



- 9 -

Parmi les premiers chercheurs à prendre position contre la discrimination

sinon l'extermination des Indiens, le Suisse Alfred Métraux, en

1960, lors du Congrès international des Américanistes à Vienne, devait

conclure son rapport sur les populations tribales du Brésil par la
déclaration suivante: à nous, ethnologues, incombe le devoir
de dénoncer ces cruautés imbéciles et de sauver pour
la postérité le souvenir de cultures qui ont encore
beaucoup à nous apprendre.
En s'exprimant ainsi, l'illustre chercheur attirait l'attention de ses

collègues sur le sort de ces populations très opprimées et, surtout, sur
leur obligation de s'en préoccuper davantage que cela n'avait été le cas

jusqu'alors. A juste titre, il rappelait aux ethnologues leur devoir de

dénoncer les abus et les violences dont sont victimes les Indiens des

Amériques, depuis bientôt cinq siècles que déferle sur eux la vague

colonisatrice de notre civilisation occidentale.

Rares furent les chercheurs qui prirent au sérieux l'appel de leur
collègue pourtant compétent en la matière; préférant ignorer tout lien entre

leur activité et le destin de la population qui en est l'objet malgré elle,
ces prétendus experts ont fait preuve d'un désintéressement pour le

moins surprenant et incompatible avec une science qui se veut avant tout

humaine. Ce ne fut que plus récemment que l'on vit se multiplier le cas

de jeunes ethnologues qui s'inquiètent vraiment du sort des Indiens qu'ils
ont la chance de pouvoir étudier et qui ne craignent pas d'en parler
autrement que dans leur rapport de mission, quitte à ne pas toujours

faire plaisir aux autorités responsables. En ce qui le concerne, l'auteur
de ces lignes, par son effort continu pour se tenir au courant d'une

situation qui ne cesse de s'aggraver et pour rendre public ses observations

à ce sujet, appartient à cette dernière catégorie plutôt qu'à celle des

chercheurs qui acceptent avec résignation un fait désormais établi.

Pour arriver à des positions plus systématiques et moins conformistes

que celle de Métraux, il a fallu attendre les congrès de Stuttgart (1968),

de Lima (1970), de Mexico (1974) et surtout de Paris (1976), ainsi que

la Déclaration de La Barbade que le congrès de Lima devait engendrer



- 10 -

en 1971, lors de la réunion dans cette île, d'un groupe de chercheurs

latino-américains parmi les plus qualifiés. Après avoir défini le role

de l'Etat, de la Religion et de la Science, et avant de présenter l'Indien

comme protagoniste de son propre destin historique, cette déclaration

affirme notamment que l'ethnologie dont a besoin aujourd'hui
l'Amérique n'est pas celle qui considère les populations

indigènes comme de simples objets d'étude, mais
celle qui les voit en tant que populations opprimées et
qui s'engage dans la lutte pour leur libération.
Actuellement, ces prises de position restent le fait de quelques

chercheurs les plus sincères, mais ne sont pas encore celles de la plupart
d'entre eux; par leur résignation, ces derniers jouent le jeu des

autorités, des missions religieuses et de la société dominante en général,
et - qu'ils le veuillent ou non - contribuent à la discrimination dés

Indiens. Ceci dit, c'est avec le plus grand respect que je salue l'initiative

de la Société suisse d'ethnologie dont la position "neutre", comme

d'ailleurs celle de la Société suisse des Américanistes, ne m'avait
guère inspiré jusqu'à présent. En m'invitant à collaborer à ce numéro

spécial sur les Indiens des Amériques, elle leur rend hommage, à eux

et à tous ceux qui, à l'exemple du regretté Métraux, ont témoigné
d'honnêteté et d'amitié à leur égard. C'est précisément à ces chercheurs

plus concernés que s'adresse la Fédération Shuar en faisant plus que

jamais appel à leur solidarité, ne fût-elle qu'une seule de

leurs paroles.'
Pour ma part, cette solidarité consistera à dénoncer et à faire dénoncer

par les Indiens eux-mêmes une politique d'intégration partout la
même, et qui n'est autre qu'un PROCEDE LEGAL VISANT A RENDRE

LES POPULATIONS TRIBALES DEPENDANTES DE LA SOCIETE

NATIONALE DOMINANTE POUR FINALEMENT LES FAIRE DISPARAITRE

EN TANT QUE GROUPES ETHNIQUES DISTINCTS. Dans ce but, et dans

celui de faire profiter mes collègues d'une expérience qui ne se limite

pas aux Indiens du Brésil, j'ai choisi de leur joindre ceux de l'Equateur
et des Amériques en général.



- 11

Enfin, et pour ne pas me substituer à des populations qui savent ce

qu'elles se veulent, j'ai tenu à compléter mes textes par deux autres,

rédigés par les représentants de ces populations eux-mêmes et par

conséquent exempts de toute erreur de jugement dont peut se rendre

coupable l'ethnologue que je suis malgré moi. Car, selon le Message

reproduit ci-après, les Indiens ont l'impression que nous ne pouvons

pas mieux comprendre que d'autres non indigènes le pourquoi de leur
situation, puisque nous ne vivons pas au fond leur
tragique réalité



- 12 -

LA CONFERENCE DE GENEVE: UN DEFI HISTORIQUE A L'INTEGRA¬

TION

En 1923 déjà, le chef iroquois Deskaheh s'était rendu à la Société des

Nations, à Genève, pour tenter en vain de faire valoir à lui seul les

droits de son peuple, qui n'étaient alors reconnus ni par le Canada ni

par les Etats-Unis. Plus d'un demi-siècle après, ce fut une centaine

d'Indiens - chefs spirituel et politiques, hommes et femmes -
représentant quelques-unes des plus importantes populations indigènes des

Amériques qui s'est réunie dans cette même ville et pour atteindre le
même but.

Je veux parler de la première Conférence internationale sur la
discrimination à l'égard de ces populations les plus opprimées qui s'est tenue

à Genève, du 20 au 23 septembre 1977, au Palais des Nations, sur
l'initiative du Comité spécial des organisations non gouvernementales pour
les Droits de l'Homme, et avec la collaboration du Conseil international
des traités indiens (New York) et de l'Institut pour le développement du

droit indien (Washington).

Cette réunion sans précédent et d'importance historique pour les
populations indigènes comptait avec la participation de quelque 300 délégués,

observateurs et invités venus du monde entier pour écouter la voix de

l'homme rouge, voix accusatrice mais conciliante et respectueuse, qui

ne s'était encore jamais fait entendre devant la communauté internationale.

En ce qui concerne les délégués indiens, ceux-ci provenaient de

presque tous les pays d'Amérique du Nord, du Centre et du Sud. Bien

qu'il se veuille le champion de la protection de ces populations, le

Brésil ne leur a cependant pas permis de participer à la conférence.

Parmi les pays les mieux représentés, il y avait tout naturellement le

Canada et les Etats-Unis, mais on eût souhaité qu'il en fût de même

pour le Mexique, le Guatemala, l'Equateur, le Pérou et la Bolivie. Car,
dans ces pays latino-américains, les indigènes sont les plus nombreux et,

dans plusieurs cas, constituent la grande majorité de la population nationale.

Quant aux Indiens d'Amazonie, les plus défavorisés de tous, ils



- 13 -

n'étaient représentés que par le seul mais rassurant délégué Shuar de

l'Equateur. Dans l'ensemble, on peut dire que ce fut la plus diversifiée
des participations amérindiennes jamais réunies, mais aussi la plus

unie dans ses revendications, et qu'il est d'autant plus regrettable que

certains gouvernements aient empêché leurs populations indigènes de se

rendre à Genève.

A cette centaine d'Indiens sont venus s'ajouter quelque 50 délégués

d'organisations non gouvernementales nationales et internationales, ainsi

qu'un nombre comparable d'observateurs gouvernementaux, dont ceux de

plusieurs pays européens, africains et asiatiques. Les organisations

internationales proprement dites étaient représentées par l'ONU, l'OIT
et l'UNESCO, et, tout comme les autres délégués non indiens, prenaient

une part active, sinon aux discours, du moins aux débats qui en résultèrent

et parfois les touchèrent de près.

Parmi les absents à la conférence, je tiens à mentionner les observateurs

de plusieurs gouvernements les plus concernés, ceux des missions

religieuses pourtant nombreuses à prétendre à la protection des populations

indigènes partout dans les Amériques et dont la plus critiquée fut
à juste titre celle de l'Institut linguistique d'été ou SIL, enfin les

ethnologues qui cependant ont de bonnes raisons de s'intéresser au sort
d'Indiens que selon l'un d'eux, Vine Deloria, ils s'obstinent à "analyser".

Les discours, tantôt en anglais, tantôt en espagnol, se sont succédés

pendant les quatre jours que durait la réunion sans doute la plus
extraordinaire qui ait jamais eu lieu au Palais des Nations; d'abord à la
séance plénière d'ouverture, ensuite dans trois commissions simultanées

mais séparées, et finalement à la séance plénière de clôture qui, tout

comme celle d'ouverture, fut marquée par un impressionnant cérémoniel

Lakota. Au nombre des orateurs les plus éloquents, je ne citerai que

les noms désormais célèbres de deux d'entre eux: Russell Means, du

Mouvement indien américain ou AIM, l'un des principaux inculpés du

siège commémoratif du massacre de Wounded Knee, et Constantino Lima,
du Mouvement indien Tupac Katari ou MITKA (après avoir été détenu et



- 14 -

torturé dans son pays, la Bolivie, ce dernier venait d'être libéré et

exilé grâce à l'action internationale). Pour ce qui est des rares discours

non indiens, celui que prononça Romesh Chandra, président du Sous-

comité sur le racisme, la discrimination raciale, l'apartheid et la
décolonisation, fut le plus applaudi; quant à une intervention gouvernementale

des Etats-Unis, très contestée par les Indiens de ce pays, elle

n'eut pas lieu parce que l'orateur avait consenti à ne pas leur imposer

une présence aussi injustifiée que malvenue.

Le but de la Conférence de Genève était avant tout d'informer les
organisations non gouvernementales sur la situation inquiétante des populations

indigènes des Amériques, afin de permettre à ces organisations
de mieux la comprendre, de susciter un intérêt plus grand pour ce

problème apparemment insoluble et d'élaborer un programme d'action

visant à abolir une fois pour toutes la discrimination dont ces populations

sont victimes depuis bientôt cinq siècles.

Devant la communauté internationale, les Indiens n'eurent aucune peine

à mettre en évidence la manière dont s'accomplit cette discrimination,
dont sont pratiqués le génocide et l'ethnocide, dont est appliquée la

politique d'intégration à leur égard. Quoique la situation des populations

indigènes puisse varier d'un pays à l'autre, son origine est toujours et

partout la même; elle consiste en la colonisation et l'exploitation sans

ménagement de leurs terres au profit d'une société dominante qui n'a

d'autre finalité que de consolider sa propre situation privilégiée. Dans

un passé encore récent, ce processus dit civilisateur impliquait
l'anéantissement de millions d'Indiens, la réduction considérable de leur

espace vital, la destruction insensée et irréversible de leurs moyens

d'existence. Aujourd'hui, et bien qu'ils soient encore en majorité dans

plusieurs pays latino-américains, on en est à leur refuser le droit à

l'autodétermination, le droit humain le plus élémentaire d'être eux-

mêmes, d'être des Indiens. Ces mesures discriminatoires, ce génocide

et cet ethnocide ne cesseront-ils donc jamais? Les témoignages les plus

accablants ont permis d'établir l'existence - non seulement en Bolivie
et au Guatemala, mais aussi aux Etats-Unis - de pratiques telles que la



- 15 -

stérilisation des femmes, dont le but n'est autre que l'extermination

totale des Indiens, la solution finale du prétendu problème indigène.'

Pendant deux jours, des commissions se réunirent pour examiner chacune

l'un des aspects suivants de la discrimination: légal, économique et

socioculturel. Dans trois rapports, elles ont formulé des recommandations

pour des mesures urgentes à prendre en faveur des populations indigènes,

de leur survie en tant que civilisation distincte et indépendante de la
nôtre. Sur la base de ces rapports très pertinents, la conférence a

finalement élaboré un programme d'action qui, dans la mesure du

possible, devra être mené à terme par les organisations non gouvernementales.

De l'avis des Indiens eux-mêmes, l'un des résultats les plus heureux de

la Conférence de Genève est la recommandation d'observer le 12

octobre, jour de la "découverte" de l'Amérique, comme
un Jour international de solidarité avec les populations
indigènes de ce continent, recommandation qui implique à la fois
notre reconnaissance de leurs droits en tant que populations de la terre
qu'ils habitent depuis des millénaires et notre solidarité dans leur difficile

lutte pour cette reconnaissance.

Pour ma part, et en me référant plus particulièrement aux Indiens

d'Amazonie, je considère que la recommandation de modifier
certains documents internationaux, notamment la Convention

107 de l'OIT, et de ne plus mettre l'accent sur
l'intégration comme étant la meilleure approche de la
solution du problème indigène est d'une importance primordiale

pour améliorer tant soit peu la situation de ces populations les plus
menacées. En effet, cette convention unique en son genre contribue à

ladite situation par son seul texte, rédigé par des agents gouvernementaux

non indiens, et surtout par sa conception franchement discriminatoire

de l'intégration à la société dominante. A ce propos, le récent

message des Indiens du Brésil, message que je me suis mis en devoir
de présenter à la séance plénière d'ouverture de la conférence, est plus

que significatif de la ferme résistance de ces Indiens à la politiqué

d'intégration telle qu'elle est recommandée par la Convention 107 et



16 -

vainement appliquée par les autorités de ce pays. Pour les membres

de la conférence, son texte émouvant mais non plaintif fut aussi la

preuve que ces populations sont conscientes de la discrimination dont

elles font l'objet, qu'elles sont capables de l'exprimer d'une façon

intelligible et que, par conséquent, elles sont parfaitement aptes à participer
à une réunion comme celle de Genève.

IL est vrai que le Brésil n'était pas seul dans son cas. Pour des

raisons sans doute semblables, les Indiens de Colombie n'étaient pas là

non plus; quant à ceux du Paraguay, leur représentants véritables ayant

été assassinés ou tout au moins emprisonnés dans leur pays, ils ne

peuvent être confondus avec ceux qui participaient sans mot dire à la
réunion. Ce n'est d'ailleurs pas par hasard que le rapport final recommande

de prendre toutes les mesures possibles pour
empêcher que des membres de la conférence ne soient
à leur retour sujets au harcèlement et à la persécution.'

Dans ces conditions, et malgré l'opposition de certains gouvernements

toujours les mêmes, le seul fait que la réunion ait eu lieu est de nature
à nous rassurer sur l'avenir non seulement des quelque 30 millions
d'Indiens que totalisent actuellement les trois Amériques, mais de

l'humanité toute entière. Car, en dépit de ce que prétendent ces

gouvernements pour le moins irresponsables et tous ceux qui, d'une manière

ou d'une autre, profitent de la discrimination à l'égard des populations

indigènes, le fait de les détruire, eux et leurs moyens d'existence, ne

risque-t-il pas un jour de nous être à tous fatal?

Dans son fougueux discours de cloture, Romesh Chandra a eu l'intelligence

de dire que "les Indiens savent très bien qui sont leurs amis et

qui sont leurs ennemis". Ils savent en effet qui sont leurs oppresseurs,
et ces derniers sont les mêmes que ceux dont souffrent les populations

indigènes partout dans le monde. Aussi cet ennemi commun rend-t-il
nécessaire une lutte commune, une lutte de toutes les populations

opprimées contre le seul et même ennemi qui n'a cessé de les faire
souffrir.



- 17 -

Disponible en langue anglaise, française et espagnole,
le rapport final de la Conférence de Genève peut être
obtenu à l'adresse suivante: Sous-comité des ONG sur
le racisme, la discrimination raciale, l'apartheid et
la décolonisation, case postale 28, 1211 Genève 20.
Ce rapport comprend entre autre la liste complète
des documents présentés à la conférence et déposés
au siège du DOCIP, centre de documentation, de
recherche et d'information des populations indigènes
récemment créé à Genève, où ils peuvent être
consultés et photocopiés. Pour de plus amples renseignements

à ce sujet, prière d'écrire au DOCIP, case
postale 59, 1211 Genève 21.



- 18 -

Dix ans après l'institution de la FUNAI, cette caricature - alors
publiée par le journal brésilien O Estado de Säo Paulo pour

illustrer les abus et les violences de l'ancien Service de protection des

Indiens ou SPI - reste d'une sombre actualité...



19 -

DIX ANS APRES L'INSTITUTION DE LA FUNAI:

OU L'INDIEN REFUSE DE S'INTEGRER, OU IL DISPARAIT...

Tout au long de l'histoire du Brésil, depuis les temps
coloniaux les plus lointains jusqu'à nos jours, les
efforts en vue de l'intégration de l'Indien constituaient
le principal sinon l'unique objet de la politique in-
digéniste gouvernementale. Durant presque cinq cents
ans, cette politique fut appliquée au moyen de guerres
injustes, de prétendues pacifications et d'autres
méthodes employées par les milieux intéressés. Compte
tenu de ces efforts, il est surprenant de constater
que l'intégration, en tant que processus social perceptible

et vérifiable, soit dans l'ensemble restée une
vaine intention. Rien qu'au cours de ce siècle, au

Brésil, près de cent populations tribales ont totalement

disparu; il suffirait d'examiner chaque cas pour
s'apercevoir que jusqu'à la fin, et malgré des degrés
de contact très variés avec la société nationale, ces
populations avaient préservé leur identité propre,
essentiellement distincte de celle qu'on voulut à tout
prix leur imposer. Cependant, de nos jours, et sans
que la FUNAI ait au fond changé sa politique ni ses
méthodes, l'Indien continue de faire l'objet des
mêmes efforts d'intégration.
Nul autre que cet extrait d'un document, qui, sous le titre LES INDIENS

ET L'OCCUPATION DE L'AMAZONIE, fut signé par plus de quatre-vingts
intellectuels brésiliens renommés et publiés par le journal O Globo
(Rio de Janeiro, 15 juillet 1971), ne saurait mieux nous faire entrer
dans le vif d'un sujet qui n'a plus désormais la faveur d'une presse
locale relativement contrainte elle aussi.



20 -

La Fondation nationale de l'Indien ou FUNAI est l'organe gouvernemental

qui, en décembre 1967, a remplacé l'ancien service de protection; créé

au début du siècle pour mettre fin au génocide dont étaient alors victimes

les populations tribales du Brésil, ledit service se fit ensuite le complice
de cette discrimination, la plus grave qui soit à l'égard d'un groupe

ethnique. Quant à la FUNAI, son défaut majeur n'est pas à première

vue de nature à nous inquiéter: le nouvel organe se flatte d'appliquer,
et en fait applique à la lettre une loi internationale, la Convention 107

de l'OIT, qui depuis 1957 recommande l'intégration de ces populations •

comme étant la politique indigéniste à suivre par les pays concernés.

Cependant, cette prétendu solution du "problème" indigène n'est qu'une

autre mesure discriminatoire au profit de la société dominante; visant
à la destruction culturelle sinon physique de l'Indien, elle est connue

sous le nom d'ethnocide et, contrairement au génocide, sa pratique non-

violente mais tout aussi fatale à la survie des populations tribales ne

tombe sous le coup d'aucune loi nationale ou internationale. A bien y

regarder, l'ethnocide est un moyen légal de destruction humaine qui par

sa finalité ne diffère pas du génocide. Sous le couvert d'une intégration

progressive, mais néanmoins forcée et définitive, l'ethnocide est la
méthode actuellement employée pour venir à bout des Amérindiens sans

que cela ne ternisse à l'extérieur l'image de pays qui se devraient de

les protéger le plus possible.

Dans ces conditions, il est pour le moins rassurant que la récente

Conférence de Genève ait bien voulu tenir compte de ma proposition à ce

sujet: la recommandation, dans son programme d'action, de modifier la
Convention 107 afin de ne plus mettre l'accent sur l'intégration comme

étant la meilleure approche de la solution du "problème" indigène.

Ceci dit, venons-en au cas particulier du Brésil qui figure parmi les

rares pays à avoir empêché leurs Indiens de participer à cette importante

réunion; ensemble avec ceux de la Columbie et du Paraguay, ils
firent l'objet dans le rapport de la même conférence d'une note relative
à la pratique du génocide et de l'ethnocide dont ils sont à présent les

victimes les plus à plaindre.



- 21 -

Une année après son institution, et à la suite d'une demande du ministre

de l'Intérieur lui-même, la FUNAI remit à ce dernier un plan

d'intégration indigène qui en disait long sur les intentions du nouvel

organe gouvernemental. Publié dans laFolha de Säo Paulo du

29 décembre 1968 sous le titre OU L'INDIEN S'INTEGRE OU IL
DISPARAIT, ce plan révèle en détail la politique indigéniste que la
FUNAI se proposait de suivre conformément aux projets de développement

du ministère auquel elle est subordonnée: l'occupation de

l'Amazonie avec l'aide des populations tribales. On y

lit, entre autres, que sa réalisation prouvera qu'en signant un compromis

international d'intégration indigène, le Brésil ne s'est pas engagé à

la légère, mais en étant conscient de ses responsabilités devant

l'opinion publique mondiale et de son inébranlable position à ce sujet.

Pour ce qui est du compromis en question, il s'agit bien entendu de la
Convention 107 que ce pays s'est empressé de ratifier en 1965 et qu'il
n'a depuis cessé d'invoquer chaque fois que l'exigeaient ses mesures

discriminatoires à l'égard de ces populations. Car, si l'occupation de

l'Amazonie s'est partiellement faite, il n'en fut cependant pas de même

de l'intégration de l'Indien qui, comme par le passé, s'avéra un obstacle

plus qu'une aide aux yeux des milieux intéressés. Aussi, lui firent-ils
sentir par l'intermédiaire de la FUNAI une déception provenant de ce

que les populations tribales ne se prêtent guère à leurs intentions,
qu'elles ne veulent ni s'intégrer ni disparaître.

Toujours est-il que les années 1970-74 furent pour les Indiens du Brésil

à la fois les plus troublantes et les plus marquantes de leur histoire
tout entière; je veux parler de la période durant laquelle la FUNAI

était présidée par le général Bandeira de Mello, ex-chef du Service de

sécurité et d'information du ministère de l'Intérieur, dont les frères

Villas Boas dirent ensuite qu'il avait réussi à mettre en

pratique la méthode la plus sûre pour rapidement faire
disparaftre des Indiens qu'il considérait comme un
obstacle au développement de son pays (O Estado de Säo

Paulo, 26 mai 1977). En tant que membre des deux missions d'enquête



- 22 -

qui furent alors autorisées par le Gouvernement brésilien à visiter les

populations tribales, la mission du CICR en 1970 et celle de 1'Aborigines

Protection Society en 1972, je ne puis que confirmer la déclaration des

célèbres indigénistes. C'était d'ailleurs à cette époque, on s'en souvient,

que la seule réserve indigène du Brésil digne de ce nom - le fameux

Parc du Xingu - fut traversée par une route trans amazonienne après

que le même général l'eut traité de "jardin zoologique pour touristes

anglais ".'

Egalement à ce moment se tint à Brasilia le 7ème Congrès indigéniste

interaméricain; en l'absence de tout Indien, l'intégration selon la Convention

107 y fut à nouveau prônée par les représentants gouvernementaux
de tous les pays d'Amérique sauf l'Uruguay qui, il y a longtemps, avait
à sa manière résolu le "problème" indigène.

Quant au Statut brésilien de l'Indien qui a force de loi depuis 1973, il
se veut, dans son premier article paradoxal, un instrument destiné à

préserver la culture des populations tribales tout en les intégrant d'une

façon dite progressive et harmonieuse à la société dominante dont il
garantit de fait les droits et les intérêts plus que ceux de l'Indien.

Tel était l'essentiel d'une politique indigéniste gouvernementale que

l'avènement, en 1974, d'un autre général à la présidence de la FUNAI

n'allait pas changer pour autant; conformément à la législation nationale

et internationale en vigueur, le successeur de Bandeira de Mello se fit
à son tour l'écho d'une intégration qui ne nuirait ni aux cultures tribales
ni aux projets de développement. Ces propos en l'air, toujours les

mêmes, s'accompagnaient de ceux, vraiment inquiétants, du nouveau

ministre de l'Intérieur qui se voulut le tenant d'une méthode moins

complaisante et plus définitive. C'était en effet lui qui, en 1976, n'hésita

pas à proposer le recours à la force pour réduire à 20'000 le nombre

des derniers Indiens de son pays qu'il croyait devoir estimer à 200'000.

Inutile de dire que la réalisation de cette folle idée n'eût été qu'un retour

aux pratiques abusives de l'ancien service de protection; selon

l'irréprochable document reproduit ci-dessus, ces pratiques avaient alors eu



- 23 -

pour conséquence non pas l'intégration mais l'anéantissement du tiers
des populations tribales du Brésil en l'espace d'un demi-siècle seulement.'

Devant les vains efforts d'intégration de la FUNAI, les Indiens finirent

par réagir à leur manière contre des mesures discriminatoires dont

ils refusent d'être les victimes plus longtemps; ainsi, depuis 1974, les

représentants des populations tribales se réunissent dans le cadre

d'assemblées de chefs indigènes pour mieux se connaître, parler de leurs

expériences réciproques avec ceux qui les oppriment et s'unir dans la

défense de leurs droits. C'est du moins en ces termes que Mgr. Tomas

Balduino, président du Conseil indigéniste missionaire ou CIMI, définit
le caractère de ces assemblées dont la cinquième fut interdite par la

FUNAI, mais dont la onzième vient d'avoir lieu en mai de cette année.

Créé en 1973, le CIMI est une institution de l'Eglise catholique brésilienne
dont l'action indigéniste s'oppose à la politique gouvernementale telle qu'elle
est appliquée par la FUNAI; comprenant, entre autres, l'organisation
d'assemblées de chefs indigènes, cette action est à plus forte raison

jugée contraire aux intérêts nationaux et n'a cessé d'être réprimée par
des autorités qui redoutent une initiative dont les premiers résultats

vont à l'encontre de leurs propres voeux d'intégration. Quoique nous

soyons loin d'un mouvement structuré à l'exemple de celui des Jivaros
de l'Equateur, les revendications des Xavantes, des Kaingangs et d'autres

populations tribales parmi les plus conscientes du Brésil se multiplient

pour éventuellement devenir la seule force d'opposition valable,

celle des derniers Indiens eux-mêmes.

Preuve en est le manifeste qui, sous le titre MESSAGE DU JOUR DE

L'INDIEN, fut signé par les représentants de neuf populations tribales
du sud du pays et publié par 1'Estado de Säo Paulo du 19 avril
1977; proclamé lors de la 7ème Assemblée nationale de chefs indigènes,

il s'élève vigoureusement contre le terme même d'intégration et, à la

place, demande à l'organe gouvernemental de respecter l'intégrité
physique et culturelle de ces populations. La FUNAI existe depuis
dix ans mais au fond n'a rien accompli en notre faveur:



- 24 -

telle est la conclusion d'un manifeste sans précédent dans l'histoire
des Indiens du Brésil et dont les auteurs entendent eux-mêmes prendre

en main la solution d'un problème qui n'est pas près d'être résolu.



- 25 -

MESSAGE DES INDIENS DU BRESIL ^

Aujourd'hui, 19 avril, c'est le Jour dit de l'Indien partout au Brésil.
Nous ne savons pas quand ce jour a été créé, ni ne connaissons sa

signification, mais nous en profitons pour rendre public notre message.

Qu'il nous soit d'abord permis de rappeler que le 22 avril 1500, lorsque

Cabrai foula pour la première fois ces terres, fut le début à la

fois de l'essor de la civilisation occidentale et de notre déclin.

Peu à peu, notre destruction par la société blanche s'intensifia. En

massacrant nos frères et nos soeurs, cette société fit usage du pire
instrument de dégradation. Ce procédé s'accompagnait des maladies

importées par le Blanc et contre lesquelles nous n'étions pas immunisés,
le dépouillement de nos terres, l'application de méthodes d'éducation

colonialiste qui ne respectaient pas notre structure économique, politique

et religieuse. Il en résulta que pendant longtemps l'Indien était

considéré comme un animal irrationnel, et il a fallu que le pape Paul m
fasse savoir à l'opinion publique de l'époque que nous étions "des êtres

humains dotés de corps et âmes". Cependant, notre destruction se

poursuivit.

Ce sont notre situation inquiétante et les cris d'alarme venant d'autres

pays qui furent à l'origine de la création du SPI ou Service de

protection des Indiens. La corruption de cette agence gouvernementale fut
ensuite la cause de son abolition et de l'institution de l'actuelle FUNAI.

S Iii est vrai que la nouvelle agence a fait un effort pour ce qui est de

notre assistance sanitaire, les preuves de son ommission dans la
défense de nos intérêts et nos droits n'en sont pas moins réelles, au

point que la FUNAI se rend complice du dépouillement de notre
patrimoine.

Voilà pourquoi nous faisons appel une fois de plus aux autorités et à

l'opinion publique. Innombrables sont les voyages faits par nos représentants

à Brasilia dans l'espoir de résoudre nos problèmes. Nous ne



- 26 -

sommes jamais consultés par la FUNAI en matière de politique indigé-
niste. Tout se décide dans la capitale sans la moindre présence de

notre part. Si l'agence était vraiment disposée à nous aider, c'est elle

qui devrait promouvoir ce genre de réunions où les Indiens peuvent

s'exprimer ouvertement et chercher ensemble la solution de leurs
problèmes. La FUNAI existe depuis dix ans, mais nos problèmes sont

restés les mêmes.

Les Indiens sont des peuples libres qui depuis des millénaires vivent

sur ces terres. Nous ne pouvons accepter qu'un autre peuple décide de

notre sort. Le 19 avril devrait être un jour où l'on nous écoute.

Ceux qui prétendent nous comprendre, et qui prennent les décisions à

notre égard, sont des ethnologues et des gens haut placés qui ne vivent

pas notre réalité. 11 semble que ces gens ne veuillent pas nous écouter.

Ne serait-ce pas le moment de lier la FUNAI directement à la présidence

de la République? Afin que l'on ne nous accuse pas d'être

programmés, nous serons francs en admettant que cette idée nous fut

suggérée par des sympathisants non indigènes avant d'être envisagée

par nous comme ultime possibilité viable à la solution de nos problèmes.

Car, aussi longtemps qu'elle dépendra du ministère de l'Intérieur, la
FUNAI ne sera pas en condition de nous aider. Comment peut-on songer
à résoudre des problèmes d'intérêt dans une seule et même famille?

Emancipation et intégration sont des termes inventés par des

ethnologues. Que représentent-ils pour l'Indien? Comment nos peuples
interprètent-ils ces termes: émancipation et intégration dans la civilisation
occidentale? Serions-nous en train de demander notre adhésion à la

société blanche? Non.' Nous ne voulons que la reconnaissance et le

respect de notre propre intégrité physique et culturelle; nous voulons

que notre émancipation et notre intégration s'effectuent dans le cadre de

notre propre société.

A ce propos, nous tenons à affirmer que l'Eglise dans son ensemble

est pendant longtemps restée silencieuse face à la destruction de nos



- 27 -

peuples. Depuis quelques années, toutefois, elle fait preuve d'un plus

grand souci à notre égard. En l'occurrence, nous voulons parler du

CIMI ou Conseil indigéniste missionaire, dont l'action en notre faveur

n'est pas sans nourrir notre espoir de libération. 11 est vrai que pour
ce faire les religieux, soient-ils catholiques ou protestants, devront

renouveler leurs méthodes d'assistance, abandonner leurs préjugés
colonialistes et finalement accepter nos valeurs traditionnelles.

Réunis en assemblée nationale, nous sommes aujourd'hui les représentants

de nos peuples dispersés aux quatre coins du Brésil. Nous sommes

également les représentants de ceux de nos frères et soeurs qui continuent

à vivre dans l'isolement et ignorent les maux que la civilisation
occidentale leur réserve. Aussi, tenons-nous à protester contre toute

action ou intention visant à poursuivre la destruction de nos peuples.

Nous voulons être reconnus et respectés comme individus et comme

sociétés distincts des autres. Par conséquent, toute action abusive à

notre égard est contraire à nos voeux les plus élémentaires.

Nous, Indiens du Brésil, assumons notre responsabilité de chercher

ensemble la solution de nos problèmes et de réaliser nos voeux les

plus chers en tant que peuples de ces terres.

A tous ceux qui nous oppriment, nous voulons prouver que nous ne

sommes pas dépourvus de capacités rationnelles et que, conformément
à la loi, nous espérons parvenir à nos fins sans trop les embarrasser.

Pour terminer notre message, nous voulons leur offrir, à ceux qui

nous oppriment, quelques-unes de nos valeurs spirituelles et humaines.

Ces valeurs, ils les trouveront dans notre mode de vie simple et

harmonieux.

1) Adaptation française de l'original portugais paru dans l'Est ado
de Säo Paulo (19 avril 1977) et signé par les représentants des
populations tribales brésiliennes suivantes: Apiaka, Bororo, Guarani,
Kaingang, Kayabi, Paresi, Terena et Xavante.



28 -

LES JIVAROS DE L'EQUATEUR:

OUI A L'INTEGRATION, MAIS A CONDITION QU'ELLE LEUR SOIT

FAVORABLE...

De premier pays exportateur de bananes du monde, l'Equateur a récemment

passé au rang de second pays exportateur de pétrole de l'Amérique
du Sud. Mais, si les immenses plantations de bananes se situent dans la
zone dite du littoral, les abondants gisements de pétrole se trouvent

dans celle dite de l'orient; tout comme pour les Andes qui les séparent,

il s'agit d'une zone où prédomine encore la population indigène et où les

Aucas viennent de tuer à coups de lance des prospecteurs en quête de

leur territoire.

Contrairement aux Quichuas de la montagne, qui comptent plus de 2

millions d'individus, les Aucas et autres Indiens de la plaine ne sont plus
très nombreux. A ce propos, il est intéressant de noter que le

pourcentage de la population indigène est en Equateur de 40%, le reste des

7 millions d'habitants de ce pays sept fois plus grand que la Suisse se

répartissant ainsi: 40% de métis, 10% de mulâtres et de Noirs, et

seulement 10% de Blancs. Parmi les Indiens de l'orient, les Jivaros

ou Shuars, de leur vrai nom, peuvent être considérés comme le peuple
à la fois le plus viable et le plus apte à supporter les conséquences

d'une expansion économique qui ne tardera pas à les atteindre.

Occupant la région accidentée mais forestière et humide du sud-est de

l'Equateur, ces Indiens sond près de 30'000 dans ce pays et, ensemble

avec leurs parents péruviens tout aussi nombreux, représentent actuellement

la population indigène la plus dense d'Amazonie. Sur ce, on peut

s'interroger quant à l'origine de cette situation pour le moins surprenante.

L. y a d'abord l'emplacement géographique des Jivaros; pris entre les

pentes abruptes des Andes et les affluents torrentiels du Haut-Amazone,

leur territoire est en effet d'un accès plus difficile que d'autres. C'est

ensuite et surtout l'attitude très résolue de ces Indiens qui leur a permis
de résister victorieusement à la conquête des Incas aussi bien que des



- 29 -

Espagnols. En 1599 déjà, ils infligèrent à ces derniers un massacre

qui, dans cette région, allait pour longtemps apaiser leur soif de l'or.
Si les Jivaros ne réduisent plus les têtes qui - sous le nom de tsantsa -

leur ont valu une notoriété mondiale, ils n'en sont pas moins restés les

Indiens les plus insoumis d'Amazonie. Preuve en est le premier Congrès

national des peuples indigènes de l'Equateur; au mépris d'une

interdiction gouvernementale et de la présence d'un détachement de police à

Sucua, siège de la Fédération Shuar, celui-ci s'est tenu non loin de cette

localité du 27 au 29 décembre 1977 et j'ai eu le privilège d'y être invité

par les Jivaros eux-mêmes.

Mais, avant d'aborder le sujet d'un congrès clandestin unique en son

genre et auquel je n'ai finalement assisté qu'à distance, il me parait
indispensable de décrire la fédération non moins extraordinaire qui en est

à l'origine et qui en assume l'entière responsabilité. Selon son organe

officiel, le journal bilingue Chicham, la Fédération Shuar
comprend tous les Jivaros de l'Equateur qui, une fois
pour toutes, se sont aperçus que leur seule chance de

survie était de s'unir, afin de ne pas subir le sort de

beaucoup d'autres populations indigènes aujourd'hui
disparues
Créée pas ses membres et reconnue comme organisation autonome par
le Gouvernement équatorien en 1964, la fédération compte maintenant

quelque 150 centres régionaux pour l'ensemble de son territoire, mais

qui relèvent tous du siège de Sucua. Cette petite ville de l'intérieur se

trouve à 250 km au sud-est de Quito et peut être atteinte soit par avion

soit par une route qui traverse les Andes à près de 4000 m d'altitude.

Outre un bâtiment administratif parmi les plus imposants de l'endroit,
le siège comporte un centre de santé, un autre de formation professionnelle

et une station radio suffisamment puissante pour que ses émissions

en langue jivaro et espagnole aient été captées par des radios amateurs

suisses. Concernant ces émissions, elles servent à la fois à l'information

et à l'éducation, c'est-à-dire qu'elles sont destinées aux adultes



- 30 -

aussi bien qu'aux enfants. Quant aux centres régionaux, ils comprennent

chacun une maison communale, une école et, certains d'entre eux, une

piste d'atterrissage.

Ensemble avec la possession légale de ses terres, la présence d'une

station radio et d'un centre de santé propres comptent parmi les réalisations

les plus importants de la jeune organisation. Quoiqu'elle souhaite

pouvoir un jour subsister grâce à l'élevage de bétail et à l'industrie de

bois, son maintien dépend pour l'heure d'institutions gouvernementales

et surtout privées, celles-ci étant pour la plupart étrangères et religieuses.

Fixés dans la région depuis bientôt cent ans, les Salésiens nient leur
rôle dans la création de la Fédération Shuar qui n'est cependant autre

que l'aboutissement de leurs efforts en vue d'éviter aux Jivaros les

conséquences fatales d'une intégration par les colons. Il est de fait que

l'existence de cette organisation a, sinon coupé, tout au moins sérieusement

entamé leur accès à un territoire désormais garanti par la loi.
D'où le ressentiment des colons contre les Indiens et contre les mis-
sionaires qui les ont aidés dans cette démarche vitale. Par ailleurs, on

pourrait en vouloir aux Salésiens pour leur ingérence dans les affaires
de la fédération, mais ne s'agit-il pas là d'une mesure nécessaire tant

qu'elle n'est pas vraiment autonome? Quoi qu'il en soit, la position de

ses dirigeants est qu'il n'y aura pas d'intégration à une société distincte
de la leur aussi longtemps que cette société refuse d'admettre l'identité
culturelle propre des Jivaros, c'est-à-dire le fait qu'ils sont et veulent

rester des Indiens!

Quant à la fermeté de cette position, elle apparaît clairement dans cet

autre extrait de Chicham: Avant que vienne notre tour et
qu'ils nous fassent disparaître comme tant d'autres
populations indigènes, avant que nous arrive ce qui
est déjà arrivé à nos frères andins et qu'ils nous

privent de nos terres et de notre culture, les colons
devront brûler nos arbres, assécher nos rivières,
enlever de nos esprits tout ce qui est Shuar, tout ce



- 31 -

qui fait notre identité, en un mot ils devront anéantir
quelque 1000 ans d'histoire, et à cela le monde entier
ne consentira jamais.
Sur la base de mon expérience brève mais concluante, je puis affirmer

que le succès de la Fédération Shuar est dû avant tout à l'attitude
résolue et apparemment inébranlable de ses membres. Ainsi, tout en

diffusant les idées d'une société dominante dont ils connaissent la

supériorité technique, Radio Federacion et Chicham ne manquent jamais
de souligner la primauté des notions traditionnelles. A en juger par les

jeunes Jivaros que j'ai rencontré à Sucua et dans plusieurs centres

régionaux, il en est déjà résulté un sentiment de fierté qu'on aurait
bien du mal à trouver ailleurs dans la population locale plus ou moins

blanche et instruite.

Actuellement, ses deux buts principaux sont la reconnaissance de la
culture jivaro comme élément constitutif de la réalité équatorienne et

son indépendance économique comme facteur indispensable au libre
développement de cette culture. Somme toute, l'avenir de la Fédération

Shuar est plus que jamais lié au terme des deux contradictions suivantes:

d'une part, l'ambiguité de la politique gouvernementale à son égard et

qui tantôt la soutient tantôt la réprime, d'autre part, celle de la politique
missionaire qui se prétend en faveur de son autonomie tout en la maintenant

dans une relative dépendance. Ceci dit, il reste la fermenté à toute

épreuve de ses dirigeants qui fait de cette organisation l'un des mouvements

indiens les plus prometteurs d'Amérique latine.

Nul mouvement eût été mieux placé pour mettre sur pied le premier
Congrès national des peuples indigènes de l'Equateur qui devait
normalement se tenir au siège même de la fédération. Une interdiction
gouvernementale de dernière heure et l'envoi à Sucua d'un détachement

de police fort de cinquante hommes allaient cependant obliger les

participants à se réunir dans un endroit inconnu de ceux-là, mais qui n'était
autre que l'un des centres régionaux les plus proches. De cette manière,
et tandis que le siège était surveillé pas les forces de l'ordre, le

congrès put avoir lieu dans la clandestinité.



- 32 -

Selon les dirigeants de la Fédération Shuar, l'interdiction était due au

but même de la réunion, c'est-à-dire la création de la Confédération

des peuples indigènes de l'Equateur. Il est vrai que dans un pays où

les Indiens forment près de la moitié de la population nationale, une

organisation de cette envergure n'est pas sans inquiéter des autorités

qui, contrairement à d'autres, ne peuvent guère s'appuyer sur la

résignation de ces gens endurcis par des siècles de lutte contre le seul

et même oppresseur blanc. Pour s'en convaincre, il suffit de prendre

comme exemple les Jivaros qui n'ont cessé de résister à toute tentative

de soumission, fusse-t-elle ordonnée par le gouvernement et contrôlée

par la police.

Au nombre d'une centaine, les participants du congrès étaient d'abord

les représentants des diverses populations indigènes de l'Equateur

provenant de la zone orientale du pays aussi bien que des Andes et du

littoral. Ensuite, la réunion comptait avec la présence de plusieurs

dirigeants indiens de la Columbie voisine, du Paraguay, du Mexique et

du Guatemala, ainsi qu'avec celle du Conseil mondial des peuples

indigènes dont le siège se trouve au Canada, mais qui était dans ce

cas représenté par un Mapuche de l'Argentine. Ayant été interpellé

par la police dès mon arrivée à Sucùa, je n'ai malheureusement pu

assister au congrès que de loin, tout comme d'ailleurs le président
de la Fédération Shuar et ses collaborateurs les plus connus.

Le compte rendu définitif de la réunion ne m'étant pas encore parvenu,

je puis néanmoins affirmer que celle-ci a non seulement eu lieu, mais

qu'elle a aussi atteint son but principal: la création de la Confédération

des peuples indigènes de l'Equateur. Ainsi, les Jivaros ont-ils réussi
à mener à terme leur projet le plus ambitieux sous forme d'une organisation

semblable à la leur, mais cependant à l'échelle nationale. Il ne me

reste plus qu'à les féliciter et à leur souhaiter, à eux et à tous les

Indiens de l'Equateur, l'indulgence et le soutien qu'ils méritent de la

part d'un gouvernement qui, en ce moment même, se veut de rompre
avec son passé colonialiste.



- 33 -

QU'EST-CE QUE LA FEDERATION SHUAR?2*

Ce sont la voix, l'âme et le corps de 17'000 individus: hommes, femmes

et enfants. 17'000 Indiens, 17'000 Equatoriens, 17'000 Shuars ou "Jibari-
tos", comme d'aucuns nous appellent par dédain, paternalisme ou

habitude.

La Fédération, c'est chacun des Shuars qui, du Pastaza au Santiago, de

l'Upano au Morona, depuis des centaines d'années ont vécu, vivent et

veulent continuer à vivre.

Vivre en tant qu'êtres humains, avec leurs droits élémentaires, libres
de décider de leur sort, de cultiver leurs terres et de s'assurer ces

terres avant qu'ils n'en soient à jamais délestés.

Voilà la Fédération. Nous sommes tous les Shuars de l'Equateur qui

avons fini par comprendre que notre seule chance de survie était de

nous unir pour ne pas disparaître à l'exemple de beaucoup d'autres

Indiens.

C'est pourquoi, il y a dix ans, nous avons commencé à joindre nos

efforts et nos coeurs. Aujourd'hui, malgré les difficultés, malgré les

obstacles que d'aucuns nous ont opposé et continuent à nous opposer,

ces coeurs sont joints en un seul et jeune coeur battant dans la forêt
de nos ancêtres, la forêt où continueront à vivre nos descendants.

La Fédération, c'est une centaine de centre régionaux, c'est Radio

Federaciôn qui, puissante de 5'000 watts, émet de Sucûa 16 heures par
jour, en shuar et en espagnol, et dont plusieurs heures sont destinées

aus écoles radiophoniques fonctionnant dans la plupart des centres. Ce

sont aussi 90 étudiants du second cycle et 30 qui ont déjà subi le

baccalauréat, ainsi que ceux d'entre eux qui fréquentent l'université ou

des écoles techniques; ce sont encore ses programmes de développement

du bétail et de l'industrie du bois, ses programmes de santé, de

dépistage de la tuberculose, d'assainissement de l'environnement, etc.



- 34 -

La Fédération, c'est tout ce qui nous a été légué par nos pères, la

langue et la culture shuar qu'en dépit de la réalité actuelle nous voulons

continuer à léguer à nos enfants. C'est notre mentalité qui, comparée à

celle dite civilisée, n'est pas dépourvue de valeurs. Voilà pourquoi nous

continuerons à la léguer à nos enfants.

C'est tout cela la Fédération, les Shuars d'aujourd'hui. Et nous voulons

continuer de la sorte, en paix avec tout le monde, prêts au dialogue

pour autant qu'il soit franc et ouvert. Le nom même de ce modeste

journal l'affirme: "Chicham", c'est-à-dire message. C'est pourquoi

nous l'avons choisi. Nous ne voulons de problème avec personne, nous

ne haissons personne, car la haine pour la haine, le mal pour le mal,
n'existent pas dans notre mentalité. Par contre, il y a au fond de nous-

mêmes un sens de la justice fortement enraciné. Tous ceux qui nous

connaissent et sont honnêtes avec eux-mêmes le savent.

Si, aujourd'hui, nous revendiquons nos droits, c'est parce qu'ils ne sont

ni reconnus ni respectés. Les gens honnêtes peuvent en témoigner. Aussi,

nous leur demandons, à ces gens et à tous ceux qui croient à la justice,
d'élever leur voix, non pour nous défendre nous, mais pour défendre

leur propre sens de la justice.

A tous les Shuars nous disons: restons unis, poursuivons nos efforts.

Regardons devant nous, mais n'oublions jamais de nous retourner vers

ce qui fait notre identité, notre langue et notre culture, les valeurs que

nos pères nous ont transmis, les valeurs de toujours. Continuons à

transmettre ces valeurs à nos enfants, soient-ils diplômés ou non.

Faisons comprendre à notre fils portant chemise blanche et parlant

espagnol, qu'il en faut davantage pour se rendre utile à la communauté.

Expliquons lui, à ce fils complexé, que de la sorte il ne fera rien pour
un autre Shuar, sinon le coloniser et le livrer à ceux qui n'ont cessé de

nous exploiter.

A tous ceux qui ont fait preuve d'honnêteté et d'amitié à notre égard,

nous disons: aujourd'hui plus que jamais nous faisons appel à votre

solidarité, ne fût-elle qu'une seule de vos paroles. Nous avons besoin



- 35 -

de savoir qu'il existe des gens pour nous encourager et nous aider à

mener à bien des tâches telles que l'appropriation légale de nos terres,
l'éducation rationnelle de nos enfants, l'intégration non-destructive et

positive à la vie nationale, etc. Pour venir à bout de ces tâches avec

succès, nous avons besoin de savoir qu'il existe des gens honnêtes, des

représentants du gouvernement et des missions religieuses qui soient

prêts à nous aider.

A tous ceux qui se sont prétendus nos amis, mais qui ont abusé de

nous et continuent à le faire, à ceux qui veulent nous asservir, nous

disons: nous ne vous haissons pas, nous ne vous voulons pas de mal,

mais nous ne pouvons tout de même pas vous laisser nous détruire, ni

vous permettre de vous enrichir à nos dépens. Cela serait faire preuve

d'injustice.'

Qu'est-il arrivé à beaucoup d'autres Indiens de l'Equateur, de l'Amérique

latine et de partout ailleurs sur le continent? Ils ont été détruits,
ils ont été exterminés ou réduits à la servitude après qu'on les eut

privé de leurs terres et de leur culture. Et cela continue à se passer
de nos jours, au mépris des droits humains les plus élémentaires.

Aussi, ne laisserons-nous jamais ce processus se répéter avec nous.

Les Shuars savent très bien ce que sont devenus leurs frères. Avant que

vienne notre tour et qu'ils nous fassent disparaître comme tant d'autres

Indiens, avant que nous arrive ce qui est déjà arrivé à nos frères andins

et qu'ils nous privent de nos terres et de notre culture, ces prétendus

amis devront brûler nos arbres, assécher nos rivières, enlever de nos

esprits tout ce qui est shuar, tout ce qui fait notre identité, en un mot

ils devront anéantir quelque 1000 ans d'histoire, et à cela le monde

entier ne consentira pas.

2) Adaptation française de l'original espagnol paru dans Chic ham
(Sucûa, septembre 1973), organe officiel de la Fédération Shuar.



- 36 -

Autres publications de l'auteur sur le même sujet

FUERST, René

1969 Gegenwärtige Lage und dringende Forschungs¬
aufgaben bei brasilianischen Indianern. International
Committee on Urgent Anthropological and Ethnological Research,
Vienna

1972 Bibliography of the Brazilian Indigenous Problem
and Policy. International Work Group for Indigenous Affairs,
Copenhagen

1974 Indians of Brazil: What Has Become of Them
Since 1969? AMAZIND, Geneva

1977 Discrimination Against the Indians in Non-Andean
South America: Oppression of the Tribal Population,

Repression of Its Defenders. International Indian
Treaty Council, New York

en collaboration avec BROOKS, Edwin, HEMMING, John et HUXLEY, Francis

1973 Tribes of the Amazon Basin in Brasil. Charles
Knight & Co. Ltd., London


	Les Indiens veulent avant tout rester des Indiens

