
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2023)

Heft: 42

Artikel: Das Ende der linearen Welt

Autor: Hartung, Leonie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1051744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1051744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Während der endgültigen Auflösung des Feudalismus in
den marktliberalen Kapitalismus verschwanden auch
zunehmend die noch übriggebliebenen zyklischen
Zeitkonzepte der Agrargesellschaft. Die bisher unvorhersehbare

Zukunft änderte sich von nun an in einen scheinbar
unendlich ausschöpfbaren Möglichkeitsraum, der
unvorhergesehenen Reichtum mit sich bringen konnte.»

DAS ENDE DER
LINEAREN WELT

Leonie Härtung

Leonie Härtung, geboren 1996, studiert Architektur im Master an der Universität der Künste (UdK) Berlin und Philosophie/
Sozialwissenschaften im Bachelor an der HU Berlin. Während ihres Bachelorstudiums arbeitete und studierte sie in
Stockholm, Brüssel und Basel und absolvierte ein einjähriges Redaktionspraktikum bei «ARCH+». Seit 2021 ist sie Tutorin
am Fachgebiet für Städtebau und Urbanisierung und arbeitet in der Redaktion von «Protocol. Zeitschrift für Architektur
im Kontext» der UdK Berlin. 35



Die Konturen der linearen Zeit scheinen sich gegenwärtig
aufzulösen, und mit ihnen der uns vertraute Zeitkomplex aus

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. «Die Zukunft ereignet

sich vor der Gegenwart, die Zeit kommt aus der Zukunft»,
behauptet der Philosoph Armen Avanessian. (1) Algorithmisches

Wissen und mathematische Simulationen bestimmen
im alltäglichen Krisenkontext immer mehr unser Handeln
in der Gegenwart. Avanessian bezieht sich immer wieder
auf die Praxis der Präemption. (2) So basierte beispielsweise
die Länge und die Intensität der Lockdowns während der
COVID-19-Pandemie auf modellierten Infektionsdynamiken,

die das Verhalten und somit den Infektionsverlauf
während der Pandemie beeinflussten. Folglich ist nicht mehr
die Gegenwart der zeitlich strukturierende Aspekt, sondern
die Zukunft ersetzt die Gegenwart; es gibt ein «Zu-Viel» an
Zukunft. (3) Die westliche, lineare Wahrnehmung der Zeit
und unser Blick auf die Zukunft wird so durch Big Data und
unüberschaubare Risiken neu formatiert. Auch das lineare
Fortschrittsnarrativ der Moderne wird zunehmend — zum
Beispiel durch postkoloniale Kritik — dekonstruiert. Denn
es findet seinen brutalen Ursprung unter anderem im
Zeitalter der europäischen Expansion, basierend auf einem
christlich-eschatologischen Weltverständnis. Die Zukunft
ist spätestens seit den Klimaprotesten und «Fridays for
Future» zum Politikum geworden, das hart umkämpft ist. Der
geradlinige Weg in die Zukunft ist unsicher geworden.

ARCHIPELISCHES DENKEN

Ein poetischer Gegenentwurf zu den linearen, teleologischen

Denkkonzepten der Moderne findet sich im Werk des

Philosophen Édouard Glissant. «Das Archipelische Denken
ist ein tastendes Denken, ein Denken des intuitiven
Versuchs, dass man den Formen des Kontinentalen Denkens
beifügen könnte, die vor allem Systeme anwenden. Beim
Kontinentalen Denken drängt der Gedanke kühn voran,
aber wir meinen dann, die Welt sei ein Block, ein Grosses
Ganzes, aus einem Guss, eine imposante Synthese, so wie
wir bei Luftaufnahmen die Totalansichten des Landschafts-
gefüges und des Reliefs vorbeiziehen sehen.» (4) Das Konzept

des Archipelischen Denkens umschreibt Glissant als ein

flüchtiges Denken, das sich in alle Richtungen erstreckt und
sich gegenüber einer zielgerichteten, linearen Bewegung
versperrt, der räumlichen Struktur des Archipels gleichgesetzt

— «fragmentiert», «fraktal», «flüchtig und bleibend». (5)
Glissant wurde 1928 auf Martinique in der Karibik geboren
und beschäftigt sich in seinen literarischen Schriften mit
der postkolonialen Geschichte der Antillen und der «Kreo-
lisierung der Kulturen» im Kontext der Sklaverei und
Plantagenwirtschaft. (6) In seinem Buch «Die Philosophie der
Weltbeziehung. Poesie derWeite» entwirft er einen Kosmos
verschiedener Denkhaltungen in der globalisierten Welt, die
allesamt die westlich-modernen Logiken der Binarität, der
Planbarkeit und der Rationalität aufbrechen. Archipelisches
Denken steht dabei der Totalität des Kontinentalen Denkens
gegenüber; die dezentrale und fragmentierte Struktur des

Archipels erschwert das zielgerichtete Navigieren im Raum
und erfordert eine ständige Neu-Orientierung. «Betrachten
wir das Archipel als einen Weltzustand: [...] Dieser Weltzustand

bedeutet keineswegs eine starre Masse an Festlegungen:

Was verschwunden war oder sich gewandelt hat,

kehrt zurück und bringt Veränderung. Wir lernen von der
Explosion und den Splittern.» (7)

APOKALYPTISCHE IDEALISIERUNG

Falls es so etwas wie einen Anfang der linearen Zeitwahrnehmung

gibt, so könnte man danach zunächst in der Bibel
suchen. Innerhalb der eschatologischen Weltanschauung des

Christentums läuft alles auf einen erstrebenswerten Endzustand

hinaus: Die Schöpfungsgeschichte in sieben Tagen folgt
einer chronologischen Logik, ebenso das Narrativvom Reich
Gottes auf Erden, das in der Zukunft errichtet wird. Altertümliche,

agrarisch-zyklische Konzeptionen der Zeit wurden so

immer stärker durch biblische Programme überdeckt. «The
Bible seemed to be clear about the destiny of mankind. Humans

would live through four ages (Babylon, Persia, the Greek,
and the Roman), followed by the fifth age which would
include the arrival of the Antichrist, the battle between good
and evil, the very likely victory of Jesus Christ, the Last
Judgement, and the end of days.» (8) Dieses linear-teleologische
Zeitkonzept wird zunehmend durch dekoloniale Theorien
herausgefordert, beispielsweise im Manifest «Rethinking the
Apocalypse» des nordamerikanischen Kollektivs «Indigenous
Action». Das Kollektiv bezieht sich hierbei insbesondere auf
die Johannes-Offenbarung des Neuen Testaments, die
«Apokalypse», die mit Hungersnöten, Seuchen und Katastrophen
als Endzeit über die Menschheit hereinbricht und im Letzten
Gericht Gottes über die Menschheit urteilt. «From religious
tomes to fictionalized scientific entertainment, each imagined
timeline constructed so predictably; beginning, middle, and

ultimately, The End. [...] It's an apocalyptic that colonizes our
imaginations and destroys our past and future simultaneously.
It is a struggle to dominate human meaning and all existence.
[...] This is the futurism of the colonizer, the capitalist. It is at

once every future ever stolen by the plunderer, the warmonger

and the rapist. [...] Apocalyptic idealization is a self-fulfilling

prophecy. It is the linearworld ending from within.» (9)
Neben der neutestamentalischen Endzeitvorstellung

finden sich auch in der christlichen Literatur Motive des

Fortschritts und der Linearität wieder, wie beispielsweise
in der bekannten Allegorie «The Pilgrim's Progress» des

Baptistenpredigers John Bunyan aus dem Jahr 1684. (10) Die
fiktive Erbauungsschrift erzählt von der Reise des Pilgers
Christian von der Stadt des Verderbens in die himmlische
Stadt Zion. Auf dem Weg dorthin fällt Christian unter der
Last seiner Sünden in den Sumpf der Verzagtheit, wandert
durch das Tal der Demütigung sowie über den Berg der
Beschwernis und kämpft mit Ungeheuern, um schliesslich mit
Trompeten in der himmlischen Stadt begrüsst zu werden.

Nicht zuletzt enthielt auch die christliche
Naturanschauung bis zur Evolutionstheorie deutlich lineare,
hierarchische Darstellungen. Die Scala Naturae auf antiker
Grundlage (Aristoteles) dominierte seit der Antike die
Vorstellung, dass der Mensch als Krone der Schöpfung über
allen anderen Lebewesen steht. Je weiter oben ein Lebewesen
auf der Stufenleiter stehe, desto entwickelter und vollkommener

sei es. Im Mittelalter wurde diese Konzeption um die

göttliche Ebene erweitert: Über dem Mensch stehen nur
noch die Engel und schlussendlich Gott. (11) Derartige
Denkfiguren rechtfertigen auch innerhalb der eigenen Spezies
hierarchische Unterteilungen — beispielsweise die Art und

36



Doul>t»îg Castle
Where (iiujl Despair dnclt

waflgîySSC2,fe>Ä
Zhr l'tdhMeadow

Hen Christianand Hopeful \\
/timed ou/-ft (/if iiuy.l-were

made JYtsoncnr by ObuitJVs/sai

Jidtht ami I I Ira

The sixes
Fut I.LE Y

Merc Christian,
tôm/ht,/po/lnii
ITrMtJii

J/mir.

•echC/trisa

or
Lj riox
Palace called
Ilcautiful

Ti/Jar l'o

q> Fieunitnl
dtirtatWecd

ithyf.CK K/vr.ii oit Htmi
; i

i-AV!> or r ilSl^^«îzuealï BaKWB

Meadow

jri.Au
d'oor0//J17- n;
'hots tfiteMUZuciyfij,

\. ft/Sin (he lind * -sN
./mi/beic Mcrr Fonna/i/yM'S Jtypoccuytumble

oeerthe mall called* Ease
-verbitte Bye aide

F.ilK

d ilettn
Christian X-Jfopcftth

Vas ITT
im/o/tbirV.iiee.t

"rX'/JLtSTKH ilitocxu

*7n Kini/r tili
Mot'XT lliLi.ua

Christian &•JImiciiil
nicc/uithcts/

lien- fjviii/etist
rvrr/ates Chris/in

The Birthplace at
formalityÀsJlypoc. Here C/iri.t/iiiii Jlo/teUil \\

are Iahen tu aMet V
Meie the Halte/er Invis

i Chris/inn X- llopcfid
I oft/n ie.tr
I CorrxTJir or

Interjjrelcr.s Uoiiw

tlciv ZvoJllfiivorilon
jneetO'ui.t/ra/1.

d mtdeijiwreeaET
Pire Oil euuiit.

\corruxo
Here Old ho. Here Christian

fcpw Bii/luid
lYieket.G. 9fere little

fhi/li tea.
tabbed*.
nut iii/bJ'j
the Truth

inn! timer discitjfclzeluibs
Castle j ChrislhinX-Jlcpetut

O.VCE1T meet 7>iraauiri-

Christian£ Hopeful
meet Ty/wta/tce

llrril.il/lr firit/i InnI
-b. Jt!J/uu'Cenre MlIV 3tr-aa*l" 'hardy

Worldly Merman,
vire/s Christian MtMarvel

Sj.ocaxr or DmroxD
niable turns bach

Jimnaelisi
vtsChrtslian

City 01 IDr.smi'CTiex

-/I'.L:7«V o-f flu-JUMDJkmflu-ÖrrxrfIWCTCBmrto 13m- t'«!!.KSTiAä. Crri.-Vlnjlri!

(Abb. a) Karte der Reise des Pilgers Christian von der Stadt der Zerstörung zur himmlischen Stadt, circa. 1800,
Kupferstich mit Handkolorierung. Bild: The Trustees of the British Museum / Public Domain

Plate y

(Abb. b) «The Times», 1762, Tafel 1, Kupferstich von William Hogarth. Die Feuerversicherung «London Phoenix Fire
Assurance» wurde zwanzig Jahre später gegründet. Bild: The Trustees of the British Museum / Public Domain



Weise, wie weisse, christliche Europäerinnen indigene Völker

als «primitiv» und somit untergeordnet eingestuft haben.

In der Betrachtung dieses Ideenkomplexes liegt es nahe,
anzunehmen, dass ein solches Denkschema trotz darwinis-
tischer Widerlegung bis in die Gegenwart kulturell weiterwirkt

und die rücksichtlose Kolonialisierung der Natur auf
derAnnahme einer unterlegenen, ausserhalb vom Menschen
existierenden Natur basiert.

NEUE SPEKULATIONEN

Basierend auf der Grundlage der christlich-linearen Zeit
entwickelte sich in der Epoche der europäischen Expansion und
Kolonisierung anderer Kontinente ein neuer, spekulativer
Blick auf die Zukunft. Die Historikerin Susanne Lachenicht
beschreibt dies als eine neue «Kultur der Spekulation». (12)

Denn die Risiken und Unsicherheiten im sogenannten
«Entdeckungszeitalter» wuchsen wesentlich, sowohl das
finanzielle Risiko für diejenigen, die die Reisen finanzierten,
als auch das allgemeine Risiko für diejenigen, die sie
durchführten. Denn was einen auf hoher See und auf unbekanntem

Land erwartete, war unklar. «Migrations (including the
forced migrations of African slaves), the rise of plantation
systems, the development of new and old economies the
Atlantic revolutions, nation building and independence
movements, and the accelerated exchange of knowledge and
goods, brought about a higher degree of risk, financial risk
in particular.» (13) Es ging also bei den Entdeckungsreisen
insbesondere darum, die finanziellen Risiken unter Kontrolle

zu bringen, um dann die vorgefundenen Ressourcen,
«human and non-human», unter Kapitalvermehrung und mit
königlicher Verfügung sein Eigen nennen zu können und
auszubeuten. Die Zukunft, die zuvor in Gottes Hand gelegen
hatte, wurde so kalkulierbar und beeinflussbar, sie wurde ein
Möglichkeitsraum, auf den spekuliert werden konnte.

Lachenicht argumentiert, dass sich mit dieser neuen
Spekulationskultur eine neue Zeitkategorie des linearen
Fortschritts entwickelte, die das zuvor vorherrschende
«Zeitregime Gottes» (14) herausforderte, und sich mit
diesem überlagerte. In den Reiseberichten der ersten grossen
europäischen Expansionen wird deutlich, dass diese neue
Zeitkategorie ausschliesslich den «zivilisierten» und
«fortschrittlichen» Europäerinnen vorbehalten blieb. Nichteuropäische

und nichtchristliche Bevölkerungen der kolonisierten

Länder lebten laut den Berichten in der Vergangenheit,
die aber klar zu trennen sei von der europäischen Antike.
Es ging dabei vielmehr um eine unveränderte Gegenwart
ohne jegliche Entwicklung. (15) Aus der Sicht der
Europäerinnen wurden die indigenen Bevölkerungen erst durch
die gewaltsame Kolonisierung, Eroberung und die christliche

Missionierung in die Bahnen des Fortschritts gebracht.
Dieses lineare Konzept der Entwicklung wurde von dem
Anthropologen lohannes Fabian als «evolutionäre Zeit» (16)
bezeichnet und den indigenen Bevölkerungen vom Westen
brutal aufgezwungen.

Zu Beginn der Moderne wurden die Methoden der
Spekulation auf die Zukunft nochmals erheblich erweitert.
Die Etablierung der amtlichen Statistik und
Wahrscheinlichkeitsrechnung im 18. Jahrhundert in Form von ersten
«Statistischen Bureaus» und «Zentralstellen» in Deutschland

veränderte in Kombination mit der Industrialisierung

den Blick auf die Zukunft: Durch Extrapolation, Antizipation

und Vorhersage konnten auf Basis gesammelter Daten
genauere Aussagen über die Zukunft getroffen werden. So

wurden Mitte des 18. Jahrhunderts auch die ersten grossen
Versicherungsgesellschaften gegründet, wie beispielsweise
die Feuerversicherung «London Phoenix Fire Assurance»
1782 oder die «Equitable Life Assurance Society» 1756, die
erste Lebensversicherung auf mathematischen Grundlagen.

(17) Während der endgültigen Auflösung des Feudalismus

in den marktliberalen Kapitalismus verschwanden auch
zunehmend die noch übriggebliebenen zyklischen Zeitkonzepte

derAgrargesellschaft. Die bisher unvorhersehbare
Zukunft änderte sich von nun an in einen scheinbar unendlich
ausschöpfbaren Möglichkeitsraum, der unvorhergesehenen
Reichtum mit sich bringen konnte.

RISIKO UND VERLETZLICHKEIT

Dieser zuversichtliche, spekulative Blick auf eine schillernde
Zukunft, in der Vermögen und Innovation warteten, wurde
spätestens gegen Ende des 20. Jahrhunderts zunehmend
dekonstruiert. 1986 konstatierte Ulrich Beck den Übergang der
klassischen Industriegesellschaft in die Risikogesellschaft:
«Das ist das Ende des 19. Jahrhunderts, das Ende der
klassischen Industriegesellschaft mit ihren Vorstellungen von
nationalstaatlicher Souveränität, Fortschrittsautomatiken,
Klassen, Leistungsprinzip, Natur, Wirklichkeit wissenschaftlicher

Erkenntnis [...]». (18) Die Zukunft brachte auf einmal
wieder grössere — selbst verschuldete — Unsicherheiten
und Risiken mit sich, die unkalkulierbar sind und tendenziell
eher bedrohlich. Risiken können nicht mehr schnell gebannt
werden, eine Sicherheitsgarantie ist nicht mehr vorhanden.
Becks Buch «Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine
andere Moderne» verzeichnete enorme Erfolge — sicherlich
auch, weil es im Jahr der Reaktorkatastrophe in Tschernobyl
veröffentlicht wurde. Der Möglichkeitsraum der Zukunft
engt sich ein, das grosse Fortschrittsversprechen bröckelt.
«Wicked problems», deren Anfang oder Ende nicht mehr
bestimmbar sind, bedrohen die zunehmend vulnerable
Gesellschaft, Systeme werden komplexer, vernetzter und damit
angreifbarer. «In dem Maße, in dem ein Land in seinen
Versorgungsleistungen weniger störanfällig ist, wirkt sich jede
Störung umso stärker aus.» (19) Dieses Phänomen wird als

Verletzlichkeitsparadoxon (20) bezeichnet, und bezieht sich

vor allem auf Elektrizitäts- sowie Informations- und
Telekommunikationsinfrastrukturen.

Insbesondere im Bereich der Kapitalismuskritik wird
immer wieder auf die Verletzlichkeit des Systems
hingewiesen, das auf morschen Fundamenten gebaut ist:
«Capitalism was always a very precarious system, very shaky
from the beginning and went through one crises after the
other. [...]. Keynes expected that capitalism will end during
his lifetime. As did every major theorist of capitalism from
John Stuart Mill via Karl Marx, Werner Sombart, [...] Keynes,

all of them thought that this animal is going to die.» (21)

Auch Nancy Fraser lässt sich in diese Reihe einordnen. Ob
merkantilistischer Kapitalismus, Laissez-faire-Kapitalis-
mus des ausgehenden 19. Jahrhunderts, staatlich organisierter

Kapitalismus des 20. Jahrhundert oder der heutige
Finanzmarkt-Kapitalismus — Fraser sieht alle Spielarten
des Kapitalismus als «institutionalisierte gesellschaftliche

38



Ordnung» (22) als das Problem. Die aktuelle demokratische
Krise ist nur eine Spielart dieser Krise. Denn der Kapitalismus

ist auf verschiedenen Widersprüchen gebaut, wie
beispielsweise die unbezahlte soziale Reproduktionsarbeit, die
Ausbeutung natürlicher Ressourcen sowie die Belastung der
Umwelt durch Verschmutzung, ohne Rücksicht auf entstehende

Kosten. (23) Der Kapitalismus war laut all jenen eben
erwähnten Theoretikeninnen schon immer ein logischer
Zirkelschluss, der den eigenen Ast absägt, auf dem er sitzt.
Die lineare Annahme des Fortschritts und der einfachen
Lösungsflndung für Probleme funktioniert also nicht mehr.
Die Vergangenheit holt die Gegenwart ein, und bedroht die
Zukunft.

REVOLUTIO

Das lateinische Wort «revolutio» bezeichnete im 15. Jahrhundert

zunächst die Umlaufbahnen der Sterne und Planeten.
Soziale und politische Umwälzungen wurden als Wiederherstellung

eines früheren Zustands begriffen — etwas wieder
zurück «in die Bahnen bringen». Erst mit der Französischen
Revolution und dem Beginn der Moderne bekam der
Begriff seine umstürzlerische, erneuernde Bedeutung. (24)
Wir befinden uns gegenwärtig in einem Zustand, in dem
der lineare, gerichtete Fortschritt infolge multipler Krisen
nicht mehr glaubwürdig ist. Nicht nur das — der Glaube an
eine lineare Aufwärtsbewegung, den man in der Vergangenheit

ohne Rücksicht auf Verluste verfolgt hat, erweist sich
zunehmend als Ursache der Zerstörung unserer
Lebensgrundlagen. Lineare Zeitkonzepte, die an diesen Irrglauben
geknüpft sind, erodieren. Im ursprünglichen Wortsinn der
«revolutio» muss es gegenwärtig darum gehen, Kreisläufe
und Gleichgewichtszustände wiederherzustellen, insbesondere

das ökologische Gleichgewicht. Degrowth-Theorien,
Post-Extraktivismus, Kreislaufwirtschaft oder zirkuläres
Bauen lösen sich als Konzepte allesamt von einem stetigen
Wachstum und linearen Zeitabläufen. Zirkuläre Abläufe
werden bei stets knapper werdenden Ressourcen immer
unerlässlicher. Innerhalb dieser Neu-Konzeption kann
ein liberaler Fortschrittsbegriff weiterhin existieren, aber

nur eingeschränkt: Fortschritt kann nur ernsthaft als
Fortschritt begriffen werden, wenn dabei keine sozialen oder
ökologischen Kollateralschäden entstehen. Gleichzeitig ist
ein anderer, viel weiterer Blick in die Zukunft notwendig,
der über Legislaturperioden oder Bauphasen hinausreicht.
Dabei geht es nicht mehr um eine Spekulation auf die
Zukunft, um Profit im Sinne der Kapitalvermehrung zu schlagen.

Es geht um eine Spekulation der Zukunft, die weiterhin
Möglichkeitsräume offenhält, die Zukunft in der Gegenwart
verantwortungsvoll vorausdenkt und rechtzeitig dafür sorgt,
dass aus den Fugen geratene Systeme wieder im Sinne der
«revolutio» in ihre Bahnen gelenkt werden.

39


	Das Ende der linearen Welt

