
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2022)

Heft: 41

Artikel: Dystopie im Provisorium : Utopie im Erinnern

Autor: Msallam, Rami

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1037212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1037212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Sprache ist nicht rein beschreibend, sie existiert
im Kontext eines machtvollen lokalen und globalen
Zusammenlebens. Das Konzept, dass Gewalt nur
physisch sei, ist irreführend. Auch die Sprache kann
verletzend sein und Traumata verursachen.»

DYSTOPIE IM PROVISORIUM,
UTOPIE IM ERINNERN

Rami Msallam

Rami Msallam, geboren 1999 in Aleppo, Syrien, studiert Architektur im 6. Semester an der ETH Zürich. Er ist Hilfsassistent
an den Professsuren von Philip Ursprung und Benjamin Dillenburger. Er ist engagiert in der Eventskommission
des Fachvereines «architektura». Neben dem Studium ist er aktiv im Vorstand von «map-F», Monitoring und Anlaufstelle
für Menschen mit F-Status. Rami ist sowohl politisch sowie künstlerisch involviert in der Gruppe «Schwarzenbach-
Komplex», ein kollektives Langzeitprojekt für vielstimmige Erinnerungspolitik.



«Wir werden nach zwei oder drei Monaten zurückgehen.
Die Situation wird sich bestimmt verbessern» — das waren
die Worte meines Vaters vor fast zehn Jahren, als wir schnell
unsere Koffer packen mussten, um aus dem Bürgerkrieg in
Syrien zu fliehen. Wir haben uns selbst angelogen.
Wahrscheinlich wollten wir uns einreden, dass diese Situation
bald vorbei sein würde. Doch die Wahrheit manifestierte
sich Jahr für Jahr auf hässliche Art und Weise: Es wird kein
Zurück mehr geben.

Nach einer langen Flucht und einer verlorenen Zeit kamen
wir im Sommer 2015 endlich in der Schweiz an. Vieles hätte

falsch laufen können. Ich werde die Flucht nie vergessen
können; eine Erfahrung, einem Koma vergleichbar. Der
menschliche Körper wird vom aktiven zum passiven Apparat.

Man kann keine Entscheidungen mehr treffen. Einzig der
Instinkt zu leben ist aktiv, alles andere ist tot.

Endlich ein neuer Anfang, ein Leben ohne Angst vor Krieg
und Gewalt — und endlich wieder Hoffnung. Die Hoffnung,
ein stabiles Leben zu führen und in die Zukunft blicken zu
können. Doch das Leben im unsicheren Provisorium war
noch nicht zu Ende. Es hat für uns in der Schweiz mit dem
F-Status lediglich eine neue Form gefunden — «die vorläufige

Aufnahme».

Der F-Status ist die Grundlage für Rechtsungleichheit
und eine politische Markierung, die zwischen anerkannten

und nicht anerkannten Menschen mit Fluchterfahrung

unterscheidet. (1) Ein System, das Ungleichheiten in
der Gesellschaft verstärkt und institutionelle Gewalt auf
die Schwächsten ausübt. Meiner Meinung nach spielt die
strukturelle Gewalt, die durch Gesetze zementiert wird, die

grösste Rolle bei der Erniedrigung von bestimmten
Bevölkerungsgruppen. Denn dort wird gesetzlich geregelt und
vorgeschrieben, dass wir im Prinzip nicht gleichgestellt in
einer Gesellschaft leben dürfen.

Der F-Status wurde behelfsmässig während der Jugoslawienkriege

eingeführt und war ursprünglich als kurzfristiger
Schutz vor einer Abschiebung gedacht, um Menschen
aufzunehmen, die zwar an Leib und Leben bedroht waren, aber
nicht wegen ihrer politischenAktivitäten verfolgt wurden. (2)

Mittlerweile wird der F-Status über den Rahmen des
angedachten Zweckes hinaus verwendet. Vom Schweizer Staat
erhalten Menschen einen Aufenthaltsstatus, wenn sie die

Flüchtlingseigenschaft erfüllen. Diese Eigenschaft setzt
voraus, dass man einen Beweis individueller Verfolgung
nachweisen kann. Das ist problematisch, weil nicht alle
Schutzbedürftigen einen solchen Nachweis liefern können.
Denn in Bürgerkriegen werden oft nicht nur Individuen,
sondern auch ganze Gruppen verfolgt, die dadurch einer
lebensgefährlichen Situation ausgesetzt sind. Somit erhalten

in der Schweiz nicht alle Schutzbedürftige einen
Flüchtlingsstatus oder einen Aufenthaltstitel, weil jedoch eine

Abschiebung in das Heimatland laut internationalem Recht
unzumutbar ist, wird ihnen eine vorläufige Aufnahme, der
«F-Status» erteilt. Der Flüchtlingsbegriff wird äusserst
restriktiv ausgelegt und von der Schweiz benutzt, um eine
Position einzunehmen, die vermittelt, dass das Land eine
verschärfte Asylpolitik betreibt. Diese Strategie beabsichtigt,

die Schweiz für schutzbedürftige Menschen als unattraktiv
erscheinen zu lassen, und zielt auf eine Politik der Abschreckung

ab.

Ein Satz, den ich immer wieder höre, ist: Wer hier vorläufig
bleibe, dürfe nicht die gleichen Rechte wie die Einheimischen

haben. Damit ist die Grundlage einer «erfolgreichen
Integration», was auch immer unter «Integration» verstanden

werden soll, von vorläufig aufgenommenen Personen
im Prinzip kaum erreichbar. Ich verwende ungern das Wort
«Integration», weil es politisch geladen und seine Definition
sehrvage ist. «Integration» wird oft von Personen mit gewissen

politischen Positionen instrumentalisiert, um das eigene
Argument zu stärken. Der Begriff impliziert eine einseitige
Beziehung, in der diejenigen, welche die Integrationsanforderungen

stellen, eindeutig Hierarchien schaffen.Von einem
weissen nordamerikanischen Professor, der in die deutsche
Schweiz einwandert, wird nicht verlangt, sich zu integrieren
oder überhaupt Deutsch zu lernen. Eine Person hingegen,
die aus dem Iran kommt, die kein Deutsch, aber ziemlich gut
Englisch spricht, wird als undankbar empfunden. Dieses
Paradox ist nicht leicht zu erklären, aber es lässt sich feststellen,
dass der Gebrauch des Begriffs «Integration» nicht sachlich
und neutral, sondern in einen komplexen soziokulturellen,
geopolitischen, rassistischen und klassistischen Zusammenhang

eingebettet ist.

Am Anfang meines Lebens in der Schweiz durfte ich nicht
in die Schule gehen. Es hiess, man könne mich in die Schule

schicken, aber man müsse nicht. Ich verstand diese
Begründung nicht, denn in anderen Gemeinden konnten junge
Menschen in meiner Situation zur Schule gehen. Die Behörden

nutzten ihren Spielraum aus und wollten wahrscheinlich
die Kosten meiner Bildung einsparen. Ich war frustriert. Ich
wohnte in einem kleinen Dorf, kannte niemanden und
verstand die Sprache nicht. Das Schwierigste war, sich nicht
beschweren zu dürfen. Denn sobald man die Art und Weise,
wie die Behörden das unmenschliche System umsetzen,
hinterfragt, wird die Diskussion mit «Ja, sei mal dankbar, dass

du überhaupt in der Schweiz leben darfst» beendet. So wird
jede Art von Widerspruch verunmöglicht. Klar muss man
dankbar sein, dass man genug zu essen und ein Dach über
dem Kopf hat. Ich fragte mich aber manchmal: Was
unterscheidet mich tatsächlich von einem Tier? Diese Frage wurde

in der Ausstellung «Shelter is not enough» (3) vom Verein
«Architecture for Refugees SCHWEIZ» aufgegriffen. Sie
beleuchtet kritisch die Vorstellung, dass das Wohnen auf ein
Bett und ein Dach über dem Kopf reduziert werden könnte.

Ich verstand nie, weshalb der Ausdruck «Flüchtling» so
negativ konnotiert ist. Wieso steht «Flüchtling» nicht für
Menschen, die alles verloren haben und trotzdem versuchen,
weiterzuleben und die Hoffnung nicht aufzugeben?
Stattdessen wird ein Flüchtling auf etwas Niedrigeres reduziert

— zu einem Unmenschen gemacht. Obwohl die Handlung
der Flucht in einer geschlossenen Zeitspanne in der
Vergangenheit stattfindet, wird der Begriff «Flüchtling»
stattdessen zu einem Label, das einen ewig forcierten Zustand
der Nichtzugehörigkeit oder der Unschärfe impliziert. Eine

angemessene und adäquatere Bezeichnung wäre «Menschen
mit Fluchterfahrung». Hierbei ist es wesentlich einzusehen,

28



(fig.a) Fire, 2022.
Bild: Autor



dass der Mensch im Vordergrund steht und die Erfahrung,
die er einst machte, an sekundärer Stelle.

Die Sprache ist nicht rein beschreibend, sie existiert im
Kontext eines machtvollen lokalen und globalen
Zusammenlebens. Das Konzept, dass Gewalt nur physisch sei, ist
irreführend. Auch die Sprache kann verletzend sein und
Traumata verursachen. Deshalb ist es wesentlich, die eigene

Sprache immerwieder zu reflektieren und eine Kultur zu
pflegen, die Sprache nicht als fixes Konstrukt wahrnimmt,
sondern als ein adaptierbares Verhandlungsobjekt. Die
Reflexion über die Sprache darf zwingend nicht abschliessend
sein. Denn widerspiegelt sie meist grössere und aktuelle
Themen und wirft Fragen auf, ob die Gesellschaft
grundsätzlich bereit ist, sich damit auseinanderzusetzen oder
nicht. In dem Fall bringt der Begriff «Flüchtling» für mich
klar das System des gesellschaftlichen, politischen und
rechtlichen Ausschlusses zum Ausdruck, das ich und viele
andere durchlaufen (haben).

In einer Nachbargemeinde fand ich einen Lehrer, der mir
helfen wollte, in die Schule zu gehen. Diese freiwillige Hilfe
stiess in meiner Gemeinde auf grossen Widerstand, und mir
wurde sogar mit einer Strafanzeige gedroht. Dieser Lehrer
ist mittlerweile ein guter Freund. Er setzte sich für mich
ein, und ich durfte dank seinen Bemühungen die Sekundärschule

als Zuhörerbesuchen. Inzwischen mache ich meinen
Bachelor in Architektur an der ETH Zürich. Viele sagen mir,
ich sei fleissig und ehrgeizig und deshalb habe ich all das

erreichen können. Ich bin nicht einverstanden. Ich denke,
es war Zufall und ganz viel Glück. Ich will mir nicht vorstellen,

wie viele Menschen mit der gleichen Geschichte wie ich
keinen solchen Lehrer gefunden und daher nie die Chance
bekommen haben, ihre Fähigkeiten und Talente zu zeigen.
Es gibt klare Vorstellungen und Erwartungen, welche Rollen
und welche lobs Menschen mit Fluchterfahrung übernehmen

sollen. Das sind meistens Arbeiten, die nicht nachhaltig
sind und keinen sozialen Aufstieg ermöglichen. (4)

Ich kann von vielen Momenten erzählen, bei denen ich
realisierte, dass ich weniger Rechte als meine Mitschülerinnen
hatte. Als ich in die Klasse der Kantonsschule kam, waren
meine Kolleginnen überrascht, dass ich kein Whatsapp hatte.

Wie konnte ich ihnen erklären, dass ich mit dem F-Status
keine SIM-Karte kaufen durfte. Jeden Mittwoch konnten
meine Klassenkameradinnen gratis ins Kino, weil sie ein
Konto bei der Kantonalbank besassen. Mit dem F-Status
darf man kein Bankkonto eröffnen. (5) Mit meiner
Italienischklasse durfte ich nicht nach Italien mitreisen. Ich hatte
auch keine Chance, bei der Maturareise nach Prag dabei zu
sein. Meine Band musste meinetwegen zwei Konzerte in
Deutschland absagen. Bei der Seminarwoche meines
Entwurfsstudios an der ETH wiederholte sich die Geschichte:
Menschen mit F-Status dürfen wegen des Ausreiseverbotes,
das im Jahr 2021 noch verschärft wurde, die Schweiz nicht
verlassen. (6) Den Wohnort wechseln darf man mit F ebenfalls

nicht, was für mich mehr als drei Stunden Pendeln pro
Tag bedeutete. Das mögen im Einzelnen Kleinigkeiten
darstellen, aber sie waren für mich im Gesamten ein Manifest
dafür, dass in dieser Gesellschaft nicht alle Menschen gleich
viel wert sind. Diese strukturellen und institutionellen Bar¬

rieren fungieren als soziale Ausschlussmechanismen, die
erhebliche Auswirkungen auf die Führung eines
selbstbestimmten Lebens eines Individuums ausüben und dessen
Grundrechte eindeutig verletzen.

Im Architekturdepartment der ETH gibt es die schöne
Tradition derApéros. Fast jede Woche stösst man in irgendeiner
Ecke des HIL-Gebäudes auf einen. Im Prinzip ist es eine tolle

Gelegenheit, um einen Ausgleich zum herausfordernden
Alltag der Architekturstudierenden zu schaffen. Es finden
Gespräche statt und man lernt neue Freundnnnen kennen.
Doch ich musste lernen, dass man nicht überall über alles
reden kann. Es kam oft vor, dass ich an solchen Gesprächen
etwas über die Herausforderungen oder Sorgen, die ich wegen

meines Status erlebe, erzählen musste. Ich lernte aber
mit der Zeit, dass ich so wenig wie möglich davon erzählen
soll. Denn solche Gespräche führten meistens zu einem
unangenehmen Schweigen oder einem unproduktiven Mitleid.
Ein Phänomen, das den Raum für Diskurs über das Unangenehme

negiert. Es ist, als würde man die Existenz des

Unangenehmen verleugnen, indem man nicht darüber spricht.

Die Arbeitsgemeinschaft «Schwarzenbach-Komplex»(7) —

gegründet von der Designhistorikerin Paola De Martin, die
kürzlich am Institut für Geschichte und Theorie der Architektur

(gta) der ETH Zürich promoviert hat, und von dem

Sozialanthropologen Rohit Jain — versucht eine
Erinnerungskultur über die unsichtbaren Strukturen des Rassismus
und die hartnäckige Tradition der Fremdenfeindlichkeit der
Schweiz zu schaffen. Dieselben Arbeitsmigrantflnnen, die
wortwörtlich die Schweiz bauten und für den steigenden
Wohlstand des Landes verantwortlich waren, wurden als

Bedrohung für die Schweiz wahrgenommen. Und auch heute
werden Migrant:innen über rechtliche Bestimmungen und
gesellschaftliche Stereotypisierung in Billiglohnsegmente
kanalisiert. Nur sind es nun Menschen von ausserhalb

Europas und statt des Saisonnierstatus sind es F-Status oder
Nothilfe, die Menschen in prekären Lebensbedingungen
gefangen halten.

Innerhalb dieses Kollektivs fand ich den Raum, um mein
Wissen und meine Erfahrungen auf eine positive Art
einzubringen. Durch die Erinnerungen der verschiedenen
Teilnehmerinnen wird an eine neue Zukunft erinnert. Dass
die Erzählung meiner Erfahrung an Apéros oder in anderen

alltäglichen Situationen eine unangenehme Stimmung
schuf, kannte Paola nur zu gut, wenn sie über die Erfahrungen

als Kind von Arbeitsmigrantünnen erzählte. Sie sprach
von der Erfahrung als «Partykiller», und ich wusste genau
was sie meinte. Und meine Geschichte, dass ich nicht zur
Schule gehen sollte, kannte die Fotografin Catia Porri, die
in den 1960er Jahren als Kind eines Saisonniers illegalisiert
worden war. Und als auch sie zur Schule ging, wurden ihre
Fähigkeiten nie ernst genommen und auch sie sollte besser
nicht aufs Gymnasium — gemäss ihrem Lehrer. Dass sie
schlussendlich trotzdem Fotografin wurde, war vor allem
ein unglaublicher Hürdenlauf. Gemeinsam inszenierten wir
an einem Performance-Abend am Zürcher Theater Spektakel

das Gespräch «Wut auf Bildung». (8) Denn wir waren
uns einig: Wir haben es nicht dank des Schweizer Bildungssystems

geschafft, sondern trotzdem. Und niemals werden

30



wir die Rolle als Integrationsheld:innen spielen, die das System

braucht, um die strukturellen Hürden zu vertuschen.

Ich glaube fest daran, dass der Mensch im Kern gut ist. Doch
gut zu sein ist nicht dasselbe, wie Gutes zu tun. Keiner meiner

Freundrinnen an der Schule oder an der Universität
wusste bisher, was ein F-Status ist oder dass es diesen
überhaupt gibt. Sie sind auch nicht unbedingt schuld daran, dass
sie es nicht wussten. Aber wenn ich ihnen davon erzähle, sind
sie schnell überfordert und keiner will sich damit befassen.

Gutes zu tun heisst, sich zu engagieren und sich für die Rechte

der weniger Privilegierten einzusetzen. Die Politik wird
sich nur dann ändern, wenn wir anfangen in horizontale
Gespräche zu treten und mehr Menschen sensibilisiert werden.
Erst wenn die strukturelle Gewalt der Schweiz als Kontinuität

einer Geschichte, die bereits mit den Saisonniers
angefangen hat und noch nicht abgeschlossen ist, anerkannt und
die Migration als eine Tatsache akzeptiert wird, die längst
da ist und als Bereicherung für die Schweiz wahrgenommen

wird, können wir die Vergangenheit aufarbeiten und
die Zukunft gerecht gestalten. Die strukturelle Gewalt muss
Sichtbarwerden, um überhaupt einen produktiven Diskurs
zu ermöglichen, derVeränderungen bewirken kann.

31


	Dystopie im Provisorium : Utopie im Erinnern

