Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2022)

Heft: 41

Artikel: Dystopie im Provisorium : Utopie im Erinnern
Autor: Msallam, Rami

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1037212

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1037212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Die Sprache ist nicht rein beschreibend, sie existiert
im Kontext eines machtvollen lokalen und globalen
Zusammenlebens. Das Konzept, dass Gewalt nur
physisch sei, ist irrefiihrend. Auch die Sprache kann
verletzend sein und Traumata verursachen.»

DYSTOPIE IM PROVISORIUM,
UTOPIE IM ERINNERN

Rami Msallam




«Wir werden nach zwei oder drei Monaten zuriickgehen.
Die Situation wird sich bestimmt verbessern» — das waren

die Worte meines Vaters vor fast zehn Jahren, als wir schnell

unsere Koffer packen mussten, um aus dem Biirgerkrieg in

Syrien zu fliehen. Wir haben uns selbst angelogen. Wahr-
scheinlich wollten wir uns einreden, dass diese Situation

bald vorbei sein wiirde. Doch die Wahrheit manifestierte

sich Jahr fiir Jahr auf hissliche Art und Weise: Es wird kein

Zuriick mehr geben.

Nach einer langen Flucht und einer verlorenen Zeit kamen
wir im Sommer 2015 endlich in der Schweiz an. Vieles hit-
te falsch laufen kénnen. Ich werde die Flucht nie vergessen
koénnen; eine Erfahrung, einem Koma vergleichbar. Der
menschliche Kérper wird vom aktiven zum passiven Appa-
rat. Man kann keine Entscheidungen mehr treffen. Einzig der
Instinkt zu leben ist aktiv, alles andere ist tot.

Endlich ein neuer Anfang, ein Leben ohne Angst vor Krieg
und Gewalt — und endlich wieder Hoffnung. Die Hoffnung,
ein stabiles Leben zu fithren und in die Zukunft blicken zu
konnen. Doch das Leben im unsicheren Provisorium war
noch nicht zu Ende. Es hat fiir uns in der Schweiz mit dem
F-Status lediglich eine neue Form gefunden — «die vorldu-
fige Aufnahme».

Der F-Status ist die Grundlage fiir Rechtsungleichheit
und eine politische Markierung, die zwischen anerkann-
ten und nicht anerkannten Menschen mit Fluchterfah-
rung unterscheidet. (1) Ein System, das Ungleichheiten in
der Gesellschaft verstirkt und institutionelle Gewalt auf
die Schwichsten ausiibt. Meiner Meinung nach spielt die
strukturelle Gewalt, die durch Gesetze zementiert wird, die
grosste Rolle bei der Erniedrigung von bestimmten Bevol-
kerungsgruppen. Denn dort wird gesetzlich geregelt und
vorgeschrieben, dass wir im Prinzip nicht gleichgestellt in
einer Gesellschaft leben diirfen.

Der F-Status wurde behelfsmissig wihrend der Jugoslawi-
enkriege eingefiihrt und war urspriinglich als kurzfristiger
Schutz vor einer Abschiebung gedacht, um Menschen auf-
zunehmen, die zwar an Leib und Leben bedroht waren, aber
nicht wegen ihrer politischen Aktivititen verfolgt wurden. (2)
Mittlerweile wird der F-Status iiber den Rahmen des ange-
dachten Zweckes hinaus verwendet. Vom Schweizer Staat
erhalten Menschen einen Aufenthaltsstatus, wenn sie die
Fliichtlingseigenschaft erfiillen. Diese Eigenschaft setzt
voraus, dass man einen Beweis individueller Verfolgung
nachweisen kann. Das ist problematisch, weil nicht alle
Schutzbediirftigen einen solchen Nachweis liefern konnen.
Denn in Biirgerkriegen werden oft nicht nur Individuen,
sondern auch ganze Gruppen verfolgt, die dadurch einer
lebensgefihrlichen Situation ausgesetzt sind. Somit erhal-
ten in der Schweiz nicht alle Schutzbediirftige einen Fliicht-
lingsstatus oder einen Aufenthaltstitel, weil jedoch eine
Abschiebung in das Heimatland laut internationalem Recht
unzumutbar ist, wird ihnen eine vorldufige Aufnahme, der
«F-Status» erteilt. Der Fliichtlingsbegriff wird dusserst res-
triktiv ausgelegt und von der Schweiz benutzt, um eine Po-
sition einzunehmen, die vermittelt, dass das Land eine ver-
schirfte Asylpolitik betreibt. Diese Strategie beabsichtigt,

28

die Schweiz fiir schutzbediirftige Menschen als unattraktiv
erscheinen zu lassen, und zielt auf eine Politik der Abschre-
ckung ab.

Ein Satz, den ich immer wieder hore, ist: Wer hier vorldufig
bleibe, diirfe nicht die gleichen Rechte wie die Einheimi-
schen haben. Damit ist die Grundlage einer «erfolgreichen
Integration», was auch immer unter «Integration» verstan-
den werden soll, von vorldufig aufgenommenen Personen
im Prinzip kaum erreichbar. Ich verwende ungern das Wort
«Integration», weil es politisch geladen und seine Definition
sehrvage ist. «Integration» wird oft von Personen mit gewis-
sen politischen Positionen instrumentalisiert, um das eigene
Argument zu starken. Der Begriff impliziert eine einseitige
Beziehung, in der diejenigen, welche die Integrationsanfor-
derungen stellen, eindeutig Hierarchien schaffen. Von einem
weissen nordamerikanischen Professor, der in die deutsche
Schweiz einwandert, wird nicht verlangt, sich zu integrieren
oder iiberhaupt Deutsch zu lernen. Eine Person hingegen,
die aus dem Iran kommt, die kein Deutsch, aber ziemlich gut
Englisch spricht, wird als undankbar empfunden. Dieses Pa-
radox ist nicht leicht zu erkldren, aber es ldsst sich feststellen,
dass der Gebrauch des Begriffs «Integration» nicht sachlich
und neutral, sondern in einen komplexen soziokulturellen,
geopolitischen, rassistischen und klassistischen Zusammen-
hang eingebettet ist.

Am Anfang meines Lebens in der Schweiz durfte ich nicht
in die Schule gehen. Es hiess, man kénne mich in die Schu-
le schicken, aber man miisse nicht. Ich verstand diese Be-
griindung nicht, denn in anderen Gemeinden konnten junge
Menschen in meiner Situation zur Schule gehen. Die Behor-
den nutzten ihren Spielraum aus und wollten wahrscheinlich
die Kosten meiner Bildung einsparen. Ich war frustriert. Ich
wohnte in einem kleinen Dorf, kannte niemanden und ver-
stand die Sprache nicht. Das Schwierigste war, sich nicht
beschweren zu diirfen. Denn sobald man die Art und Weise,
wie die Behorden das unmenschliche System umsetzen, hin-
terfragt, wird die Diskussion mit «Ja, sei mal dankbar, dass
du iiberhaupt in der Schweiz leben darfst» beendet. So wird
jede Art von Widerspruch verunméglicht. Klar muss man
dankbar sein, dass man genug zu essen und ein Dach iiber
dem Kopf hat. Ich fragte mich aber manchmal: Was unter-
scheidet mich tatsdchlich von einem Tier? Diese Frage wur-
de in der Ausstellung «Shelter is not enough» (3) vom Verein
«Architecture for Refugees SCHWEIZ» aufgegriffen. Sie
beleuchtet kritisch die Vorstellung, dass das Wohnen auf ein
Bett und ein Dach iiber dem Kopf reduziert werden konnte.

Ich verstand nie, weshalb der Ausdruck «Fliichtling» so ne-
gativ konnotiert ist. Wieso steht «Fliichtling» nicht fiir Men-
schen, die alles verloren haben und trotzdem versuchen,
weiterzuleben und die Hoffnung nicht aufzugeben? Statt-
dessen wird ein Fliichtling auf etwas Niedrigeres reduziert
— zu einem Unmenschen gemacht. Obwohl die Handlung
der Flucht in einer geschlossenen Zeitspanne in der Ver-
gangenheit stattfindet, wird der Begriff «Fliichtling» statt-
dessen zu einem Label, das einen ewig forcierten Zustand
der Nichtzugehorigkeit oder der Unschérfe impliziert. Eine
angemessene und addquatere Bezeichnung wire «Menschen
mit Fluchterfahrung». Hierbei ist es wesentlich einzusehen,



(fig.a) Fire, 2022.
Bild: Autor




dass der Mensch im Vordergrund steht und die Erfahrung,
die er einst machte, an sekundéirer Stelle.

Die Sprache ist nicht rein beschreibend, sie existiert im
Kontext eines machtvollen lokalen und globalen Zusam-
menlebens. Das Konzept, dass Gewalt nur physisch sei, ist
irrefithrend. Auch die Sprache kann verletzend sein und
Traumata verursachen. Deshalb ist es wesentlich, die eige-
ne Sprache immer wieder zu reflektieren und eine Kultur zu
pflegen, die Sprache nicht als fixes Konstrukt wahrnimmt,
sondern als ein adaptierbares Verhandlungsobjekt. Die Re-
flexion iiber die Sprache darf zwingend nicht abschliessend
sein. Denn widerspiegelt sie meist grossere und aktuelle
Themen und wirft Fragen auf, ob die Gesellschaft grund-
sitzlich bereit ist, sich damit auseinanderzusetzen oder
nicht. In dem Fall bringt der Begriff «Fliichtling» fiir mich
klar das System des gesellschaftlichen, politischen und
rechtlichen Ausschlusses zum Ausdruck, das ich und viele
andere durchlaufen (haben).

In einer Nachbargemeinde fand ich einen Lehrer, der mir
helfen wollte, in die Schule zu gehen. Diese freiwillige Hilfe

stiess in meiner Gemeinde auf grossen Widerstand, und mir
wurde sogar mit einer Strafanzeige gedroht. Dieser Lehrer
ist mittlerweile ein guter Freund. Er setzte sich fiir mich

ein, und ich durfte dank seinen Bemiihungen die Sekundar-
schule als Zuhorer besuchen. Inzwischen mache ich meinen

Bachelor in Architektur an der ETH Ziirich. Viele sagen mir,
ich sei fleissig und ehrgeizig und deshalb habe ich all das

erreichen konnen. Ich bin nicht einverstanden. Ich denke,
es war Zufall und ganz viel Gliick. Ich will mir nicht vorstel-
len, wie viele Menschen mit der gleichen Geschichte wie ich

keinen solchen Lehrer gefunden und daher nie die Chance

bekommen haben, ihre Fihigkeiten und Talente zu zeigen.
Es gibt klare Vorstellungen und Erwartungen, welche Rollen

und welche Jobs Menschen mit Fluchterfahrung iiberneh-
men sollen. Das sind meistens Arbeiten, die nicht nachhaltig
sind und keinen sozialen Aufstieg ermdglichen. (4)

Ich kann von vielen Momenten erzihlen, bei denen ich rea-
lisierte, dass ich weniger Rechte als meine Mitschiiler:innen
hatte. Als ich in die Klasse der Kantonsschule kam, waren
meine Kolleg:innen iiberrascht, dass ich kein Whatsapp hat-
te. Wie konnte ich ihnen erkldren, dass ich mit dem F-Status
keine SIM-Karte kaufen durfte. Jeden Mittwoch konnten
meine Klassenkamerad:innen gratis ins Kino, weil sie ein
Konto bei der Kantonalbank besassen. Mit dem F-Status
darf man kein Bankkonto er6ffnen.(5) Mit meiner Italie-
nischklasse durfte ich nicht nach Italien mitreisen. Ich hatte
auch keine Chance, bei der Maturareise nach Prag dabei zu
sein. Meine Band musste meinetwegen zwei Konzerte in
Deutschland absagen. Bei der Seminarwoche meines Ent-
wurfsstudios an der ETH wiederholte sich die Geschichte:
Menschen mit F-Status diirfen wegen des Ausreiseverbotes,
das im Jahr 2021 noch verschirft wurde, die Schweiz nicht
verlassen. (6) Den Wohnort wechseln darf man mit F eben-
falls nicht, was fiir mich mehr als drei Stunden Pendeln pro
Tag bedeutete. Das mogen im Einzelnen Kleinigkeiten dar-
stellen, aber sie waren fiir mich im Gesamten ein Manifest
dafiir, dass in dieser Gesellschaft nicht alle Menschen gleich
viel wert sind. Diese strukturellen und institutionellen Bar-

30

rieren fungieren als soziale Ausschlussmechanismen, die
erhebliche Auswirkungen auf die Fiihrung eines selbstbe-
stimmten Lebens eines Individuums ausiiben und dessen
Grundrechte eindeutig verletzen.

Im Architekturdepartment der ETH gibt es die schone Tra-
dition der Apéros. Fast jede Woche stosst man in irgendeiner
Ecke des HIL-Gebiudes auf einen. Im Prinzip ist es eine tol-
le Gelegenheit, um einen Ausgleich zum herausfordernden
Alltag der Architekturstudierenden zu schaffen. Es finden
Gespriche statt und man lernt neue Freund:innen kennen.
Doch ich musste lernen, dass man nicht tiberall iiber alles
reden kann. Es kam oft vor, dass ich an solchen Gesprichen
etwas iiber die Herausforderungen oder Sorgen, die ich we-
gen meines Status erlebe, erzdhlen musste. Ich lernte aber
mit der Zeit, dass ich so wenig wie mdglich davon erzihlen
soll. Denn solche Gespriche fiihrten meistens zu einem un-
angenehmen Schweigen oder einem unproduktiven Mitleid.
Ein Phinomen, das den Raum fiir Diskurs iiber das Unange-
nehme negiert. Es ist, als wiirde man die Existenz des Un-
angenehmen verleugnen, indem man nicht dariiber spricht.

Die Arbeitsgemeinschaft «Schwarzenbach-Komplex»(7) —
gegriindet von der Designhistorikerin Paola De Martin, die
kiirzlich am Institut fiir Geschichte und Theorie der Archi-
tektur (gta) der ETH Ziirich promoviert hat, und von dem
Sozialanthropologen Rohit Jain — versucht eine Erinne-
rungskultur iiber die unsichtbaren Strukturen des Rassismus
und die hartnickige Tradition der Fremdenfeindlichkeit der
Schweiz zu schaffen. Dieselben Arbeitsmigrant:innen, die
wortwortlich die Schweiz bauten und fiir den steigenden
Wohlstand des Landes verantwortlich waren, wurden als Be-
drohung fiir die Schweiz wahrgenommen. Und auch heute
werden Migrant:innen iiber rechtliche Bestimmungen und
gesellschaftliche Stereotypisierung in Billiglohnsegmente
kanalisiert. Nur sind es nun Menschen von ausserhalb Eu-
ropas und statt des Saisonnierstatus sind es F-Status oder
Nothilfe, die Menschen in prekédren Lebensbedingungen
gefangen halten.

Innerhalb dieses Kollektivs fand ich den Raum, um mein
Wissen und meine Erfahrungen auf eine positive Art einzu-
bringen. Durch die Erinnerungen der verschiedenen Teil-
nehmer:innen wird an eine neue Zukunft erinnert. Dass
die Erzdhlung meiner Erfahrung an Apéros oder in ande-
ren alltdglichen Situationen eine unangenehme Stimmung
schuf, kannte Paola nur zu gut, wenn sie iiber die Erfahrun-
gen als Kind von Arbeitsmigrant:innen erzihlte. Sie sprach
von der Erfahrung als «Partykiller», und ich wusste genau
was sie meinte. Und meine Geschichte, dass ich nicht zur
Schule gehen sollte, kannte die Fotografin Catia Porri, die
in den 1960er Jahren als Kind eines Saisonniers illegalisiert
worden war. Und als auch sie zur Schule ging, wurden ihre
Fihigkeiten nie ernst genommen und auch sie sollte besser
nicht aufs Gymnasium — gemiss ihrem Lehrer. Dass sie
schlussendlich trotzdem Fotografin wurde, war vor allem
ein unglaublicher Hiirdenlauf. Gemeinsam inszenierten wir
an einem Performance-Abend am Ziircher Theater Spek-
takel das Gesprich «Wut auf Bildung».(8) Denn wir waren
uns einig: Wir haben es nicht dank des Schweizer Bildungs-
systems geschafft, sondern trotzdem. Und niemals werden



wir die Rolle als Integrationsheld:innen spielen, die das Sys-
tem braucht, um die strukturellen Hiirden zu vertuschen.

Ich glaube fest daran, dass der Mensch im Kern gut ist. Doch

gut zu sein ist nicht dasselbe, wie Gutes zu tun. Keiner mei-
ner Freund:innen an der Schule oder an der Universitit

wusste bisher, was ein F-Status ist oder dass es diesen iiber-
haupt gibt. Sie sind auch nicht unbedingt schuld daran, dass

sie es nicht wussten. Aber wenn ich ihnen davon erzihle, sind

sie schnell iiberfordert und keiner will sich damit befassen.

Gutes zu tun heisst, sich zu engagieren und sich fiir die Rech-
te der weniger Privilegierten einzusetzen. Die Politik wird

sich nur dann dndern, wenn wir anfangen in horizontale Ge-
spriche zu treten und mehr Menschen sensibilisiert werden.
Erst wenn die strukturelle Gewalt der Schweiz als Kontinu-
itdt einer Geschichte, die bereits mit den Saisonniers ange-
fangen hat und noch nicht abgeschlossen ist, anerkannt und

die Migration als eine Tatsache akzeptiert wird, die lingst

da ist und als Bereicherung fiir die Schweiz wahrgenom-
men wird, konnen wir die Vergangenheit aufarbeiten und

die Zukunft gerecht gestalten. Die strukturelle Gewalt muss

sichtbar werden, um iiberhaupt einen produktiven Diskurs

zu ermoglichen, der Verinderungen bewirken kann.

31



	Dystopie im Provisorium : Utopie im Erinnern

