
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2020)

Heft: 37

Artikel: Das minimale Selbst

Autor: Ledermann, Linus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-981466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-981466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS MINIMALE SELBST
Linus Ledermann

Fremdheit und Vertrautheit sind keine absoluten Grössen. Eine Einteilung in die beiden Kategorien

ergibt erst in Relation zu einem beobachtenden Subjekt einen Sinn. Das Innere, das dem
Subjekt Vertraute, wird nach aussen hin zum Fremden abgegrenzt. Von Geburt an erleben wir

unseren Körper und unsere Gedanken und erschaffen dadurch in uns einen Ort höchster
Intimität. Dieser endet üblicherweise an der physischen Begrenzung des Körpers. Wo ist aber der

Beginn, der Kern, dem die Intimität entspringt?

In jedem Betrachter entscheidet eine Instanz zwischen
fremd und vertraut. Sie muss in einer Weise alle
Objekte, Konzepte und Gedanken einschliessen, die ihr
wohlbekannt sind. Sowohl die Instanz als auch der
Ort, an dem dieses Repertoire abgespeichert ist, können

als philosophisches Konzept verstanden werden,
ohne dieses an eine biologische Struktur binden zu
müssen. Da allerdings der ganze Prozess im Gehirn
stattfindet, muss auch eine biologische Grundlage
dafür bestehen. Vermutlich ist ein Areal des Gehirns
oder, noch viel wahrscheinlicher, die koordinierte
Aktivität von Nervenzellen in verteilten Gehirnarealen
dafür zuständig, zu beurteilen, was fremd ist, was
eindringt. Doch wo liegt diese Instanz? Und was um-
fasst sie ursprünglich, bevor ein Mensch zur Welt
kommt und noch keinerlei Erinnerungen hat, an denen
er Objekte als bekannt erkennen könnte? Die Suche
gilt hier sowohl dem physischen Ort im Gehirn als auch
dem metaphysischen. Mit «meta-physisch» soll zum
Ausdruck gebracht werden, dass miteinander verbundene

Nervenzellen Netzwerke bilden, die Sinneseindrücke

oder andere interne Informationen verarbeiten.
Deren Output wird dann wiederum in hierarchisch
höherliegenden Netzwerken weiterverarbeitet. Derartige

Netzwerke werden erst durch eine erweiterte
Analyse der Gehirnaktivität erkennbar.

Die hierarchische Organisation ist bislang vor allem
im Hinblick auf die Verarbeitung von Sinneseindrücken
beschrieben worden. Wohl nicht zuletzt, weil
Sinneswahrnehmungen - allen voran das Sehen - die am
besten erforschten Gehirnfunktionen sind. Die Hierarchie

ist hierbei tatsächlich so aufgebaut, wie man
sich das intuitiv vorstellt. Sinneseindrücke werden als
die niedrigste Stufe angesehen. Beispielsweise ist
bei der visuellen Verarbeitung das Erkennen von Ecken
und Kanten hierarchisch niedriger als das Erkennen
von Autos. Demnach wird das Signal, das von den
Augen kommt, zuerst nach Ecken und Kanten untersucht.
Danach werden deren Positionen im Netzwerk
weitergeleitet an Nervenzellen, die daraus erkennen können,
dass es sich hierbei um ein Auto handelt. In Realität
ist der Ablauf allerdings komplexer und umfasst weitere

Zwischenschritte. Je höher man in der Hierarchie

steigt, desto komplexer und abstrakter sind die prozessierten

Informationen.

Es bleibt die Frage, was bereits vor der Geburt Vertrautheit

erweckt. Ist uns zu dem Zeitpunkt gar nichts
vertraut, nicht einmal unser eigenes Ich oder gibt es
etwas, das schon immer innerhalb der Grenzen zur
Fremdheit sitzt? Um der Antwort näher zu kommen,
mag es hilfreich sein, das Konzept der ipseity (lat.
ipse selbst) einzubeziehen. Nach Piaget11' umfasst
sie die innerste Grenze, die in unserer Wahrnehmung
besteht. Sie enthält das minimale Selbst, das nur die
Wahrnehmung der verarbeiteten Sinneseindrücke
einschliesst ohne Wertung derselben. Jegliche
Erweiterungen der Sinne sind Erweiterungen zum minimalen
Selbst. Beispielsweise ist die Bestimmung der körperlichen

Aussengrenze, die embodiment genannt wird,
noch nicht ein Teil davon. Diese wird erst mit der Zeit
durch das Zusammenfügen verschiedener Sinne wie
dem Sehen, Fühlen und der Propriozeption erzeugt.
Letzteres beschreibt die Wahrnehmung des eigenen
Körpers im Raum wie etwa den Biegungswinkel eines
Gelenks. So kann beispielsweise die Spitze des
Zeigefingers auch bei geschlossenen Augen im Raum verortet

werden. Von Geburt an werden dem Gehirn diese
Signale zugesandt, es lernt jedoch erst mit der Zeit, dass
eine Berührung am Finger einhergeht mit dem Sehen
eines Fingers, der mit etwas kollidiert.

Über die Interaktion mit sich selbst, durch Abtasten
wird die Haut, die eine physikalische Beschränkung
darstellt, letztendlich auch als konzeptuelle Grenze des
Egos aufgefasst. Sie umgibt uns strumpfartig, fasst die
Organe ein und schützt diese gegen aussen vor fremden

Einflüssen. Bei genauerem Betrachten fällt jedoch
auf, dass die Haut an sich ebenfalls keinen perfekten
Abschluss des Körperinneren bildet. Vor allem die
Verbindungen des Verdauungstraktes zur Aussenwelt
stellen Unterbrechungen der Haut dar. Spannenderweise

setzt sich die Haut beim Mund und Anus fliessend
in die Oberfläche des Verdauungstraktes fort. Magen,
Darm und Speiseröhre mögen also im vermeintlich
Inneren liegen, sie umfassen jedoch eigentlich ein kleines
Stück Aussenwelt, das sich durch den Körper erstreckt.

58



Deutlicher erkennt man dies in einer Phase der
Embryonalentwicklung, während welcher der Vorläufer des
Verdauungssystems einfach aüsgedrückt nur einer
Röhre gleicht, die an den Enden nach aussen hin offen
ist. Die Schleimhaut des Magens oder des Darmes ist
jedoch zugleich, wie die Haut, sehr dicht verschlossen
und bietet nur wenigen Stoffen die Möglichkeit, in

den Körper zu gelangen. In der Medizin wird daher der
Speisebrei, der verdaut wird, immer noch als ausserhalb

liegend betrachtet. Somit wird klar, dass sich die
alltäglich wahrgenommene Körpergrenze lediglich
an Erfahrungen festmacht. Zeigen lässt sich dies auch
durch experimentelle Manipulation. Das Gehirn lässt
sich täuschen, sodass es eine künstliche Hand für die
eigene hält. Die Hand eines Probanden wird auf einem
Tisch hinter einem Sichtschutz verborgen und ist für
seine Augen nicht mehr sichtbar. Eine Hand aus Gummi

wird vor den Sichtschutz gelegt. Wenn nun beide
Hände, die künstliche und die echte, gleichzeitig mit
einem Pinsel berührt werden, assoziiert der Proband
die gefühlten Berührungen auf der versteckten echten
Hand mit den gesehenen auf der Gummihand, bis

die künstliche Hand zum eigenen Körper zu gehören
scheint. Dass dies wirklich eintritt, kann durch einen
Schlag mit einem Hammer auf die Gummihand
verifiziert werden, bei dem der Proband die echte, eigene
Hand schreckhaft zurückzieht, obwohl für diese zu
keinem Zeitpunkt eine Gefahr bestanden hat.

Noch viel gravierendere Verschiebungen der empfundenen

Körpergrenze können im Rahmen von psychotischen

Erkrankungen auftreten, bei denen sogar der
Raum um einen herum als zu sich gehörig empfunden
wird und Mitmenschen zu gefährlichen Eindringlingen

in den eigenen Körper angesehen werden. Neben
dem passiven Element des Bewusstseins für die
äussere Körpergrenze durch Sinneseindrücke trägt der
Sinn für die Bewegungssteuerung dazu bei, den

eigenen Körper an das «Ich» zu binden. Eine psychotische

Krankheit kann allerdings dazu führen, dass sich
die wahrgenommene Körpergrenze in absurde Bereiche
zurückzieht: Selbst die eigenen Gedanken oder eigens
initiierte Bewegungen können fremd und wie von
jemand anders eingepflanzt anmuten. Daher scheinen
auch sie ausserhalb der ipseity zu liegen, was nur
schwer nachvollziehbar ist, weil man sie als unmittelbare

Ausdrücke seines Selbst empfindet.

Der innerste Kern der Vertrautheit umfasst somit
unvorstellbar wenig. Es ist, als würde die ipseity- gewisser-
massen also das «Ich» - in unsere Gehirne implantiert
werden, wo sie sich dann verschiedener Signale des
Gehirns bedienen kann, um ein Gefühl des Ich-Seins
um sich herum aufzubauen. Vielleicht ist die ipseity,
der innerste Kern der Vertrautheit, auch kein Ort im
Gehirn oder in irgendeinem Netzwerk von Nervenzellen,

sondern ein beinahe metaphysisches Phänomen,
das sich über das Fundament aller Nervenzellaktivitäten

auf unergründliche Weise erhebt.

Linus Ledermann, geboren 1997, studiert Medizin an der Universität Zürich und interessiert sich für biologische
Korrelate des Bewusstseins. 59


	Das minimale Selbst

