Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2020)

Heft: 37

Artikel: Das minimale Selbst

Autor: Ledermann, Linus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-981466

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-981466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS MINIMALE SELBST
Linus Ledermann

Fremdheit und Vertrautheit sind keine absoluten Grossen. Eine Einteilung in die beiden Katego-
rien ergibt erst in Relation zu einem beobachtenden Subjekt einen Sinn. Das Innere, das dem
Subjekt Vertraute, wird nach aussen hin zum Fremden abgegrenzt. Von Geburt an erleben wir
unseren Korper und unsere Gedanken und erschaffen dadurch in uns einen Ort héchster Inti-
mitat. Dieser endet tiblicherweise an der physischen Begrenzung des Korpers. Wo ist aber der
Beginn, der Kern, dem die Intimitat entspringt?

In jedem Betrachter entscheidet eine Instanz zwischen
fremd und vertraut. Sie muss in einer Weise alle Ob-
jekte, Konzepte und Gedanken einschliessen, die ihr
wohlbekannt sind. Sowohl die Instanz als auch der
Ort, an dem dieses Repertoire abgespeichert ist, kon-
nen als philosophisches Konzept verstanden werden,
ohne dieses an eine biologische Struktur binden zu
mussen. Da allerdings der ganze Prozess im Gehirn
stattfindet, muss auch eine biologische Grundlage
daflir bestehen. Vermutlich ist ein Areal des Gehirns
oder, noch viel wahrscheinlicher, die koordinierte
Aktivitat von Nervenzellen in verteilten Gehirnarealen
dafur zustandig, zu beurteilen, was fremd ist, was
eindringt. Doch wo liegt diese Instanz? Und was um-
fasst sie urspriinglich, bevar ein Mensch zur Welt
kommt und noch keinerlei Erinnerungen hat, an denen
er Objekte als bekannt erkennen konnte? Die Suche
gilt hier sowohl dem physischen Ort im Gehirn als auch
dem metaphysischen. Mit «meta-physisch» soll zum
Ausdruck gebracht werden, dass miteinander verbun-
dene Nervenzellen Netzwerke bilden, die Sinnesein-
dricke oder andere interne Informationen verarbeiten.
Deren Output wird dann wiederum in hierarchisch
hoherliegenden Netzwerken weiterverarbeitet. Derar-
tige Netzwerke werden erst durch eine erweiterte
Analyse der Gehirnaktivitat erkennbar.

Die hierarchische Organisation ist bislang vor allem
im Hinblick auf die Verarbeitung von Sinneseindriicken
beschrieben worden. Wohl nicht zuletzt, weil Sinnes-
wahrnehmungen — allen voran das Sehen — die am
besten erforschten Gehirnfunktionen sind. Die Hierar-
chie ist hierbei tatsachlich so aufgebaut, wie man
sich das intuitiv vorstellt. Sinneseindriicke werden als
die niedrigste Stufe angesehen. Beispielsweise ist
bei der visuellen Verarbeitung das Erkennen von Ecken
und Kanten hierarchisch niedriger als das Erkennen
von Autos. Demnach wird das Signal, das von den Au-
gen kommt, zuerst nach Ecken und Kanten untersucht.
Danach werden deren Positionen im Netzwerk weiter-
geleitet an Nervenzellen, die daraus erkennen kénnen,
dass es sich hierbei um ein Auto handelt. In Realjtat
ist der Ablauf allerdings komplexer und umfasst weite-
re Zwischenschritte. Je hoher man in der Hierarchie

58

steigt, desto komplexer und abstrakter sind die prozes-
sierten Informationen.

Es bleibt die Frage, was bereits vor der Geburt Vertraut-
heit erweckt. Ist uns zu dem Zeitpunkt gar nichts
vertraut, nicht einmal unser eigenes Ich oder gibt es
etwas, das schon immer innerhalb der Grenzen zur
Fremdbheit sitzt? Um der Antwort naher zu kommen,
mag es hilfreich sein, das Konzept der jpseity (lat.

ipse = selbst) einzubeziehen. Nach Piaget” umfasst
sie die innerste Grenze, die in unserer Wahrnehmung
besteht. Sie enthalt das minimale Selbst, das nur die
Wahrnehmung der verarbeiteten Sinneseindriicke
einschliesst ohne Wertung derselben. Jegliche Erwei-
terungen der Sinne sind Erweiterungen zum minimalen
Selbst. Beispielsweise ist die Bestimmung der korper-
lichen Aussengrenze, die embodiment genannt wird,
noch nicht ein Teil davon. Diese wird erst mit der Zeit
durch das Zusammenfligen verschiedener Sinne wie
dem Sehen, Fihlen und der Propriozeption erzeugt.
Letzteres beschreibt die Wahrnehmung des eigenen
Korpers im Raum wie etwa den Biegungswinkel eines
Gelenks. So kann beispielsweise die Spitze des Zeige-
fingers auch bei geschlossenen Augen im Raum veror-
tet werden. Von Geburt an werden dem Gehirn diese
Signale zugesandt, es lernt jedoch erst mit der Zeit, dass
eine Beriihrung am Finger einhergeht mit dem Sehen
eines Fingers, der mit etwas kollidiert.

Uber die Interaktion mit sich selbst, durch Abtasten
wird die Haut, die eine physikalische Beschrankung
darstellt, letztendlich auch als konzeptuelle Grenze des
Egos aufgefasst. Sie umgibt uns strumpfartig, fasst die
Organe ein und schitzt diese gegen aussen vor frem-
den Einflissen. Bei genauerem Betrachten fallt jedoch
auf, dass die Haut an sich ebenfalls keinen perfekten
Abschluss des Korperinneren bildet. Vor allem die Ver-
bindungen des Verdauungstraktes zur Aussenwelt
stellen Unterbrechungen der Haut dar. Spannenderwei-
se setzt sich die Haut beim Mund und Anus fliessend
in die Oberflache des Verdauungstraktes fort. Magen,
Darm und Speiseréhre mogen also im vermeintlich In-
neren liegen, sie umfassen jedoch eigentlich ein kleines
Stlick Aussenwelt, das sich durch den Korper erstreckt.



Deutlicher erkennt man dies in einer Phase der Embryo-
nalentwicklung, wahrend welcher der Vorlaufer des
Verdauungssystems einfach ausgedruckt nur einer
Rohre gleicht, die an den Enden nach aussen hin offen
ist. Die Schleimhaut des Magens oder des Darmes ist
jedoch zugleich, wie die Haut, sehr dicht verschlossen
und bietet nur wenigen Stoffen die Moglichkeit, in
den Korper zu gelangen. In der Medizin wird daher der
Speisebrei, der verdaut wird, immer noch als ausser-
halb liegend betrachtet. Somit wird klar, dass sich die
alltaglich wahrgenommene Korpergrenze lediglich
an Erfahrungen festmacht. Zeigen lasst sich dies auch
durch experimentelle Manipulation. Das Gehirn lasst
sich tauschen, sodass es eine klinstliche Hand fur die
eigene hélt. Die Hand eines Probanden wird auf einem
Tisch hinter einem Sichtschutz verborgen undist fur
seine Augen nicht mehr sichtbar. Eine Hand aus Gum-
mi wird vor den Sichtschutz gelegt. Wenn nun beide
Hande, die kiinstliche und die echte, gleichzeitig mit
einem Pinsel berlihrt werden, assoziiert der Proband
die geflihlten Berlhrungen auf der versteckten echten
Hand mit den gesehenen auf der Gummihand, bis
die kiinstliche Hand zum eigenen Korper zu gehdren
scheint. Dass dies wirklich eintritt, kann durch einen
Schlag mit einem Hammer auf die Gummihand veri-
fiziert werden, bei dem der Proband die echte, eigene
Hand schreckhaft zurlickzieht, obwohl fur diese zu
keinem Zeitpunkt eine Gefahr bestanden hat.

Noch viel gravierendere Verschiebungen der empfun-
denen Korpergrenze konnen im Rahmen von psycho-
tischen Erkrankungen auftreten, bei denen sogar der
Raum um einen herum als zu sich gehdrig empfunden
wird und Mitmenschen zu gefahrlichen Eindringlin-
gen in den eigenen Korper angesehen werden. Neben
dem passiven Element des Bewusstseins fir die
dussere Korpergrenze durch Sinneseindrucke tragt der
Sinn fur die Bewegungssteuerung dazu bei, den
eigenen Korper an das «lch»'zu binden. Eine psychoti-
sche Krankheit kann allerdings dazu fiihren, dass sich
die wahrgenommene Korpergrenze in absurde Bereiche
zurlckzieht: Selbst die eigenen Gedanken oder eigens
initiierte Bewegungen kdnnen fremd und wie von
jemand anders eingepflanzt anmuten. Daher scheinen
auch sie ausserhalb der /pseity zu liegen, was nur
schwer nachvollziehbar ist, weil man sie als unmittelba-
re Ausdrlicke seines Selbst empfindet.

Der innerste Kern der Vertrautheit umfasst somit unvor-
stellbar wenig. Es ist, als wiirde die ijpseity— gewisser-
massen also das «lch» — in unsere Gehirne implantiert
werden, wo sie sich dann verschiedener Signale des
Gehirns bedienen kann, um ein Gefiihl des Ich-Seins
um sich herum aufzubauen. Vielleicht ist die jpseity,
der innerste Kern der Vertrautheit, auch kein Ort im
Gehirn oder in irgendeinem Netzwerk von Nerven-
zellen, sondern ein beinahe metaphysisches Phanomen,
das sich Gber das Fundament aller Nervenzellaktivita-
ten auf unergriindliche Weise erhebt.

Linus Ledermann, geboren 1997, studiert Medizin an der Universit4t Zirich und interessiert sich fir biologische
Korrelate des Bewusstseins. : 59




	Das minimale Selbst

