
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2019)

Heft: 35

Artikel: Quite natural

Autor: Martin, Paola de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«When she thought it over afterwards, it occurred to her,
that she ought to have wondered at this, but at the time
it all seemed quite natural.»®

QUITE NATURAL

Paola de Martin

Paola de Martin
Geboren 1965, studierte Textilgestaltung an der SfG Zürich. Sie gründete 1996 mit Studienkqlleginnen das Label

Beige. 2011 schloß sie an der Universität Zürich das Lizentiat in Allgemeiner Geschichte, Kunstgeschichte und
Wirtschaftsgeschichte ab und war von 2012-2016 wissenschaftliche Assistentin am Lehrstuhl von Prof. Dr. Philip
Ursprung, wo ihre laufende Dissertation <Give us a break!> Lebenslauf, Lebensstil und Werkbiografie von Gestaltern
mit bildungsferner Herkunft in Zürich (1970—2010) angesiedelt ist. Paola De Martin lehrt Designgeschichte im Dept.
Design und Interkulturalität im Dept. Art Education der ZHdK. I oy



I Habitusbrüche öffnen Perspektiven

1965 geboren, erinnere ich mich gut, dass Zürich bis Ende
der 1970er Jahre noch eine Stadt mit einer grossen
Arbeiterpräsenz, mit öffentlichen, halböffentlichen und privaten

Räumen der vielfältig gelebten Arbeiterkultur war. In
diesem Milieu bin ich als Arbeiterkind sozialisiert worden.
Doch heute ist Zürich ein Zentrum der Hochfinanz, der
Hochschulbildung, der Versicherungsgesellschaften, des

globalen Handels, der IT- und der Kreativindustrie.. Die
ehemaligen Arbeiterquartiere sind nach und nach von der
Oberfläche verschwunden oder, wie man sagt, verlagert
worden. Die früheren Industrieräume der materiellen
Produktion sind <verloftet>, in ihnen findet nun das statt, was
man immaterielle Arbeit nennt. Auch ich produziere, wie
die überwiegende Mehrheit der Zürcherinnen und Zürcher,
in meiner Arbeit als Textildesignerin, Grundschullehrerin
und Historikerin nichts Materielles im engeren Sinne.

Was bedeutet es, wenn man biographisch einen Bezug
sowohl zu Arbeitermilieus als auch zur Designszene Zürichs
hat wie in meinem Fall und wie im Fall der Designer und
Designerinnen, die mir ihre Lebensgeschichten für meine
Forschungsarbeit zur Verfügung stellen? Was bedeutet es,
die Stufenleitern unserer ungleichen Gesellschaftsstruktur
weit hinaufzusteigen? Eine ungleiche Gesellschaftsstruktur,
die sich in den letzten Jahrzehnten auf der Oberfläche sehr
verändert und an die man sich dennoch so schnell gewöhnt
hat, dass man sie im Alltag für <quite natural) hält. Genau
so, wie es das Eingangszitat aus Alice in Wonderland
treffend formuliert, brauchte ich Distanz, um mich über diese
scheinbare Naturgewalt zu wundern. Erst mit einer
Verzögerung von mehreren Jahrzehnten habe ich mich über
den zunehmenden Spalt zwischen diesen zwei Welten
gewundert, ein Spalt, der sich auch im Inneren meines Selbst
manifestiert. Und dann ging es mir wie Alice in dieser
Illustration[Figl]. Ich fiel aus dem Rahmen der Selbstverständlichkeit

und fühlte physisch eine soziale Unangemessenheit,
deren Ursache ich sprachlich nicht mit den mir zur Verfügung

stehenden Begriffen fassen konnte.

Was ich erlebt habe, ist eine Erfahrung, die ich faktisch
mit vielen anderen teile. In soziologischen Termini
ausgedrückt, nennt man diese Interferenz einen «gespaltenen

Habitus», oder auch einen «Habitusbruch» (Barlösius
2006, S. 87—89; passim Bourdieu 2002). Um diese Brüche
soll es hier gehen. Verinnerlichte Dispositionen von
ehemaligen Arbeiterkindern, die zu reflexartigen, sinnvollen,
praktischen und systematischen Urteilen und Handlungen
führen, verlieren bei Habitusbrüchen ihre Natürlichkeit
und Spontaneität—etwas, das beim sozialen Aufstieg in
Zeiten massiven gesellschaftlichen Wandels regelmässig
der Fall ist. Um im Designfeld bestehen zu können, müssen

Aufsteiger sich deshalb rasch einen neuen Sekundärhabitus

aneignen, der aber niemals ganz natürlich wirkt, denn
die eigene Herkunft hinterlässt immer Spuren. Das macht
diese Akteure doppelt fremd. Zu brav und angestrengt wirken

sie in der neuen Umgebung, zu grosspurig und locker
im alten Milieu ihrer Herkunft. Die Spannung, welche sie

aushalten müssen, führt dazu, dass sie zu mehr oder
weniger unfreiwilligen sozialen Hybriden, Klassenbastarden,

Milieu-Spionen oder janusköpfigen Mischwesen auf den
unterschiedlichen sozialen Bühnen werden. Sie agieren
wie permanente ästhetische Ausgleichsbecken, Übersetzer
der visuellen Sprachen jener milieuspezifischen Lebensstile,

mit denen sie im Laufe ihres Aufstiegs in Berührung
gekommen sind. Vom Gesichtspunkt der Marktlogik her
betrachtet, stellen sie daher die ideale Verkörperung eines
<Mediums> dar, das seine Funktion beim Umschlag von Waren

und Zeichen bestens erfüllt. Mich interessiert: Was
geschieht, wenn man das Medium einmal nach seiner eigenen
sozialen <Message> befragt?

Die meisten Betroffenen empfinden solch einen Bruch
entweder als Elend und Zumutung oder verdrängen ihn
vollständig, denn eine gemeinsame Sprache, die notwendig

wäre, um ihn zu reflektieren, wird im gegenwärtigen
Designdiskurs nicht kultiviert. Schaut man auf die kanonisierte

Designgeschichte, so zeigt sich, dass sie immer noch
und vor allem die Geschichte trostspendender Mythen und
Legenden ist, wie etwa der Mythos der universellen
Gültigkeit von Schönheitsbegriffen oder die Legende vom
angeborenen Talent (manchmal ist sogar vom künstlerischen
<Blut> die Rede), welches sich bereits in der Kindheit der
erfolgreichen Designer manifestiert. Wenn dies so wäre, dann
wären Kinder aus Arbeiterfamilien statistisch belegbar
weniger talentiert und die Arbeiterklasse als Ganzes eine
unbegabte geschmackslose Klasse oder gar—wenn man an
den biologistischen Topos des (angeborenen Talents) oder
an das <Künstlerblut> denkt—Rasse.

Die Habitusbrüche der Aufsteiger sind wie eine Art Riss,
Spalt oder Fenster in diesem verklärten und seltsam klas-
sen-rassistischen Bild der Designszene. Wie in der Illustration

von Alice in Wonderland kann man durch diese Risse,
Spalten oder Fenster hindurchlangen. Man begreift dann,
dass es vergessene Bedeutungshorizonte und vergangene
Geschichten geben muss, die sich um handfeste, bisweilen
brutale, niemals abgeschossene Kämpfe um Deutungsmacht,

Privilegien und Status drehen. Es ist wichtig, sich zu
vergegenwärtigen, wie alt diese Kämpfe sind. Das Designfeld

entstand durch Reformer des Kunstgewerbes von der
Mitte des 19. Jahrhunderts an (die Zeit des Freihandels- oder
Hochimperialismus) und verfestigte seine professionelle
und relativ autonome Position im künstlerischen Feld durch
modernistische Avantgarden der Zwischenkriegszeit (die
Zeit der Liberalismuskrisen und Revolutionen). Es scheint
also, dass während dieser beiden Epochen die ungleiche
Beziehung zwischen Arbeitermilieu und Designszene auf
eine Art geprägt wurde, die heute noch weiterwirkt. Wir
können die Geschichte dieser Beziehung zwar noch nicht
erzählen, aber die Brüche in den Biographien liefern sehr
deutlich die Indizien, wie man anfangen könnte, danach
zu forschen. Habitusbrüche von sozialen Aufsteigern sind
somit nicht so sehr ein neues Thema der Designgeschichte,
sondern in erster Linie eine neue Perspektive derselben—
die Perspektive der subalternen Peripherie aufs Zentrum
der kulturellen Macht.

140



II Designgeschichte—eine saubere Sache?

Wenn man Biographien eines bestimmten sozialen Typs
nicht als Einzelschicksale versteht, sondern als Teile einer
kollektiven Biographie, dann fällt auf, dass soziale Aufsteiger

systematisch ähnliche Begriffe und Metaphern nutzen,
um den Verlust ihrer habituellen Selbstverständlichkeit zu
umschreiben. Kondensiert man diese so weit wie möglich,
entsteht folgende Hierarchie und Polarisierung: Der legitime

Lebensstil des Designfeldes erscheint den Aufsteigern
als ein auf natürliche Art dem Lebensstil der Arbeitermilieus

überlegener. Die Überlegenheit wird anhand der
Begriffskette fortschrittlich-sauber-zivilisiert-richtig, die
Unterlegenheit mit rückständig-unsauber-primitiv-falsch
umschrieben.

Das Kernkonzept, um das sich alles dreht, ist dabei die
symbolische Sauberkeit, das <Cleane>, die latente
Spitalatmosphäre oder die Sterilität des Designfeldes gegenüber
einem diffus als dreckig, roh, unübersichtlich oder als Abfall

(Trash) bezeichneten Geschmack der Arbeiterfamilien.
Der Habitusbruch—das ist der springende Punkt—kann
darauf zurückgeführt werden, dass Aufsteiger ihre
Familienmitglieder und ihre ehemaligen Milieus offensichtlich
nicht für unsauber oder schmutzig halten. Ganz im Gegenteil,

fast alle haben Mütter, die als Putzfrauen in Haushalten
reinemachten, welche die Nachkommen mit der Verzögerung

von lahrzehnten als Designer betreten, beleben und
mitunter gestalten.

Die degradierende Wertung der Arbeitermilieus und
ihrer Lebensstile als <schmutzig>, <falsch>, geschmacklich
<schlecht> scheint durch die <saubere> Ästhetik der
Designszene getriggert zu werden. Sie ist es, die ein Echo
mit schmerzhaften realen Erfahrungen der Interviewten
erzeugt. Es sind dies Erfahrungen von strukturellem
Rassismus und Alltagsrassismus aufgrund der Sprache, der
äusserlichen Körpermerkmale und der Herkunft, sei es

<vom Land> oder <vom Ausland), Erfahrungen, sodann, der
schulischen Diskriminierung aufgrund der wenig
prestigeträchtigen und <schmutzigen> Arbeit der Eltern, dann auch

Erfahrungen, aufgrund der offensichtlichen Armut und der
Wertvorstellungen und Lebenspraktiken, die aus dieser
Armut heraus entstanden sind, verlacht zu werden,
Erfahrungen, des weiteren, von der realen Verdrängung der
Arbeiterfamilien durch die Gentrifizierung ehemaliger
Arbeiterquartiere oder schliesslich Erfahrungen der Verletzung
der Menschenrechte aufgrund der sozialen Herkunft: der
Zwangssterilisierung der Mutter aus eugenischen Gründen
etwa oder der Illegalisierung und gewaltsamen Trennung
der Familie oder der Verdingung eines Elternteils.

Gespenster der Geschichte scheinen ihr Unwesen auf dem
sauberen Parkett des Designfelds zu treiben. Sie zeitigen
den Effekt einer symbolischen, klassenspezifischen
Diskriminierung, und sie lenken unseren Blick auf die Geschichte

der sozialen Säuberung oder Rassenhygiene im Inneren
unserer Gesellschaft. Diese Diskriminierung zielt bis auf
den heutigen Tag zunächst auf die Säuberung bestimmter
oberflächlicher formaler Merkmale im Lebensstil der
Arbeitermilieus ab (Farbpalette, Muster, Strukturen, Objekte

der Begierde), die als primitiv und falsch gelten. Sie zielt
dann aber auch—und vor allem in Zeiten des postmodernen
<Anything goes>, welches Insignien der Arbeiterkulturen
sublimiert, transformiert und als High Trash schlussendlich

salonfähig macht—auf die tiefen Dispositionen des
Habitus ab. Das zwingt ehemalige Arbeiterkinder im Designfeld

dazu, sich nicht bloss neue, <saubere> Formen anzueignen,

sondern eine neue, <saubere> Attitüde anzutrainieren
und sich ihre sogenannten schmutzigen, niedrigen Reflexe
über Wertvorstellungen von Schönheit und ökonomischem
Wert abzugewöhnen—oder zumindest unter Kontrolle des

legitimen Sekundärhabitus zu bringen. Das Problematische

daran ist nicht die Aneignung eines Sekundärhabitus
an sich, ein offenkundiges Ziel aller Lernprozesse.
Problematisch ist vielmehr, dass der legitime Sekundärhabitus
zutiefst herablassend gegenüber dem Primärhabitus der
Aufsteiger ist und sich in einer distanziert-ironischen und
zugleich ausbeuterischen Haltung gegenüber den ästhetischen

Ressourcen und Codes der unterprivilegierten
Milieus äussert.

Damit nicht genug, zielt die symbolische Gewalt dieser
spukhaften Säuberung zuletzt auf die sogenannte wertlose,

weil peinliche Erinnerung an das Herkunftsmilieu, die
weissgewaschen werden muss, weil sie den <sauberen>

Designdiskurs <stört> wie eine unanständige Geste. Annie Er-
naux beschreibt diese Erfahrung in Bezug auf das literarische

Feld wie folgt: «Ich habe mich dem Willen der Welt, in
der ich lebe, gefügt, einer Welt, die einen die Herkunft aus
einfachen Verhältnissen vergessen machen will, als wäre
sie ein Ausdruck schlechten Geschmacks.» (Ernaux 2019,
S. 61.) «Vergessen machen» ist eine treffende Beschreibung
dieser Art der diskursiven Säuberung, die auch für das Feld
der Gestaltung geltend gemacht werden kann. Das Löschen
der <niedrigen> Erinnerung ist eine Aktivität wie das
Wischen eines Whiteboards voller biographischer Details, die
beschämen. Davon zu erzählen, wie man einmal gewohnt
und gedacht, geshoppt und gespart, geschenkt und geklaut
hat, ohne sich darüber lustig zu machen oder es zu verurteilen,

wird durch die soziale Scham blockiert; die Perspektive
<von unten> auf das Designfeld wird verdunkelt. Unmöglich,
offen zu sagen, dass man etwa Ludwig Mies van der
Rohes' Diktum «weniger ist mehr» als extravagant und zudem
herablassend empfinden muss gegenüber jenen, die nicht
gewohnt sind, zu viel des Guten zu besitzen. Unmöglich,
offen darüber zu klagen, wie zynisch es für ein ehemaliges
Arbeiterkind sein muss, wenn Kollegen und Kolleginnen
aus der Szene den Geschmack der Eltern aus dem
Arbeitermilieu zuerst <schräg> finden—und dann umgehend
gewinnbringend nachahmen.

Wer als Aufsteiger die Anerkennung der Szene auf der
höchsten Ebene sucht, sollte sich nicht ausserhalb der
Grenzen des diskursiv Möglichen bewegen. Erst wer es

schafft, den unmöglichen <rauen> Blick aus der subalternen
Perspektive zu vergessen und die Identifikation mit seiner
<glanzlosen> proletarischen Existenz aus dem Gedächtnis zu
bannen, dem gelingt der Sprung in den gegenwärtigen
postmodernen «glatten» Designdiskurs. Wer dies nicht schafft,
bleibt mit einem Bein in der Vergangenheit verankert, reibt
sich unaufhörlich an sozialen Fragen innerhalb des Desig-

141



> î 1 13' —

TO;

00%
-»1 *'

>»*" L* C 0w-

si®;

l/ A^xXy
VomBBH

(Fig. 1) Illustration von John Tenniel aus:

Lewis Carroll, Alice in Wonderland, London 1998 (1865), S. 33. 143



nfeldes auf und verliert dadurch an Tempo und Schmiss.
Er oder sie muss sich schliesslich mit bescheidenen Positionen

im Feld abfinden—oder fällt ganz aus der Leaky Pipeline.

Diesen Losern haftet das Stigma des Unreinen an. Sie,
die den (ultimativen Test> nicht bestehen, wie es der Soziologe

Zygmunt Bauman formuliert: «[...] sie sind der <Schmutz>

der postmodernen Reinheit.» (Bauman 1999, S. 30).

Die ganze symbolische Gewalt einer mehrfachen Säuberung

im Designfeld—formal, habituell, diskursiv—scheint
aber nicht einfach auf die Exklusion, sondern direkt auf die
inklusive Hebung der ehemaligen Arbeiterkinder auf einen
höheren Stand der Entwicklung mit den Mitteln der legitimen

Ästhetik abzuzielen. Dieses Gesicht der Gewalt kennt
man aus der Kolonialgeschichte: Es ist das Gesicht der
paternalistischen, didaktischen, epistemischen Zivilisie-
rungsmission—ein weiteres altes Gespenst der Schweizer
Designgeschichte, das nicht gebannt ist. Das Versprechen,
zur zivilisatorischen Elite dazuzugehören, lockt seit mehr
als hundert Jahren die ambitionierten Nachkommen der
Arbeiter und Arbeiterinnen mit einem Gewinn an
kulturellem und symbolischem Kapital und macht sie erpressbar.
Sie passen sich an, identifizieren sich nach und nach mit
den Reinheitsdogmen des Feldes, die ihr früheres Selbst
gleichzeitig abspalten, entwürdigen und verletzen. Und sie

schweigen darüber gewöhnlich, dankbar, manchmal auch

zynisch und verbittert. Aber es braucht wenig, eine
einzige Frage, und Gespenster erscheinen umgehend hinter
dem Spalt oder Bruch ihres Habitus. Denn trotz dem
augenscheinlichen Gewinn ihres sozialen Aufstiegs wird von
allen Befragten, mich eingeschlossen, der subtile, feine Akt
dieser symbolischen Säuberung als Gewalt empfunden. Der
Grund dafür liegt in der weniger subtilen als vielmehr
gnadenlosen Abhängigkeit dieser unterprivilegierten Akteure
von der in Aussicht gestellten Belohnung für ihre risikoreiche

Investition in ein besseres Leben.

III Ghosthunters gesucht

Schaut man also durch das Fenster hindurch, welches dank
der Biographien von sozialen Aufsteigern aus Arbeitermilieus

ins Zürcher Designfeld aufgeht, entfaltet sich vor
unserem Blick ein ungemütliches Panorama. Soziale Kämpfe,
die während der Entstehung des neuen Designfeldes in
den Jahrzehnten vor und nach 1900 auf der symbolischen
Ebene gekämpft wurden, haben sich im legitimen Habitus
desselben abgelagert—und wir wissen nichts mehr davon.
Die euphorisch heraufbeschworene kreative Klasse ist in
Wahrheit die ästhetische Avantgarde einer neuen
Klassengesellschaft, in welcher das Echo einer alten, diffus kolonialen,

rassistischen und eugenischen Zivilisierungsmission
nachhallt. Die Fragen mit historischem Interesse lauten
deshalb: Inwiefern sind Kolonialität, Rassismus und
Sozialhygiene konstitutive Bestandteile der modernistischen
Mission, wie etwa Maschinenästhetik, Funktionalismus,
Reduktionismus, Rationalismus und Scientific Management?

Was bedeutet es, dass diese Frage gerade heute—unter

postmodernen Vorzeichen—im Inneren der Schweizer
Gesellschaft und aus dem Inneren der Zürcher Designszene

gestellt wird? Können wir in der wissenschaftlichen
Literatur Hinweise finden, wo man mit einer vertieften
Forschung zu diesen komplexen Zusammenhängen in den
Designarchiven der Schweiz ansetzen soll? Die Habitusbrüche

in den Biographien von sozialen Aufsteigern haben
eine Bresche in ein unerforschtes, unheimliches Kapitel der
Schweizer Designgeschichte geschlagen. Eine unerschrockene,

zukünftige Generation von Designhistorikern und
Designhistorikerinnen ist gefordert, hier ganze Recherche-
und Vermittlungsarbeit zu leisten, um die Macht dieser
Gespenster zu bannen.

144


	Quite natural

