Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2019)

Heft: 35

Artikel: Quite natural

Autor: Martin, Paola de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-919410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-919410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«When she thought it over afterwards, it occurred to her,
that she ought to have wondered at this, but at the time

it all seemed quite natural.»®

QUITE NATURAL

Paola de Martin

Paola de Martin

Geboren 1965, studierte Textilgestaltung an der SfG Ziirich. Sie griindete 1996 mit Studienkolleginnen das Label
Beige. 2011 schlof sie an der Universitit Ziirich das Lizentiat in Allgemeiner Geschichte, Kunstgeschichte und
Wirtschaftsgeschichte ab und war von 2012-2016 wissenschaftliche Assistentin am Lehrstuhl von Prof. Dr. Philip
Ursprung, wo ihre laufende Dissertation «Give us a break!> Lebenslauf, Lebensstil und Werkbiografie von Gestaltern
mit bildungsferner Herkunft in Ziirich (1970—2010) angesiedelt ist. Paola De Martin lehrt Designgeschichte im Dept.
Design und Interkulturalitit im Dept. Art Education der ZHdK.

139



I Habitusbriiche 6ffnen Perspektiven

1965 geboren, erinnere ich mich gut, dass Ziirich bis Ende
der 1970er Jahre noch eine Stadt mit einer grossen Arbei-
terpriasenz, mit 6ffentlichen, halb6ffentlichen und priva-
ten Rdumen der vielfiltig gelebten Arbeiterkultur war. In
diesem Milieu bin ich als Arbeiterkind sozialisiert worden.
Doch heute ist Ziirich ein Zentrum der Hochfinanz, der
Hochschulbildung, der Versicherungsgesellschaften, des
globalen Handels, der IT- und der Kreativindustrie.. Die
ehemaligen Arbeiterquartiere sind nach und nach von der
Oberfliche verschwunden oder, wie man sagt, verlagert
worden. Die fritheren Industrieraume der materiellen Pro-
duktion sind «verloftet>, in ihnen findet nun das statt, was
man immaterielle Arbeit nennt. Auch ich produziere, wie
die iiberwiegende Mehrheit der Ziircherinnen und Ziircher,
in meiner Arbeit als Textildesignerin, Grundschullehrerin
und Historikerin nichts Materielles im engeren Sinne.

Was bedeutet es, wenn man biographisch einen Bezug so-
wohl zu Arbeitermilieus als auch zur Designszene Ziirichs
hat wie in meinem Fall und wie im Fall der Designer und
Designerinnen, die mir ihre Lebensgeschichten fiir meine
Forschungsarbeit zur Verfiigung stellen? Was bedeutet es,
die Stufenleitern unserer ungleichen Gesellschaftsstruktur
weit hinaufzusteigen? Eine ungleiche Gesellschaftsstruktur,
die sich in den letzten Jahrzehnten auf der Oberfliche sehr
verdndert und an die man sich dennoch so schnell gew6hnt
hat, dass man sie im Alltag fiir «quite natural> hilt. Genau
so, wie es das Eingangszitat aus Alice in Wonderland tref-
fend formuliert, brauchte ich Distanz, um mich tiber diese
scheinbare Naturgewalt zu wundern. Erst mit einer Ver-
zdgerung von mehreren Jahrzehnten habe ich mich iiber
den zunehmenden Spalt zwischen diesen zwei Welten ge-
wundert, ein Spalt, der sich auch im Inneren meines Selbst
manifestiert. Und dann ging es mir wie Alice in dieser Illus-
tration!Fe- U, Ich fiel aus dem Rahmen der Selbstverstind-
lichkeit und fiihlte physisch eine soziale Unangemessenbheit,
deren Ursache ich sprachlich nicht mit den mir zur Verfii-
gung stehenden Begriffen fassen konnte.

Was ich erlebt habe, ist eine Erfahrung, die ich faktisch
mit vielen anderen teile. In soziologischen Termini aus-
gedriickt, nennt man diese Interferenz einen «gespalte-
nen Habitus», oder auch einen «Habitusbruch» (Barldsius
2006, S. 87—89; passim Bourdieu 2002). Um diese Briiche
soll es hier gehen. Verinnerlichte Dispositionen von ehe-
maligen Arbeiterkindern, die zu reflexartigen, sinnvollen,
praktischen und systematischen Urteilen und Handlungen
fiihren, verlieren bei Habitusbriichen ihre Natiirlichkeit
und Spontaneitit—etwas, das beim sozialen Aufstieg in
Zeiten massiven gesellschaftlichen Wandels regelmissig
der Fallist. Um im Designfeld bestehen zu kdnnen, miissen
Aufsteiger sich deshalb rasch einen neuen Sekundirhabi-
tus aneignen, der aber niemals ganz natiirlich wirkt, denn
die eigene Herkunft hinterldsst immer Spuren. Das macht
diese Akteure doppelt fremd. Zu brav und angestrengt wir-
ken sie in der neuen Umgebung, zu grosspurig und locker
im alten Milieu ihrer Herkunft. Die Spannung, welche sie
aushalten miissen, fiithrt dazu, dass sie zu mehr oder we-
niger unfreiwilligen sozialen Hybriden, Klassenbastarden,

140

Milieu-Spionen oder januskopfigen Mischwesen auf den
unterschiedlichen sozialen Bithnen werden. Sie agieren
wie permanente dsthetische Ausgleichsbecken, Ubersetzer
der visuellen Sprachen jener milieuspezifischen Lebens-
stile, mit denen sie im Laufe ihres Aufstiegs in Beriihrung
gekommen sind. Vom Gesichtspunkt der Marktlogik her
betrachtet, stellen sie daher die ideale Verkérperung eines
Mediums» dar, das seine Funktion beim Umschlag von Wa-
ren und Zeichen bestens erfiillt. Mich interessiert: Was ge-
schieht, wenn man das Medium einmal nach seiner eigenen
sozialen (Message> befragt?

Die meisten Betroffenen empfinden solch einen Bruch
entweder als Elend und Zumutung oder verdringen ihn
vollstindig, denn eine gemeinsame Sprache, die notwen-
dig wire, um ihn zu reflektieren, wird im gegenwirtigen
Designdiskurs nicht kultiviert. Schaut man auf die kanoni-
sierte Designgeschichte, so zeigt sich, dass sie immer noch
und vor allem die Geschichte trostspendender Mythen und
Legenden ist, wie etwa der Mythos der universellen Giil-
tigkeit von Schonheitsbegriffen oder die Legende vom an-
geborenen Talent (manchmal ist sogar vom kiinstlerischen
Blut> die Rede), welches sich bereits in der Kindheit der er-
folgreichen Designer manifestiert. Wenn dies so wire, dann
wiren Kinder aus Arbeiterfamilien statistisch belegbar
weniger talentiert und die Arbeiterklasse als Ganzes eine
unbegabte geschmackslose Klasse oder gar—wenn man an
den biologistischen Topos des «angeborenen Talents> oder
an das «Kiinstlerblut> denkt—Rasse.

Die Habitusbriiche der Aufsteiger sind wie eine Art Riss,
Spalt oder Fenster in diesem verkldrten und seltsam klas-
sen-rassistischen Bild der Designszene. Wie in der Illustra-
tion von Alice in Wonderland kann man durch diese Risse,
Spalten oder Fenster hindurchlangen. Man begreift dann,
dass es vergessene Bedeutungshorizonte und vergangene
Geschichten geben muss, die sich um handfeste, bisweilen
brutale, niemals abgeschossene Kimpfe um Deutungs-
macht, Privilegien und Status drehen. Es ist wichtig, sich zu
vergegenwirtigen, wie alt diese Kimpfe sind. Das Design-
feld entstand durch Reformer des Kunstgewerbes von der
Mitte des 19. Jahrhunderts an (die Zeit des Freihandels- oder
Hochimperialismus) und verfestigte seine professionelle
und relativ autonome Position im kiinstlerischen Feld durch
modernistische Avantgarden der Zwischenkriegszeit (die
Zeit der Liberalismuskrisen und Revolutionen). Es scheint
also, dass wihrend dieser beiden Epochen die ungleiche
Beziehung zwischen Arbeitermilieu und Designszene auf
eine Art geprigt wurde, die heute noch weiterwirkt. Wir
konnen die Geschichte dieser Beziehung zwar noch nicht
erzihlen, aber die Briiche in den Biographien liefern sehr
deutlich die Indizien, wie man anfangen kénnte, danach
zu forschen. Habitusbriiche von sozialen Aufsteigern sind
somit nicht so sehr ein neues Thema der Designgeschichte,
sondern in erster Linie eine neue Perspektive derselben—
die Perspektive der subalternen Peripherie aufs Zentrum
der kulturellen Macht.



II Designgeschichte—eine saubere Sache?

Wenn man Biographien eines bestimmten sozialen Typs
nicht als Einzelschicksale versteht, sondern als Teile einer
kollektiven Biographie, dann fillt auf, dass soziale Aufstei-
ger systematisch dhnliche Begriffe und Metaphern nutzen,
um den Verlust ihrer habituellen Selbstverstindlichkeit zu
umschreiben. Kondensiert man diese so weit wie moglich,
entsteht folgende Hierarchie und Polarisierung: Der legiti-
me Lebensstil des Designfeldes erscheint den Aufsteigern
als ein auf natiirliche Art dem Lebensstil der Arbeiter-
milieus iiberlegener. Die Uberlegenheit wird anhand der
Begriffskette fortschrittlich-sauber-zivilisiert-richtig, die
Unterlegenheit mit riickstindig-unsauber-primitiv-falsch
umschrieben.

Das Kernkonzept, um das sich alles dreht, ist dabei die
symbolische Sauberkeit, das «Cleane», die latente Spitalat-
mosphire oder die Sterilitdt des Designfeldes gegeniiber
einem diffus als dreckig, roh, uniibersichtlich oder als Ab-
fall (Trash) bezeichneten Geschmack der Arbeiterfamilien.
Der Habitusbruch—das ist der springende Punkt—kann
darauf zuriickgefiihrt werden, dass Aufsteiger ihre Fami-
lienmitglieder und ihre ehemaligen Milieus offensichtlich
nicht fiir unsauber oder schmutzig halten. Ganz im Gegen-
teil, fast alle haben Miitter, die als Putzfrauen in Haushalten
reinemachten, welche die Nachkommen mit der Verzoge-
rung von Jahrzehnten als Designer betreten, beleben und
mitunter gestalten.

Die degradierende Wertung der Arbeitermilieus und ih-
rer Lebensstile als <schmutzig, «falschy, geschmacklich
«schlecht> scheint durch die «saubere> Asthetik der De-
signszene getriggert zu werden. Sie ist es, die ein Echo
mit schmerzhaften realen Erfahrungen der Interviewten
erzeugt. Es sind dies Erfahrungen von strukturellem Ras-
sismus und Alltagsrassismus aufgrund der Sprache, der
dusserlichen Korpermerkmale und der Herkunft, sei es
«vom Land> oder «vom Ausland, Erfahrungen, sodann, der
schulischen Diskriminierung aufgrund der wenig prestige-
trichtigen und <schmutzigen> Arbeit der Eltern, dann auch
Erfahrungen, aufgrund der offensichtlichen Armut und der
Wertvorstellungen und Lebenspraktiken, die aus dieser
Armut heraus entstanden sind, verlacht zu werden, Erfah-
rungen, des weiteren, von der realen Verdringung der Ar-
beiterfamilien durch die Gentrifizierung ehemaliger Arbei-
terquartiere oder schliesslich Erfahrungen der Verletzung
der Menschenrechte aufgrund der sozialen Herkunft: der
Zwangssterilisierung der Mutter aus eugenischen Griinden
etwa oder der Illegalisierung und gewaltsamen Trennung
der Familie oder der Verdingung eines Elternteils.

Gespenster der Geschichte scheinen ihr Unwesen auf dem
sauberen Parkett des Designfelds zu treiben. Sie zeitigen
den Effekt einer symbolischen, klassenspezifischen Diskri-
minierung, und sie lenken unseren Blick auf die Geschich-
te der sozialen Sduberung oder Rassenhygiene im Inneren
unserer Gesellschaft. Diese Diskriminierung zielt bis auf
den heutigen Tag zunichst auf die Sduberung bestimmter
oberflichlicher formaler Merkmale im Lebensstil der Ar-
beitermilieus ab (Farbpalette, Muster, Strukturen, Objekte

der Begierde), die als primitiv und falsch gelten. Sie zielt
dann aber auch—und vor allem in Zeiten des postmodernen
<Anything goes», welches Insignien der Arbeiterkulturen
sublimiert, transformiert und als High Trash schlussend-
lich salonfdahig macht—auf die tiefen Dispositionen des
Habitus ab. Das zwingt ehemalige Arbeiterkinder im Desig-
nfeld dazu, sich nicht bloss neue, <saubere> Formen anzueig-
nen, sondern eine neue, <saubere> Attitiide anzutrainieren
und sich ihre sogenannten schmutzigen, niedrigen Reflexe
iiber Wertvorstellungen von Schonheit und 6konomischem
Wert abzugewohnen—oder zumindest unter Kontrolle des
legitimen Sekundérhabitus zu bringen. Das Problemati-
sche daran ist nicht die Aneignung eines Sekundirhabitus
an sich, ein offenkundiges Ziel aller Lernprozesse. Prob-
lematisch ist vielmehr, dass der legitime Sekundirhabitus
zutiefst herablassend gegeniiber dem Primirhabitus der
Aufsteiger ist und sich in einer distanziert-ironischen und
zugleich ausbeuterischen Haltung gegeniiber den dstheti-
schen Ressourcen und Codes der unterprivilegierten Mi-
lieus dussert.

Damit nicht genug, zielt die symbolische Gewalt dieser
spukhaften Sduberung zuletzt auf die sogenannte wertlo-
se, weil peinliche Erinnerung an das Herkunftsmilieu, die
weissgewaschen werden muss, weil sie den «sauberen> De-
signdiskurs «stoért> wie eine unanstindige Geste. Annie Er-
naux beschreibt diese Erfahrung in Bezug auf das literari-
sche Feld wie folgt: «Ich habe mich dem Willen der Welt, in
der ich lebe, gefiigt, einer Welt, die einen die Herkunft aus
einfachen Verhiltnissen vergessen machen will, als wire
sie ein Ausdruck schlechten Geschmacks.» (Ernaux 2019,
S. 61.) «Vergessen machen» ist eine treffende Beschreibung
dieser Art der diskursiven Sduberung, die auch fiir das Feld
der Gestaltung geltend gemacht werden kann. Das Léschen
der «niedrigen> Erinnerung ist eine Aktivitit wie das Wi-
schen eines Whiteboards voller biographischer Details, die
beschdmen. Davon zu erzihlen, wie man einmal gewohnt
und gedacht, geshoppt und gespart, geschenkt und geklaut
hat, ohne sich dariiber lustig zu machen oder es zu verurtei-
len, wird durch die soziale Scham blockiert; die Perspektive
«von unten> auf das Designfeld wird verdunkelt. Unméglich,
offen zu sagen, dass man etwa Ludwig Mies van der Ro-
hes’ Diktum «weniger ist mehr» als extravagant und zudem
herablassend empfinden muss gegeniiber jenen, die nicht
gewohnt sind, zu viel des Guten zu besitzen. Unméglich,
offen dartiiber zu klagen, wie zynisch es fiir ein ehemaliges
Arbeiterkind sein muss, wenn Kollegen und Kolleginnen
aus der Szene den Geschmack der Eltern aus dem Arbei-
termilieu zuerst «<schrig> finden—und dann umgehend ge-
winnbringend nachahmen.

Wer als Aufsteiger die Anerkennung der Szene auf der
hochsten Ebene sucht, sollte sich nicht ausserhalb der
Grenzen des diskursiv Mdglichen bewegen. Erst wer es
schafft, den unmoglichen «rauen> Blick aus der subalternen
Perspektive zu vergessen und die Identifikation mit seiner
«glanzlosen proletarischen Existenz aus dem Gedéichtnis zu
bannen, dem gelingt der Sprung in den gegenwirtigen post-
modernen «glatten» Designdiskurs. Wer dies nicht schafft,
bleibt mit einem Bein in der Vergangenheit verankert, reibt
sich unaufhorlich an sozialen Fragen innerhalb des Desig-

141



Y
o

AL,
IS A S A e
A TS

- ORI
L R R e

L IR

s A e

X
\
N
i
)

T \{“g ‘ 2

\‘\

(Fig. 1) Illustration von John Tenniel aus:
Lewis Carroll, Alice in Wonderland, London 1998 (1865), S. 33. 143



nfeldes auf und verliert dadurch an Tempo und Schmiss.
Er oder sie muss sich schliesslich mit bescheidenen Positio-
nen im Feld abfinden—oder fillt ganz aus der Leaky Pipe-
line. Diesen Losern haftet das Stigma des Unreinen an. Sie,
die den «ultimativen Test> nicht bestehen, wie es der Soziolo-
ge Zygmunt Bauman formuliert: «[...] sie sind der «Schmutz
der postmodernen Reinheit.» (Bauman 1999, S. 30).

Die ganze symbolische Gewalt einer mehrfachen Siube-
rung im Designfeld—formal, habituell, diskursiv—scheint
aber nicht einfach auf die Exklusion, sondern direkt auf die
inklusive Hebung der ehemaligen Arbeiterkinder auf einen
héheren Stand der Entwicklung mit den Mitteln der legiti-
men Asthetik abzuzielen. Dieses Gesicht der Gewalt kennt
man aus der Kolonialgeschichte: Es ist das Gesicht der
paternalistischen, didaktischen, epistemischen Zivilisie-
rungsmission—ein weiteres altes Gespenst der Schweizer
Designgeschichte, das nicht gebannt ist. Das Versprechen,
zur zivilisatorischen Elite dazuzugehoren, lockt seit mehr
als hundert Jahren die ambitionierten Nachkommen der
Arbeiter und Arbeiterinnen mit einem Gewinn an kultu-
rellem und symbolischem Kapital und macht sie erpressbar.
Sie passen sich an, identifizieren sich nach und nach mit
den Reinheitsdogmen des Feldes, die ihr fritheres Selbst
gleichzeitig abspalten, entwiirdigen und verletzen. Und sie
schweigen dariiber gewohnlich, dankbar, manchmal auch
zynisch und verbittert. Aber es braucht wenig, eine ein-
zige Frage, und Gespenster erscheinen umgehend hinter
dem Spalt oder Bruch ihres Habitus. Denn trotz dem au-
genscheinlichen Gewinn ihres sozialen Aufstiegs wird von
allen Befragten, mich eingeschlossen, der subtile, feine Akt
dieser symbolischen Sduberung als Gewalt empfunden. Der
Grund dafiir liegt in der weniger subtilen als vielmehr gna-
denlosen Abhingigkeit dieser unterprivilegierten Akteure
von der in Aussicht gestellten Belohnung fiir ihre risikorei-
che Investition in ein besseres Leben.

144

111 Ghosthunters gesucht

Schaut man also durch das Fenster hindurch, welches dank
der Biographien von sozialen Aufsteigern aus Arbeitermi-
lieus ins Ziircher Designfeld aufgeht, entfaltet sich vor un-
serem Blick ein ungemiitliches Panorama. Soziale Kimpfe,
die wihrend der Entstehung des neuen Designfeldes in
den Jahrzehnten vor und nach 1900 auf der symbolischen
Ebene gekimpft wurden, haben sich im legitimen Habitus
desselben abgelagert—und wir wissen nichts mehr davon.
Die euphorisch heraufbeschworene kreative Klasse ist in
Wahrheit die dsthetische Avantgarde einer neuen Klassen-
gesellschaft, in welcher das Echo einer alten, diffus koloni-
alen, rassistischen und eugenischen Zivilisierungsmission
nachhallt. Die Fragen mit historischem Interesse lauten
deshalb: Inwiefern sind Kolonialitdt, Rassismus und Sozi-
alhygiene konstitutive Bestandteile der modernistischen
Mission, wie etwa Maschinenisthetik, Funktionalismus,
Reduktionismus, Rationalismus und Scientific Manage-
ment? Was bedeutet es, dass diese Frage gerade heute—un-
ter postmodernen Vorzeichen—im Inneren der Schweizer
Gesellschaft und aus dem Inneren der Ziircher Designsze-
ne gestellt wird? Kénnen wir in der wissenschaftlichen
Literatur Hinweise finden, wo man mit einer vertieften
Forschung zu diesen komplexen Zusammenhingen in den
Designarchiven der Schweiz ansetzen soll? Die Habitus-
briiche in den Biographien von sozialen Aufsteigern haben
eine Bresche in ein unerforschtes, unheimliches Kapitel der
Schweizer Designgeschichte geschlagen. Eine unerschro-
ckene, zukiinftige Generation von Designhistorikern und
Designhistorikerinnen ist gefordert, hier ganze Recherche-
und Vermittlungsarbeit zu leisten, um die Macht dieser Ge-
spenster zu bannen.



	Quite natural

