
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2018)

Heft: 32

Artikel: Drei Stimmen zur Räumlichkeit der Liebe

Autor: Bohn, Carolin / Köffler, Nadja M. / Sojer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei Stimmen zur Räumlichkeit der Liebe
Carolin Bohn, Nadja M. Köffler, Thomas Sojer

«Aren't you going to say <It's bigger on the inside then
it is on the outsider^»

Thomas Sojer
Im Sinne einer Poetik des Raumes, wie sie Gascon Bachelard verstehe,
kann Raum als eine Are «Ekphrasis der Liebe» verstanden werden: So wie
die «Ekphrasis» das materialisierte Kunstwerk in Worte transformiert und
dieses dem geistigen Auge vorführt, so wäre es möglich, dass ein Raum

- geometrisch, figurai und in seiner ontologischen Eigenschaft einfach
etwas <Raum zu geben» - das Phänomen der Liebe einerseits zu fassen und
andererseits selbst zu erzeugen vermag. Der Mensch erlebt in seiner
Körperlichkeit die Liebe als Spiel von Innerlichkeit und Äusserlichkeit, als

Dynamik vom Eigenen und Fremden. In der punktuellen Koordinate des
Ichs verblasst die Wirklichkeit, dass das Selbst nicht auf einen Punkt zu
bringen ist. Unser Ich besitzt zwar eine messbare Ausdehnung, doch kann
es nicht auf seine Hautgrenzen reduziert werden. Der Mensch erfährt sich
in seiner Körperlichkeit selbst als fliessender Raum, der keine Grenzen,
sondern nur Schwellen kennt, als Raum im Raum. Zwischenmenschliche
Berührung ist in der Folge immer ein Verschmelzen von Räumlichkeit,
was besonders im Sexualakt zum Ausdruck kommt.

Während Bachelard den Standpunkt vertritt, dass ein spezifischer

Raum, spezifische Wirklichkeiten hervorbringen, spricht Henri
Lefebvre vice versa davon, dass spezifische Wirklichkeiten, spezifische
Räume erschaffen. So wäre der Sexualakt bei Bachelard derartig beschaffen,
dass die spezifische Räumlichkeit des menschlichen Körpers Liebe als

körperliche Verschmelzung bedingt, wohingegen Lefebvre unsere
Wahrnehmung der Räumlichkeit als Resultat einer Liebe versteht, die sich im
Fall des Sexualaktes als <im Anderen sein» manifestiert.

Carolin Bohn
Gesetzt: Die Liebe kreiert den Raum, um darin zu wirken, wie Lefebvre
vorschlägt. Dann würde im Wahrnehmen des Raums klar, dass er von ihr
geschaffen wurde: damit sie sich in ihm zeigen kann. Und zwar als

diejenige, die ihn geschaffen hat. Je nachdem, wie klug der Raum ist

- nehmen wir einmal an, es ist ein Raum, der sprechen und denken kann
und über eine gewisse Persönlichkeit verfügt -, sieht er sich entweder in
eben diesem Zusammenhang oder aber er glaubt irrtümlicherweise, er
selbst habe die Liebe geschaffen, indem er ihr Raum gibt; seine
Konstitutionsbedingungen seien direkt produktiv, gewissermassen aus sich heraus
erschafft er: Liebe. Für Architekten und Raumgestalter dürfte dieser
Gedanke keine banale Angelegenheit sein, denn sie sind es, die im Schaffen
eines Raumes einigen Einfluss darauf und auch Verantwortung dafür
haben, wie sich hier Begegnungen abspielen. Aber was leitet sie? Der
Gedanke an die Liebe, die sich Ausdruck verschaffen will - und die Zügel
in der Hand hält, ob erkannt oder nicht - oder der Gedanke an den Raum,



Drei Stimmen zur Räumlichkeit der Liebe

der zur Bedingung eines (Liebes-)Spiels wird. Sagen wir mal Letzteres
- das ist schon etwas griffiger und man muss ja nicht gleich mit Lcfebvre
mitgehen; dann stellen sich immer noch jede Menge Fragen: Nach welchen
Kriterien bildet man einen Raum? Bildet man beim Raum-Bilden auch
etwas ab - und was ist das dann: ein zweidimensionaler Raum?

Nadja M. Köffler
Weitergedacht: Ausgehend von der Frage nach der Abbildbarkeit von
Liebespräsenz und -qualität wird das Raum-Bilden zur Suche nach seiner
raumvisuellen Erscheinungsform.

Sichtbar-sem steht in unmittelbarem Zusammenhang mit dem
Prozess des Sicbtbar-machens, obgleich die Frage offenbleibt, ob das

Sichtbargemachte auch tatsächlich für den Einzelnen sichtbar wird oder
wie sich dieses Sichtbare für den Einzelnen jeweils ausformt und gestaltet.
Damit vereint sich die Verfasstheit des Raum nehmens, etwas wird für
mich sichtbar und nimmt Teile meines Wahrnehmungsraumes ein, mit
einer Praxis des Raum gebetis und der Frage, wer etwas für mich sichtbar
macht und ob ich selbst dem Sichtbaren Raum gebe, es sehe und folglich
wahrnehme. Aus der Perspektive einer visuellen Soziologie impliziert
Zweitgenanntes damit eine gewisse Form der sozial-gesellschaftlichen
Abhängigkeit von massenkulturellen Strömungen und der damit
einhergehenden medialen Relevanzzuschreibung, Legitimierung und
Ausformung von lebensweltlichen Phänomenen. Damit wird der Frage
nachgespürt, welcher und wieviel Raum Liebesdarstellungen in
gesellschaftlichen Diskursen gewährt wird, hier vorerst ungeachtet der Formen
und Manifestationen von Liebe, um die es sich angesichts der
systematischen Unterscheidung verschiedener Liebeskonzepte im jeweiligen
Kontext handeln mag.

Gleichsam erfordert die Frage nach medialer Sichtbarkeit eine
Thematisierung ikonographischer Negation, folglich der Ausrahmung und
Exklusion von Unsichtbargemachten aus dem kollektiven Wahrneh-
mungs- und Erfahrungsraum. In Anlehnung an Regula Valerie Burri, muss
daher nicht allein vom Bild, sondern vielmehr von den sozialen Praktiken
seiner Produktion, Interpretation und Verwendung ausgegangen werden,
die unter ethischen Gesichtspunkten die Auswirkungen der menschlichen
Praxis des Zeigens autzeigt.

Thomas Sojer
Ein Beispiel für eine multimediale Inszenierung von Liebe ist Christopher
Nolans Kinofilm Interstellar im Jahr 2014. Raum und Zeit sind darin
Koordinaten auf einer mehrdimensionalen Landkarte, deren Thematik die
Liebe ist. Nolans Lichtspiel malt eine Räumlichkeit der Liebe am Rande
des Universums, inszeniert in einer mehrdimensionalen tesseraktartigen
Realität, in der alles Sein einer absoluten Relativität unterworfen ist. Er
setzt hier Einsteins Prinzip der physikalischen Relativität mit der existen-
ziellen Erfahrung der Liebe gleich. An Surrealität kaum zu übertreffen
gelingt dem Astronauten Cooper, Handlungen in seiner eigenen Vergangenheit

zu setzen und so mit seiner Tochter in Kontakt zu treten. Anders
als bei jenem Topos einer Liebe, die alle Grenzen, sei es Tod, räumliche
und zeitliche Entfernung oder soziale Hürden, überwindet, zeigt sich
Liebe bei Nolan erst durch die räumliche und zeitliche Grenze, die
dadurch nicht mehr nur als Grenze sondern auch als Schwelle fungiert.
Analog zur Logik der Kartographie übersetzen Zeit und Raum das nicht
direkt erreichbare, aber allem zugrunde liegende Geheimnis der Liebe in
für uns erfahrbare Parameter: Dauer und Entfernungen. Damit verlieren
die Koordinaten von Zeit und Raum ihre rein mechanisch-physikalischen
Funktionen und werden zu existenziellen Grössen. Sie verweisen nicht nur
auf das, was sie rahmen, sondern werden selbst zu einem Worüber. Für
den Physiker Paul Davies und den Philosophen Thomas Nagel besteht in
diesem Worüber des Universums der eigentliche Sinn des Lebens.

90



Drei Stimmen zur Räumlichkeit der Liebe

Nadja M. Köffler
Interstellar ist ein augenreizendes Produkt des westlichen Kulturkreises,
der als audiovisuelles Medium zum Nachsinnen über die Qualitäten von
Liebe einlädt, wenn nicht gar dazu auffordert und damit gleichzeitig in
Anbetracht der Ansätze der Visual Studies aufMöglichkeiten und Grenzen
medialer Deutungs- und Konstruktionsprozesse von und über die Liebe
verweist. Die Repräsentation und kulturelle Konstruktion von Liebe
beruht auf technischen Praktiken medialen (Un-)Sichtbarmachens im
Bildraum und orientiert sich dabei am wissenssoziologischen Konzept
alltagskultureller Sehordnungen und Sehpraktiken. Die Raummetapher
verweist in diesem Zusammenhang mitunter auf die unterschiedlichen
Formen der Grenzziehung. Bestimmte Qualitäten und Formen von Liebe
erfahren offensichtlich eine wiederkehrende und kontinuierliche Ein- und
Ausgrenzung im und aus dem gesellschaftlich-geteilten Wahrnehmungsraum.

Das damit Machtverhältnisse und Herrschaftsordnungen wirksam
werden, eröffnete bereits Michel Foucault in seinen Arbeiten zum ärztlichen

oder panoptischen Blick, wie auch Karl Mannheim in seiner Theorie
der Weltanschauung oder Arnold Gehlen in seiner kunstsoziologischen
Betrachtung von Kunstprodukten als Verkörperung daseinsmächtiger
Symbole. Dies impliziert, dass in Abhängigkeit des jeweils vorherrschenden
Konglomerats sozialer, kultureller und politischer Kraftverhältnisse
immer nur bestimmte Facetten der Liebe sichtbar, andere wiederum
unsichtbar und folglich undenkbar gemacht werden. Problematisch wird
es dann, wenn das Bild einer Lebenswirklichkeit wesentlich von den in
Umlauf gebrachten physischen Bildern davon geprägt wird und
neue bildbasierte Wirklichkeiten hervorbringt. Die damit einhergehende
ikonische Machtzuschreibung gepaart mit der Kritik einer Hegemonie der
Bilder, beförderten seit der Moderne Auswüchse einer Bilderangst, die in
einigen Fällen in ikonoklastischen Verfahrensweisen der Bildvernichtung
gipfelten.

Carolin Bohn
Muss man sich vom Begriff der Dimension verabschieden, wenn es um
den Raum geht, insbesondere, wenn es um Liebe und Raum geht? Und
was ist überhaupt das Wesen des Raumes (wenn er nicht als geschaffen
angesehen wird, um zu zeigen, dass er geschaffen wurde). 1st er etwas Fixes
und zu besitzen? Ist er zu ver/kaufen, gegen Geld? Oder ist Raum selbst
bare Münze und eine Art Währung: Indem man jemandem Raum gibt, was
interessanterweise nicht selten heisst, dass man ihm Zeit schenkt?
Jemand, der Raum einnimmt, in den Raum kommt und ihn füllt: Masst er
sich etwas an? Auf umso infamere Weise, wenn seine Okkupation und
Verdrängung eben nicht haptisch/körperlich verläuft, sondern sich über
subkutane Kanäle kommuniziert? Oder ist Raum ein freies Gut, das man
sich gegenseitig schenken kann? Geschenk im besten Sinne: ich gebe ihn
Dir, als Geschenk, und Du machst mit ihm, was Du willst; denn er ist Dir
gegeben, gehört jetzt Dir. Nur loswerden kannst Du ihn nicht mehr... Gehen

wir es noch einmal anders an. Raum ist (wie auch Zeit) ein ermöglichender

Faktor von Wirklichkeit, in der Liebe wirken und sichtbar sein
kann. Doch genauso, wie er ermöglichend agieren kann, kann der Raum
auch der Liebe Verunmöglichung sein. In Form seiner Durchkreuzung
beispielsweise, wie bei der Erzählung von Pyramus und Thisbe: als
Zwischenraum, der sich in Gestalt einer Mauer zementiert. Die allzu manifest
gewordene Grenze (eine Linie) hat sich in die dritte Dimension
ausgebreitet (zum Raum), Rahmung ist in den Raum geglitten. Anstelle des
klassischen Wechselrahmens (eine verschiebbare Kulisse) oder des Wechsels

der Rahmen (ein anderes Bühnenbild) wird bei Pyramus und Thisbe
der Rahmen - Mauern sind Rahmen - mit dem Raum verwechselt. Dieser
Raum ist unbegehbar: Nicht etwa, weil er wie eine Krypta tief im Inneren
unzugänglich vergraben läge und das Geheimnis der Liebenden hütet,
sondern weil er vollständig ausgefüllt ist und das auch immer schon war
(denn die Grenze ist ja einfach nur massiv angeschwollen). Im Raum

91



Drei Stimmen zur Räumlichkeit der Liebe

zwischen diesen beiden Liebenden ist kein Platz. Das ist die Tragik von
Pyramus und Thisbe. Doch Tragödien sind in der Regel mit einer
Erkenntnisstruktur verknüpft: Wozu Verunmöglichungen in der Lage sind
und eben auch der Raum als verunmöglichender Faktor, das ist, scheinbar
exakte Erkenntnisse anzubieten, im Sinne des deutlich konturiercen
Umrisses des Negativ-Abdrucks. Er bietet eine klare Linie zwischen
schwarz und weiss. Mit dieser haarscharfen Kontur kann buchstäblich
definiert werden (Definition: Abgrenzung machen, um Wissen zu öffnen),
mag auch der Gesamtzusammenhang ignoriert sein. Und so wird an der
Wand zwischen Pyramus und Thisbe, die als Grenze sowohl trennt als
auch verbindet und zur veritablen Ersatz-Geliebten und eigentlichen
Angebeteten mutiert, einiges deutlich: Fetisch äussert nicht nur das vom
Unbewussten gelenkte Verlangen nach sexueller Ersatzbefriedigung.
Fetisch selbst zeigt Erkenntnisstreben an; das Erkenntnisstreben verlangt
nach Fetisch, Verdeutlichung, Evidenz, Definition, sicherem Sehen,
Manifestierung. Pyramus und Thisbe: sie wollen s wissen, schwarz auf weiss. Sie

begehren das Sehen als das, was als Wand zwischen ihnen steht, es schwillt
und schwillt an, trennt sie nun umso mehr voneinander. Dieses Sehen aber
gründet auf einem Irrtum. Und hier erst wird es nun wirklich tragisch:
weil ironisch.

Thomas Sojer
Die Wand, welche die beiden Geliebten voneinander trennt, wird nicht
nur zum Sinnbild ihrer tragischen Liebe. Die Wand gibt ihrer Liebe eine
räumliche und haptisch-kutane Gestalt, an der sich beide im wörtlichen
Sinne erspüren können. Die Berührung der Wand als Erfahrung räumlicher

Begrenzung wird nicht nur zum Ersatz für die unmögliche leibliche
Berührung, sie tritt an deren Stelle und übernimmt ihre Intensität und
Bedeutung. Ein Wandfetisch sozusagen.

Carolin Bohn
Das Problem, dass zwischen zwei Liebenden kein Platz ist und dadurch
erst eine Erkenntnis zu Tage tritt, doch zugleich Leid entsteht, zeigt sich
verdichtet im Narcissus des Ovid. Er hat den Mythos hinsichtlich seines
psychologischen Potenzials voll durchschritten: Der junge Schönling hat
alles, was das Herz begehren kann, auch und gerade im Anblick seiner
selbst. Für niemanden kann er sich erwärmen, niemand zieht ihn an, auch
einfaches Mitgefühl ist ihm fremd. Narcissus empfindet nichts und ist in
diesem Sinne frei von Leid und Leidenschaft, buchstäblich von nichts in
Leidenschaft gezogen und zu ziehen. Bis er sich selbst erblickt und fasziniert

ist von der niemals zuvor gesehen Schönheit, die seine eigene ist.
Und nun der Clou: Er erkennt, dass er sich selbst liebt, dass er gebannt nur
vor dem Spiegelbild sitzt, dass der Geliebte und Begehrte niemand ausser
ihm ist. Der Illusion und dem Selbstbetrug, dass die gefühlte Liebe einem
anderen als sich selbst und seinen eigenen Leidenschaften gelten könnte,
dem/der Geliebten: Dieser Illusion geht Narcissus nicht aul den Leim.
Doch liegt genau darin Narcissus' eigentümliches, originelles Leiden
(Ovid verweist auf die «Neuheit» dieses Wahnsinns). Narcissus fixiert sich
auf das wesenlose Spiegelbild. Er will sich in zwei Hälften reissen, um sich
vereinigend umschlingen zu können, ersehnt sich in sich selbst einen
Abstand zu sich, dem Begehrten, um diesen Abstand, diesen Zwischenraum

zu seinem Liebsten zu durchqueren. Doch es geht nicht: Zwischen
den beiden sich gegenseitig gestisch die Liebe eingestehenden Gesichtern
gibt es keinen Raum, in dem sich (Illusionen der) Liebe und Leidenschaft
entfachen könnten. Es gibt NICHTS zwischen ihnen. Narcissus kalte
Freiheit wird ihm selbst zum Verhängnis. Bei vollkommener Nähe empfindet

er kein Mitgefühl, auch nicht für sich selbst.

Nadja M. Köffler
Sein eigener Blick wurde Narcissus zum Verhängnis. Gerade weil das
Sehen, wie Ludwik Fleck in seinem Werk 'Hierarchie der Sinne» veräus-

92



Drei Stimmen zur Räumlichkeit der Liebe

sert, als zentrale Erkenntnispraktik unsere Wahrnehmung prägt und
schult, führt die Reproduktion und Tradierung einer eingeschränkten
Bildersprache der Liebe auch zu eingeschränkten Denkweisen über die
Liebe. Man könnte sogar so weit gehen und unter Rekurs auf Paul Valéry
behaupten, dass das Bild der Liebe vielleicht sogar mehr ist als die Sache

selbst, deren es Bild ist und damit ikonographisch neue Facetten von
Liebe konstituiert(e) und etabliert(e) oder im umgekehrten Fall dekonstru-
iert(e). Eine Google-Suche nach den Visualisierungsformen von Liebe ist
zwar keineswegs mit einer systematischen Analyse gleichzusetzen,
vermittelt jedoch ein erstes Stimmungsbild der Projektionen und
Imaginationen von Liebesverhältnissen im gesellschaftlich geduldeten
Liebesdiskurs. Und dieses Stimmungsbild macht nachdenklich: Massenmedial
vermittelte Bilder von Liebe werden entweder zu Ikonen stilisiert oder
zum Fetisch erklärt. Die Einschränkung auf eine spezielle Form der
Darstellung und Bildrhetorik, wie auch der blinde Glaube an die Wahrhaftigkeit

des physischen Bildes überschatten jegliche Form und Qualität der

physischen Erfahrung. Liebeswirklichkeiten erfahren dadurch eine
formverändernde auf das Bild bezogene und vom Bild ausgehende Verstümmelung

ihrer vielfältigen Ausdrucksformen. Nennenswert sind in diesem

Zusammenhang die erst zaghaft verbreiteten Liebesdarstellungen
gleichgeschlechtlicher oder körperlich und geistig beeinträchtigter Paare bei

gleichzeitiger Überfrachtung mit kapitalistisch angehauchter
Liebeskitschpropaganda. Unzählig sind die Darstellungen, in denen eine
schmachtende Frau die rote Rose ihres männlichen Verehrers im goldenen
Licht der Abendsonne entgegennimmt und damit erahnen Iässt, dass der
Liebesdiskurs über die Jahrhunderte hindurch eng mit der
Ausverhandlung der Geschlechterverhältnisse verwoben war. Gross ist die Zahl
an symbolisierten Abbildungen in Herz- oder Rosenform, die seit dem
Altertum eine starke ikonographische Präsenz einnehmen und sich als

tradierte Symbolisierungsweisen der Liebe bis heute erhalten haben.
Auffallend häufig tauchen Umrisse junger Liebespaare auf, die ihr Liebesglück
küssend oder händehaltend in der Abendröte der untergehenden Sonne
zelebrieren. Ebenso häufig finden sich Abbildungen von Eheringen oder
iibereinandergelegten Händen, die als Sinnbild für die Ehe auf die
Notwendigkeit der Institutionalisierung der Liebe verweisen. Vermittelt wird
im virtuellen Raum damit augenscheinlich und vornehmlich eine visuelle
Liebessemantik der gegengeschlechtlichcn, erotischen Liebe, die gelebt in
ihrer institutionalisierten Form als monogames Liebesbündnis massenmedial

legitimiert und als Beziehungsnorm propagiert wird. Die visuelle
Codierung und Insbildsetzung harmonischer Zweisamkeit junger Liebespaare

klammert jedoch viele Formen bestehender Liebesweisen aus, die
aufgrund gesellschaftlicher Normalisierungstechniken als «abnormal'
beziehungsweise «andersartig' deklariert werden und als Gegenspieler der
etablierten Norm häufig einer Tabuisierung unterliegen. Bilder einer
gleichgeschlechtlichen Liebe (insbesondere unter Frauen), von poly-
amoren Beziehungskonstellationen, des Liebesgeflüsters im Alter oder
zwischen beziehungsweise mit körperlich oder geistig beeinträchtigten
Menschen sind tendenziell eher exklusive Schauplätze der Kunst als dass
sie Bilder der Massenmedien sind. Auch wenn eine Google-Suche zu den
Begriffen «Homosexualität» oder «Polyamorie» massenhaft Bilder
ausspuckt, sind nur einige davon als Teil eines <Sub-Diskurses> zu lesen, die im
«allgemeingültigen» Liebesdiskurs neue Denkweisen stark machen, jedoch
immer wieder im Strom des Ideals der Normalität unterzugehen drohen,
denn unter dem «einfachen» Schlagwort Liebe erscheinen sie nicht. Es
führt uns letztlich zu einer Kritik an der Authentizität visualisierter
Liebesformen und stellt damit abschliessend die Frage in den Raum, ob
Liebesdarstellungen überhaupt jemals der Sache selbst entsprachen und
entsprechen können und sollen, ob wir sozusagen alle einem Wandfetisch
nachäffen. Gerade weil gewissen Bildern der Liebe - ob nun authentisch
oder nicht - beispielsweise durch die Visualisierungspraxis der Massenmedien

immer wieder Raum gewährt wird und sich nach Emile Dürkheim

93



Drei Stimmen zur Räumlichkeit der Liebe

als kollektives Bildgedächtnis in unseren Köpfen festgesetzt haben,
erscheint es hilfreich und notwendig, eine Liebesphilosophie des Zeigens
und Betrachtern zu etablieren, die sich als eine Form der Hin- beziehungsweise

Zuwendung zu andersartigen und daher häufig ausgegrenzten,
jedoch in gleicherweise existierenden Lebens- und Liebeswirklichkeiten
versteht, um letztlich dafür zu sensibilisieren, dass sich jenseits der Norm
noch ein (Bild-)Raum der Möglichkeiten des Andersseins und
Andersdenkens in der Überschreitung ihrer Grenzen auftun kann und muss.

Thomas Sojer
Die bildbasierte Wirklichkeit unserer Gesellschaft, die virtuelle
Omnipräsenz massenmedialer Inszenierungen schafft überfüllte Orte der
Einsamkeit, in denen jede und jeder dent Narcissus gleich solipsistisch in
sich selbst gesperrt bleibt und auf ihr oder sein Smartphone starrt. Wir
berühren dabei unentwegt den Touchscreen, spüren jedoch nicht mehr
die schweissnasse, wärmende Haut des Anderen. Wir wissen oft gar nicht
mehr um ihre oder seine physische Präsenz bzw. Absenz. Die Wahrnehmung

von Räumen und ihrer Räumlichkeit scheint verloren. Wir taumeln
von der Illusion virtueller Grenzenlosigkeit betrunken um die Litfasssäule
unserer inneren Achse und finden nur mehr unendliche Wand, die uns von
der Wirklichkeit des Anderen trennt. Mit unseren neuen Kommunikationsformen

und ihrer Bilderwelt öffnen wir uns der nie endenden Mauer
entlang tastend unerwartet die Tür der <Neuen Welt» mit ihrer Verheis-

sung auf Wissen über den 'Anderen», denn Wissen braucht keinen Raum,
es ist schmal und kompakt. Dieses Wissen aber gründet aufeinem Irrtum.
Wir meinen, die absolute Freiheit erreicht zu haben, betreten aber das
innere der Litfasssäule, und vergessen, dass ich Pyramus heisse und du
Thisbe. Mit Dr. Who dürfen wir sagen: «Aren't you going to say 'It's bigger
on the inside than it is on the outside'?» Was Science Fiction elegant als
'dimcnsionalen Transzendentalismus» bezeichnet, beschreibt die existen-
zielle Fähigkeit des Menschen in der Begrenzung des Anderen
Unendlichkeit zu entdecken. Nun wenden wir dies als Raumwaise nur
mehr auf uns selbst an und das Infinite des Du wird so zum Infinitesimalen
des Ich, nihilistisches Vakuum. Wir sind Gefangene in der Grenzenlosigkeit:

Denn Vakuum ist Nicht-Raum - NICHTS -, dem das Ich alle
Grenzen entrissen hat, der Liebe das Habitat zerstörte. Kein Echo, keine
Reibung, keine Reflexion, kein Gegenüber, keine Berührung, keine
Stossen, kein Halten, kein Grund, keine Decke, kein Rechts, kein Links,
kein Blickfeld, kein Horizont, nur mehr unendliche Leere in der Bilderwelt

des projizierten Ego.

94


	Drei Stimmen zur Räumlichkeit der Liebe

