
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2017)

Heft: 31

Artikel: Unkritische Nähe

Autor: Wegerhoff, Erik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unkritische Nähe.
Erik Wegerhoff

Reflexionen über Peter Zumthors und Juhani Pallasmaas
Konzepte einer Architektur der Empfindsamkeit

Architektonische Qualität bedeutet, «von einem Bauwerk
berührt» zu sein. Peter Zumthor zumindest meint das, gleich zu
Beginn seines 2006 erschienenen Büchleins mit dem Titel
<Atmosphären>. Darin propagiert Zumthor eine Architektur der
Empfindsamkeit, haptisch und körperlich erfahrbar und nicht
intellektuell.

Ganz ähnliche Gedanken äussert der finnische Architekt

Juhani Pallasmaa. Sein 2012 herausgekommenes
Buch <The Eyes of the Skin> spricht schon in seinem
Titel der Haut die Fähigkeit des Sehens zu, verleiht
dem Spüren also die Qualität von Einsichten.1

Eine solche Sinnenfreude kann einem kaum
anders als sympathisch sein. Tatsächlich haben derlei
Ideen im jüngeren Architekturdiskurs einen solchen
Nachhall gefunden, dass man von einer <Neuen
Sinnlichkeit» sprechen kann. Zumthors und Pallasmaas
Bücher gehören zu den erfolgreichsten Architek-
ten-publikationen der letzten Jahre, ihre Gedanken
wurden und werden auflagenstark vervielfältigt.2

Doch diese Neue Sinnlichkeit hat Schattenseiten.

Ihr impliziter Mystizismus und ihr expliziter
Anti-Intellektualismus verorten den Architekten in
einer Position der Unangreifbarkeit. Ein Hinterfragen
isr nicht vorgesehen in diesen Gedanken zu einer
Architektur, die empfunden anstatt verstanden werden
soll. Die einfühlende Nähe, die ein solches Architekturempfinden

voraussetzt, lässt keinen Raum für
reflektierende Distanz. In anderen Worten: Die Neue
Sinnlichkeit kennt keine Kritik. Das offenbart eine -
kritische - Lektüre der beiden Texte. Diese ist längst
überfällig, um diese Konjunkur der Empfindsamkeit
zurückzuholen dorthin, wo architektonische Qualität
sich eigentlich entwickelt: in einem kritischen Diskurs
aus geschriebenen wie gebauten Beiträgen.

Zumthors Mystizismus

Peter Zumthor ist streng genommen nicht der Autor
des Buchs Atmosphären, sondern der Erzähler der
Worte in dem von Brigitte Labs-Ehlert herausgegebenen

Band. Dies ist nicht irrelevant, was Ton und
Position von Zumthors Zeilen anbelangt. Im Vorwort
der Herausgeberin nämlich erfährt man, dass es sich
bei dem folgenden Essay um einen 2003 auf einem
Kunstfestival in der norddeutschen Provinz frei gehaltenen

Vortrag handelt, der im gedruckten Text
wortwörtlich wiedergegeben werde.3 Tatsächlich meint
man, den Architekten reden zu hören, wenn man die

von spontanen Einschöben und etwas wundersamem
Satzbau charakterisierten folgenden Zeilen liest. Die
Intention dieser gedruckten Tonspur liegt zweifellos
darin, die Sinnlichkeit des Hörens gegenüber dem
abstrakteren Lesen herauszustellen. Allerdings erinnert
diese unveränderte Aufzeichnung einer Stimme auch
an die Evangelien. Matthäus, Markus, Lukas und
Johannes notierten bekanntlich auch, was ihnen vom
Himmel kommend eingeflüstert wurde, ein häufiges
Motiv in der christlichen Ikonographie.4 Es handelt
sich also, darf man schliessen, um eine Notation oder
auch: Ubersetzung eines Wissens aus einer anderen
Sphäre. Das muss auch der Grund für die ungewöhnliche

Illustration des Vorworts sein (Abb. a). Abgebildet
ist da nämlich ebenfalls eine Übersetzung: Arnold
Böcklins <Toteninsel>, ein zypressenbestandenes rätselhaftes

Eiland, zu dem ein Kahn mit einem Sarg und
einer daneben stehenden Figur übersetzt. Noch bevor
man Zumthors Text liest, weiss man also, dass es sich
um gewichtige Worte handelt und das Buch die
Übersetzung auratischen Wissens darstellt, das in Bereiche
des Religiösen vordringt. Die Herausgeberin deutet
hier bereits einen Mystizismus an, den der Architekt im
Folgenden zu einer sehr persönlichen Architekturtheorie

ausbaut.
Nachdem Zumthor eröffnend architektonische

Qualität als von einem Bauwerk Berührtsein
definiert hat (wie oben dargestellt), sinnt er in neun
kurzen Abschnitten darüber nach, wie Architektur
rezipiert wird und wie er sie kreiert. Dem Menschen
schreibt Zumthor dabei die Fähigkeit zu, Architektur
zu empfinden. Zentral ist ein emotionaler Zugang. In
seinen Worten:

«[...]die Wahrnehmung, die unglaublich rasch
funktioniert [...]. Wirwerden ja nicht jedesmal, in jeder
Situation irgendwie lang denken wollen, ob uns das

gefällt oder nicht [...]. Da ist etwas in uns, das uns
sofort viel sagt. Sofortiges Verständnis, sofortige
Berührung, sofortige Ablehnung.»5

Diese sowohl emotionale als auch tatsächlich
physische Berührung werde hervorgerufen durch sinnlich

erfahrbare Materialien. Die Zusammenstellung

91



Unkritische Nähe.

verschiedener Baustoffe schliesslich seeigere diese
Erfahrung ins Transzendente. Der Architekt nennr das
weihevoll die «Magie des Realen»6. Auf diese magische,
nur der Empfindung zugängliche, intellektuell nicht
begreifliche Dimension der haptisch greifbaren Architektur

spielt der Redner an, indem er immer wieder
gewisse Wendungen in seinen Vortrag einstreut, die die
Grenzen menschlichen Wissens und die Existenz einer
höheren Wahrheit andeuten. Zunächst ist das die stete
Formel «ich weiß [sie] nicht». So sagt er beispielsweise
über den Klang von Bauten: «Ich weiß [sie] nicht, was
es ist. Es ist vielleicht der Wind oder so».7 Ein weiterer
Topos der Zumthor'schen Rede über eine auch ihm
verborgene Dimension der Architektur ist das Geheimnis.

So nennt er das Kombinieren von Materialien
«Großes Geheimnis, große Leidenschaft, große [sie]
Freude»/ Dieser in einem sinnlich-emotionalen
Zugang zur Architektur begründete Mystizismus steigert
sich letztlich ins Religiöse. Den Abschluss des letzten,
neunten Kapitels über Architektur, eine Hommage an
das Licht, bildet das Eingeständnis, dass auch dieses
sich dem Begreifen entziehe und auf die Existenz eines
Göttlichen verweise: «Ich verstehe dieses Lichr nicht.
Ich habe da das Gefühl, es gibt etwas Größeres [sie], das
ich nicht verstehe».9 Es wird kein Zufall sein, dass diese
Passage illustriert ist mit einem Foto des Oculus' der
Bruder-Klaus-Kapelle, das mit den Reflexionen
entlang der fluchtenden Kanneluren im Beton unübersehbar

an Darstellungen des Heiligen Geists erinnert - an
das die Taube umgebende Strahlenbündel, beispielsweise

bei Gianlorenzo Berninis Cathedra Petri im
Petersdom. Die Religiosität Zumthor'schen
Architekturdenkens spiegelt sich auch in der Gliederung der
Rede, ergänzt er die neun Abschnitte zuletzt doch um
drei kurze Unterpunkte. Die unvollkommene Zahl
Neun spiegelt menschliche Imperfektion wider, die sich
letztlich mit Nichtwissen bescheiden muss; zur Perfektion

bedarf es der Erweiterung um die Dreifaltigkeit.
Hier eine solche Zahlenmystik zu erkennen, dürfte
kaum überinterpretiert sein, wenn Zumthor den ersten
seiner drei Anhänge als Transzendenz10 bezeichnet.

Pallasmaas Über-Sinnlichkeit

Zumrhors sinnlicher Mystizismus findet einen Vor-Iäu-
fer und zahlreiche Parallelen in Juhani Pallasmaas seit
den 1990er Jahren publizierten Gedanken zu einer
Architektur, die eine umfassende sinnliche
Wahrnehmung ansprechen will. Ähnlich wie der Schweizer
sich von Architektur «berührt» fühlt, schreibt auch der
finnische Architekt: «Every touching experience of
architecture is multi-sensory»." Die konventionellen
fünf Sinne ergänzt Pallasmaa schon in seinem 1994
erschienenen Aufsatz «An Architecture of the Seven
Senses» um eine Empfindung von Skelett und Muskel
und damit um eine Körperlichkeit, die auch bei Zumthor

so bedeutend ist. Pallasmaa wendet sich in einem
historischen Rundumschlag vor allem gegen eine Kultur

der Dominanz allein visueller Wahrnehmung, deren
Ursprünge er schon in der Renaissance erkennt, die vor
allem aber im 20. Jahrhundert mit den technischen

92

Die Totemnsel

(ersle Fassung! Arnold BocUm

1880 Kunstmuseum Basel

Zwiegespräch mit der Schönheit

Es ist ein Wechselspiel, eines von Nehmen und Geben,

zwischen Peter Zumthors Bauten und den vorgefundenen

Umgebungen. Ein Aufmerken Ein Anreichern Beim

Umgang mit seiner Architektur fällt unweigerlich und sofort

der Begriff der Atmosphäre, eine Stimmung, eine Ge-

stimmtheit des gebauten Raumes, die sich direkt den

Betrachtern. Bewohnern. Besuchern und eben auch der

Nachbarschaft mitteilt und an sie weitergegeben wird

Peter Zumthor schätzt Orte und Hauser. die den

Menschen aufheben, ihn gut wohnen lassen und unauffällig

unterstützen Das Einlesen in den Ort. das Herausarbeiten

von Zweck. Sinn und Ziel des Auftrages, das Entwerfen.

Planen und Gestalten des Bauwerks ist deshalb ein

vielfach verschränkter, nicht einfach linearer Prozeß.

Atmosphäre ist bei Peter Zumthor eine Kategorie der

Ästhetik. Welche Rolle der Architekt ihr zumißt und wie er

>ie beachtet, darüber gibt dieses Buch Auskunft Es ent-

lält den Vortrag Atmosphären Architektonische

Umgebungen - Die Dinge um mich herum», den der Schweizer

Architekt während des Literatur- und Musikfestes <Wege

durch das Land» am 1. Juni 2003 an einem passenden Ort

Unkritische Nähe.

Medien visueller Reproduktion (der Kamera) vorherrschend

geworden sei.12 Inwiefern Architektur und deren

Erfahrung jedoch auch andere Sinne als nur das

Sehen allein ansprechen könne, skizziert er in den
folgenden Abschnitten jeweils anhand von Beispielen.
Deren Wahl und implizite Aussage zeigt wiederum eine

gewisse Nähe zu Zumthor und ist in Bezug auf die

(mangelnde) Kritikfähigkeit des Rezipienten von
Architektur vielsagend. So konstatiert Pallasmaa

beispielsweise zum Hören in der Architektur:
«Sight makes us solitary, whereas hearing

creates a sense of connection and solidarity; the gaze wanders

lonesomely in the dark depths of a cathedral, but
the sound of the organ makes us realize our affinity
with the space. [...] The sound of church bells through
the streets makes us aware of our citizenship.»13

Beispielhaft für die hier herausgehobene
integrative Kraft des Klangs ist ein Sakralbau, dessen
innenräumliches und stadträumliches Erlebnis. Hören
löst hier ein Zugehörigkeitsgefühl aus, einmal eine
Wesensverwandtschaft mit dem Kirchenraum, einmal
die Bürgerschaft. Auch wenn er diese Integration
weitgehend entsakralisiert, die Glocken also nicht an die
Religionszugehörigkeit und die Rhythmisierung des

Tages und Jahres durch die Kirche, sondern an die Ver-

ortung in einer Stadt erinnern sollen, ist die Präsenz
des Sakralen auffällig - und wird mit dem einschlies-
senden uns («us», «our») wie selbstverständlich
vorausgesetzt. Pallasmaas Glaubensgemeinschaft des Hörens
ist keine so deutlich christliche wie diejenige
Zumthors, aber auch seine Über-Sinnlichkeit kennzeichnet
eine Affinität zum Heiligen. Stille in der Architektur
etwa konnotiert Pallasmaa allein mit Religiösem:
ägyptischen Tempeln, einer gotischen Kathedrale, gregorianischen

Gesängen und dem Pantheon.14

Unkritische Nähe:
Der Distanzverlust der Neuen Sinnlichkeit

Man ginge an die Grenzen wissenschaftlicher Legi-
ti-mität, träfe aber durchaus eine Kernaussage, würde
man Peter Zumthors oben herausgestelltes Zitat
reduzieren auf «Wir werden ja nicht [...] denken wollen». In
Zumthors Vorstellung zählt der (körperliche) Reflex,
nicht die (intellektuelle) Reflexion. Architektur nimmt
man ihm zufolge intuitiv sensuell und physisch wahr,
ohne dass ein Denkprozess involviert wäre. Dass ihm
kritisches Reflektieren zweitklassig ist, machen solche

Äusserungen deutlich wie «dieses lineare Denken, das

wir auch haben und das ich auch liebe, von A nach B

mit dem Kopf»15. Denken wird hier auf das Zurücklegen
einer Strecke reduziert, eine Unterkomplexität, die
dadurch nicht besser wird, dass der Redner bekennt, er
«liebe» es auch. Selbst Denken ist bei Zumthor offenbar

nur mit Gefühlen zu umschreiben. Das ist keine

zufällige Formulierung, wie an späterer Stelle deutlich
wird, wo er meint, er «kenne sehr wohl die Magie des

Gedankens. Und die Leidenschaft des schönen Gedankens»,

auch wenn ihm die «Magie des Realen» wichtiger

sei.16 Abermals wird Denken verniedlicht und der
Emotion untergeordnet. Und letztlich ist offenbar

93



Unkritische Nähe.

selbst das Denken Teil einer Magie, als deren Apologet
Zumthor sich präsentiert. In diesem Zusammenhang
betrachtet, wird auch offenbar, warum der Redner so
oft betont, dass er nicht wisse. Wissen ist, als
Nebenprodukt der abgelehnten Reflexion, überflüssig.

Die Neue Sinnlichkeit, die durchaus ihre
gewinnenden Seiten hat, indem sie zurecht auf die
auch sensuellen Seiten der Imagination und Rezeption
von Architektur hinweist, sie geht in dem Moment zu
weit, wenn sie sich zum Anti-Intellektualismus steigert.
Pallasmaa diagnostiziert eine «current over-emphasis
on the intellectual and conceptual dimensions of
architecture».17 Das mag vor allem in den 1990er Jahren
und damit zu Hochzeiten dekonstruktivistischer und
postmoderner Theorien nachvollziehbar gewesen sein.

Doch was meint er, wenn er diesem vermeintlichen

Uber-Intellektualismus einen «wisdom of the
body»18 entgegensetzt? Für ihn ist tatsächlich ein nicht
sprachlich und nicht intellektuell vermitteltes Wissen
im Körper vorhanden, das sich als Tradition fortsetze.
Das sollen wohl Sätze aussagen wie «The essence of a

tradition is the wisdom of the body stored in the haptic
memory.»19 Eine solche Sichtweise aufArchitektur aber
bewegt sich allein auf dem Niveau von Instinkten.
Pallasmaas «touching experience», Zumthors «sofortige
Berührung», sie suggerieren eine Nähe, die ihre
erotischen Reize hat - aber es gibt kein Entkommen mehr
daraus. Abweichende Positionen sind ausgeschlossen.
Tatsächlich beschreibt Pallasmaa den Prozess des Ent-
werfens und des Rezipierens von Architektur als Liebesakt

von Architekt und Bewohner:
«[A]n architect internalizes a building in his

body; movement, balance, distance and scale are felt
unconsciously through the body as tension in the muscular

system and in the positions of the skeleton and
inner organs. As the work interacts with the body of the
observer the experience mirrors these bodily sensations

of the maker. Consequently, architecture is
communication from the body of the architect directly to
the body of the inhabitant.»20

Eine solche Nähe21 aber erlaubt keine
divergierenden Empfindungen, geschweige denn Ansichten
- vielleicht ist Sehen auch deshalb vermeintlich
überbewertet. Dem Rezipienten bleibt nichts als
nachzuempfinden, was der Architekt fühlend entworfen
hat. In Pallasmaas Worten muss er sich beschränken
aufs «Widerspiegeln». In der engen Umarmung von
<ob-server> und <maker> aber erstickt der Kritiker.

Reflexion und Distanz
als Voraussetzungen von Kritik

Zumthors wie Pallasmaas wie selbstverständlich
vorausgesetzte Undefinierte höhere Macht setzt Glauben
voraus und schliesst Hinterfragen aus. Der Preis für die
komplette körperliche Integration in eine Welt der
Nähe voll sensualistischer Erfahrungen ist der Verlust
von Distanz. So verortet und inszeniert die Neue
Sinnlichkeit den Architekten in einer Position der
Unangreifbarkeit. Ein gewisser analytischer Abstand
aber und ein auch intellektueller Zugang zu Archi¬

tektur sind unverzichtbare Voraussetzungen von Kritik.
Natürlich kann man etwas auch intuitiv ablehnen, Kritik

aber erfordert einen komplexeren Prozess, sie kann
nicht aus Intuition entstehen. Denn: «Kritisieren ist
[...] nicht Negation, sondern ein In-Frage-stellen», wie
es beispielsweise Ole W. Fischer 2015 in einem Beitrag
für <werk, bauen + wohnen» klarstellt.22 Dabei ist nicht
Kritik um der Kritik willen das Ziel. Sondern es geht
darum, überhaupt eine Debatte in der Architektur zu
ermöglichen. Architektur und ihre Entwicklung kann
man begreifen als einen dauernden kritischen Diskurs
aus geschriebenen wie gebauten Beiträgen. In dieser
ständigen Interaktion verschiedenster Ansichten, mit
Statements und Einwänden aus Worten wie aus
Werkstoffen, kommt der Architekturkritik eine
herausragende Rolle zu. Der Kritiker ist ebenso wie der
Entwerfer ein unverzichtbarer Akteur in einer dauernden
gesellschaftlichen Debatte über Architektur und ihre
Qualität.

Fruchtbar kann eine solche Debatte aber nur
sein, wenn die Akteure innerhalb dieses Diskurses in
einem Spannungsverhältnis der Unabhängigkeit stehen,
in einer Situation, die kreative Konflikte erlaubt. Das
geht nicht ohne Abstand. Die grosse Bedeutung von
Distanz als Grundvoraussetzung einer Kultur des
reflektierenden Hinterfragens stellt beispielsweise einer
der wichtigsten Beiträge heraus, die in jüngerer Zeit
über Architekturkritik verfasst worden sind, Françoise
Fromonots 2011 in der <archithese> erschienener Artikel

<Der richtige Abstand. Uber die Beziehung
zwischen architektonischer Praxis und Architekturkritik».
Der Beitrag der französischen Kritikerin und Publizistin

liest sich weitenteils wie eine Entgegnung aufJuhani
Pallasmaas «communication from the body of the
architect directly to the body of the inhabitant»
(obwohl er nicht als solche verfasst wurde). Symbiose,
Fusion oder Schizophrenie nennt Fromonot Spielarten
einer Architekturpublizistik, in der Kritiker und Architekt

sich zum gegenseitigen Vorteil in den Vordergrund
rücken, Architekten selbst vorgeblich kritisch schreiben,

oder aber mal als Entwerfer, mal als Kritiker
auftreten. All diesen Varianten bescheinigt sie einen
Mangel an Distanz. Der einzige Ausweg aus diesem
Dilemma einer zu grossen Nähe - und also einer zu
grossen Freundlichkeit, einer gegenseitigen Abhängigkeit

- ist ihrer Ansicht nach die Wahrung eines bewuss-
ten Abstands zwischen Kritiker und Architekt. Nur das
garantiere die Autonomie der Kritik. Wer den Kontakt
mit dem Entwerfer meide, so Fromonot, «kann sich
besser auf die Kritik des Werkes konzentrieren und
diese Kritik [...] besser begrifflich erfassen».23

Allerdings wurden hier zwei Diskurse
wiedergegeben, die bislang kaum miteinander in Beziehung
gekommen sind. Fast keine der Publikationen der
letzten Jahre, die sich dem Sinnlichen oder den oft
damit assoziierten «Atmosphären» in der Architektur
widmen, kommt ohne Pallasmaa und Zumthor aus -
Exzerpte aus den hier untersuchten und anderen
Schriften, wohlwollende Interviews oder Portraits der
Bauten.24 Doch fast ausnahmslos gebärden sich solche-
Publikationen als Sprachrohr der hier beschriebenen

94



Unkritische Nähe.

Neuen Sinnlichkeit, ohne deren Anti-Intellektualismus
und Kritikfeindlichkeit zu erkennen und zu thematisieren.

Der französische Architekt Jacques Lucan ist
einer der wenigen, die diesen Diskurs jüngst
skeptischer beäugt haben. Er problematisiert Zumthors
Wissensabneigung und attestiert ihm eine «alles in
allem romantische Haltung», die ihn zu einem
«antimodernen» Architekten mache.25 Es ist Zeit für eine
Kritik an der Kritikfeindlichkeit der Neuen Sinnlichkeit.

1 Peter Zumthor, «Atmosphären. Architektonische Umgebungen; die
Dinge um mich herum>, Basel 2006, das Zitat S. 11.

Juhani Pallasmaa, <The Eyes of the Skin. Architecture and the Senses»,

Chichester 2012.
2 Grundlage von Pallasmaas Buch war sein Aufsatz <An Architecture of

the Seven Senses», in: <a+u> [«Architecture and Urbanism»], Juli 1994,
S. 27-37. Das Buch erschien in jeweils neuen Überarbeitungen
London 1996, Chichester 2005 und Chichester 2012. Zumthors
«Atmosphären» erfuhr zahlreiche Übersetzungen: ins Englische und
Spanische (2006), Französische (2008), Tschechische (2013) und
Chinesische (2014).

3 Brigitte Labs-Ehlert, «Zwiegespräch mit der Schönheit», in: Zumthor:
«Atmosphären», 2006 (wie Anm. 1), S. 6-9.

4 Vgl. beispielsweise Caravaggio: «Matthäus und der Engel» (1602), Rom,
San Luigi dei Francesi, oder Rembrandt: «Der Evangelist Matthäus
und der Engel» (1661), Paris, Louvre.

5 Zumthor, «Atmosphären», 2006 (wie Anm. 1), S. 13.

6 Ebd., S. 17 und 19.

7 Ebd., S. 31. Ähnlich, über Musik: «[N]ach zwei Sekunden ist das

Gefühl da! [...] Und ich weiß [sie] nicht warum», S. 13; über Intimität:
«Ich weiß [sie] aber nicht so viel darüber [...], aber es ist da», S. 49.

8 Ebd., S. 23. Ähnlich: «[D]as erste und größte [sie] Geheimnis der
Architektur [ist es], daß [sie] sie Dinge aus der Welt, Materialien aus

der Welt zusamenführt», S. 23. Zu seiner Tätigkeit: «Ich liebe diese

Arbeit, und je länger ich sie mache, umso geheimnisvoller wird sie

irgendwie», S. 25.
9 Ebd., S. 61-63.
10 Ebd., S. 63.
11 Pallasma, «An Architecture of the Seven Senses», 1994 (wie Anm. 2),

S. 30. Der Kürze halber wird hier aus dem Aufsatz von 1994 zitiert,
der die Grundlage für «The Eyes of the Skin», 2012 (wie Anm. 1)

bildete, wo die Zitate sich leicht umformuliert wiederfinden.
12 Pallasma, «An Architecture of the Seven Senses» (1994, wie Anm. 2),

S. 29.
13 Ebd., S. 31.

14 Ebd.
15 Zumthor, «Atmosphären»,2006 (wie Anm. 1), S. 13.

16 Ebd., S. 17 und 19.

17 Pallasma, «An Architecture of the Seven Senses», 1994 (wie Anm. 2),
S. 29.

18 Ebd.
19 Ebd., S. 34.
20 Ebd., S. 36.
21 Nähe ist ein stetes Thema bei Pallasmaa, vgl. etwa: «Beyond architec¬

ture, our culture at large seems to drift towards a distancing, a kind of
chilling, de-sensualization and de-eroticization of the human relation
to reality.», ebd., S. 29; den Kapiteltitel «Acoustic Intimacy», S. 30;
«[T]ouch is the sense of nearness, intimacy and affection», S. 34.

22 Ole W. Fischer, «Architektur, Theorie, Kritik?», in: «werk, bauen +

wohnen» 102 (2015), April, S. 47f., hier 48.
23 Françoise Fromonot, «Der richtige Abstand. Über die Beziehung

zwischen architektonischer Praxis und Architekturkritik», in:
«archithese» 41 (2011), Juli/August: «Architekturkritik», S. 62-65, das
Zitat S. 64. Fromonot ist Gründungs-Mitherausgeberin der 2008
etablierten französischen Zeitschrift «criticat».

24 Beginnend mit der die Therme von Vais und Zumthor mystifizieren¬
den Publikation «Peter Zumthor: Thermal Bath at Vais», London 1996

(Architectural Association: Exemplary Projects, 1). Siehe etwa auch
Christian Borch (Hg.): «Architectural Atmospheres. On the Experience
and Politics of Architecture», Basel 2014; «OASE» 91 (2014): «Sfeer

bouwen/Building Atmosphere»; «Architectural Design» 78 (2008),
Nr. 3, Mai/Juni: «Interior Atmospheres».

25 «Zumthor privilégie ainsi constamment ce qui est de l'ordre d'une
connaissance intuitive, au détriment d'une connaissance «savante».

Jacques Lucan: «Précisions sur un état présent de harchitecture»,
Lausanne 2015, S. 165, die «posture somme toute romantique» S. 166,
das Prädikat «antimoderne» S. 129f.

95


	Unkritische Nähe

