
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2017)

Heft: 31

Artikel: Critical knitting

Autor: Martin, Paola de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Critical Knitting
Paola De Martin

«Die Kämpfe der Arbeiter sind viel weniger gewalttätig als die,
welche in ihrem Namen geführt werden.»1

Ich hatte von meiner Mutter, einer italienischen Arbeiterin,
stricken gelernt bevor ich in die Schule kam. Die
Handarbeitslehrerin in Zürich wandte dann allerdings eine andere
Technik an. Meine Hände versteckte ich beim Stricken
unter dem Tisch, um nicht aufzufallen. Gerade deshalb
schöpfte sie Verdacht.

Ich musste ihr gegen meinen Willen zeigen, wie ich die Nadeln halte und die
Maschen miteinander verknüpfe. Sie sagte: «Das geht nicht so», ich solle stricken, wie
sie es uns beibringt. Und nach einem kurzen Schweigen schob sie nach, wie um
mich überzeugen zu wollen: sie könne mir nicht helfen, wenn ich einen italienischem

Fehler mache. Ich beugte mich im Unterricht ihrem Diktat. Zuhause kombinierte

ich beide Techniken. Schon bald konnte ich komplizierte Jacquardmuster
stricken. Diese habe ich der Lehrerin nie gezeigt, ich dachte, sie würde das nicht
verstehen. Meine Fehler korrigierte ich ohne weiteres selber. Die kombinierte Technik

habe ich als junge Erwachsene weiterentwickelt, dank peruanischen und
norwegischen Vorbildern, die ich auf Reisen kennenlernte und die auf eine ähnliche Art
funktionieren. Als ich Textildesignerin wurde, entwarf ich auf dieser Basis meine
Muster an der Strickmaschine.

Eine Studentin der ZHdK sprach mich kürzlich in meinem Interkulturali-
täts-Modul auf meine Handschuhe an. Sie gefielen ihr, wo ich sie gekauft hätte? Sie
konnte kaum glauben, dass ich selbst sie hergestellt hatte. Ich sagte, halb im Spass,
wenn MarkTerkessidis, von dem wir gerade <lnterkultur>2 gelesen hatten, die post-
migrantische Gesellschaft als eine Gestaltungsaufgabe bezeichnet, dann sollte ich
vielleicht ein Modul an der ZHdK anbieten, das <Postmigrantisches Stricken* heisst?
Wenn sie da solche Techniken lernen würden, gab die Studentin scherzend zurück,
dann wäre der Kurs garantiert voll.

Aber es geht mir, im Ernst, um mehr. Es geht darum, die Vorstellung zu
kritisieren, dass soziale und kulturelle Differenz durch Anpassung der Einen an die

sogenannte Leitkultur der Anderen zu überwinden sei. Darum, eine konstruktive
Kritik an Integrationsmodellen zu artikulieren, die sich an scheinbar essentiellen
Werten orientieren - als ob es eine allgemeingültige Beurteilung von Angemessenheit

gäbe, die losgekoppelt von gesellschaftlichen Interessen existiert. Es geht mir
um den Fokus auf die soziale Übersetzungsarbeit der Gestaltung. Eine Arbeit, die
kleine Unterschiede laufend als Ausgangspunkt für Myriaden von nachvollziehbaren

Neuschöpfungen aufgreift, damit Differenz nicht zur grossen Bedrohung eskaliert.

Und schliesslich geht es darum, dass wir als Gestalter neue Formen, Muster,
Räume und Oberflächen suchen, die von Bildungsfernen und Bildungsnahen geteilt
werden können, indem wir so über uns selbst hinauswachsen, dass möglichst viele
andere sich darin wiedererkennen. So oder anders können wir, wenn wir wollen, als
ästhetische Experten eine Virtuosität entwickeln, die sozial nach unten offen und
zugänglich ist. Das mag in der praktischen Umsetzung «verdammt harte Arbeit»
sein, wie ein Designstudent an der ZHdK es kürzlich formulierte - aber die Künste,
so meine ich, sind das ideale Terrain für diese Versuche. Wer, wenn nicht wir, Designer,

Architekten und Kunstschaffende, können die gestalterischen Freiräume in
dem Sinne nutzen, dass Expertise nicht in die Sackgasse der Exklusivität führt?

Ich war acht Jahre alt, als ich meine eigene Art zu stricken erfand. Das war
1973, zur Zeit der Schwarzenbach-Initiativen gegen die sogenannte Überfremdung
der Schweiz. Meine Mutter ertrug diese Jahre schlechter als mein Vater. Sie gab ihre

63



Critical Knitting

Angst vor den Attacken der Fremdenfeinde an uns Kindern weiter. Von meiner Erst-
klasslehrerin erfuhr sie, dass ich Linkshänderin bin. Es genügte, dass meine Mutter
mich fragte, ob das wirklich wahr sei, damit ich von dem Tag an wie von selbst
sofort auf rechts umstellte. Aufzufallen war etwas vom Schlimmsten, was man den
eigenen Eltern antun konnte als Kind von ausländischen Arbeitern. Hunderttausende

von ihnen wurden damals vom rassistischen Diskurs in aller Öffentlichkeit der
Verachtung, der Abwertung und dem sanktionierten Schweigen über die Verletzung
ihrer Menschenrechte preisgegeben. Meine soziale Scham war deshalb gross, wenn
ich als Italienerkind identifiziert wurde. Und dazu kam die Angst, daß man mich als
solches potentiell wieder von der Familie trennen würde, wie in den Jahren, als
mein Vater Saisonnier gewesen war. Aufgrund dieses Aufenthaltsstatus war ihm per
Gesetz verwehrt worden, zusammen mit seinen Kindern in der Schweiz zu leben,
wo er als Bauarbeiter doch erwünscht war.

Off zitierte meine Mutter während der Abstimmungskämpfe gegen die
Überfremdung Max Frischs berühmt gewordenen Satz: «Man hat Arbeitskräfte
gerufen, und es kommen Menschen.»3 Mit unterdrückter Wut in der Stimme zischte
sie dies, wie um sich Luft zu verschaffen. Ich begriff als Kind den ironischen Sarkas-
mus von Max Frischs Kritik nicht. Zu abstrakt. Was sind «Arbeitskräfte»? Und meine
Mutter übersetzte: «Man hatte Hände gerufen, die arbeiten, weisst Du, und es kamen

ganze Menschen. Wir kamen.» Seither träume ich, mir oder meinen Liebsten seien
die Hände vom Rest des Körpers abgetrennt worden. Die Träume, in denen wir mit
einbandagierten, schmerzenden Armstümpfen oder mit steifen Schaufensterpuppenhänden

versuchen, irgendwie weiterzukommen - solche Träume sind ein
verlässlicher Indikator für die Konjunktur der Fremdenfeindlichkeit im Land. Vor und
nach der Annahme der Masseneinwanderungsinitiative am 9. Februar 2014 häuften
sie sich wieder.

Stricken, das tue ich auch deshalb wieder häufiger. Es ist ein motorischer
Segen gegen die verbale und politische Zerstückelung des Selbst in Arbeitskraft und
Mensch. Jede Masche, die ich mic der nächsten verknüpfe, hält der Verletzung
durch den politischen Diskurs eine Kritik entgegen, indem sie den analytischen
Verstand mit den tätigen Händen, der Rechten und der Linken, verbindet.
Strickend produziere ich Handschuhe und vieles mehr, aber vor allem produziere ich
die eigene Unversehrtheit. Je nach Blickwinkel habe ich mehr Glück als Verstand
gehabt, oder mehr Talent als Pech. Wenn mich heute politische Krisen in Bedrängnis

bringen, kann ich noch immer auf nachwachsende, mitunter sogar auf sorgsam
gehegte und am Widerstand erprobte schöpferische Ressourcen zurückgreifen.

Aber was wäre, wenn die Ressourcen sich erschöpfen? Wenn die Angriffe
zunehmen? Diese lästigen Fragen drängen sich mir neuerdings hartnäckig auf. Ich

vermute, dass das mit der zunehmenden gesellschaftlichen Polarisierung
zusammenhängt, die eine gefährliche Spannung angenommen hat. Ich betrachte mich in
diesem größeren Kontext wie in einem Spiegel und sehe, wie zerstörerisch-selbstzerstörerisch

mein kritisches Potential wäre, wenn ich die eigene Unversehrtheit
nicht immer und immer wieder herstellen könnte - die eigene Unversehrtheit, dieser
verletzliche, sinnliche Grundstoff der konstruktiven und fruchtbaren Kritik.

1 Harun Farocki, Arbeiter verlassen die Fabrik, 1995.
2 Mark Terkessidis, <Interkultur>, Berlin 2010.
3 «Ein Herrenvolk sieht sich in Gefahr: man hat Arbeitskräfte gerufen, und es kommen Menschen. Sie fressen

den Wohlstand nicht auf, im Gegenteil, sie sind für den Wohlstand unerläßlich. Aber sie sind da.»
Max Frisch, in: Alexander S. Seiler, <Siamo Italiani. Die Italiener. Gespräche mit italienischen Arbeitern in
der Schweiz», Zürich 1965, S. 7.

Eine Übersetzung dieses Textes ins Italienische erhält man auf Anfrage bei der Autorin unter der folgenden
Emailadresse: paola.de.martin@gta.arch.ethz.ch

64



Critical Knitting


	Critical knitting

