
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2013)

Heft: 23

Artikel: Schwellen in der Architektur

Autor: Caminada, Gion A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWELLEN IN DER
ARCHITEKTUR



Die Schwelle zum Stall ist hoch, um die 30 cm.

Hingegen beträgt die lichte Türhöhe nur etwa 140 cm.
Dieser Übergang von aussen nach innen wie von
innen nach aussen ist ein besonderer Ort. Als Bub
habe ich viel Zeit dort verbracht, allein, mit meinem
Vater oder meinen Geschwistern. Wir haben gespielt
und mit dem Sackmesser Zeichen ins Holz geritzt.
Sobald die Kühe kamen, mussten wir den Platz

räumen. Die Tiere machten vor dem Eingang halt,
standen für einen Moment starr und bewegungslos
da und schauten uns mit ihren grossen Augen an.

Dann hoben sie mit einer schnellen Bewegung ihre
Klauen und überwanden mühelos die Schwelle zum
Innern. Diese Körperbewegung war wie ein Ritual.

Der Schwellenort ertrug nicht nur diese vielfältigen
Geschehnisse, er hatte auch eine Kontrollfunktion
über sich anbahnende Ereignisse und bildete einen

Schnitt zwischen unterschiedlichen Atmosphären.
Bei schlechtem Wetter funktionierte dieser Eingang
als Wetterscheide. Der Raum spendete Schatten, bot
Schutz vor Hitze und Regen. Die Temperatur, aber
auch die unterschiedlichen Gerüche wurden hier, an

der Schwelle, in Zonen geteilt.

Ich kehre noch immer gerne zurück zu diesem Ort.

Die Schwelle ist da, wo sie schon immer war. Die
Kühe treten jedoch nicht mehr darüber. Für die heutige

Grösse eines bäuerlichen Betriebes sind die
kleinen Ställe nicht mehr nutzbar. Durch die Patina

und durch das Schwinden und Quellen des Holzes
sind die Zeichen und Ritzen, die von unseren
Sackmessern stammen, fast bis zur Unkenntlichkeit
verschwunden. Sie haben nun etwas Geheimnisvolles.
Die Erinnerung an eine verschwundene Lebensform
ist wach. Ein Teil von dem, was unwiderruflich zum
Sterben verurteilt war, ist hier dennoch lebendig.
An dieser Schwelle werden die Erinnerungen für
mich zum Manifest für Beziehungen, für genaues,
achtsames Beobachten, für ein Jenseits von Natur
und Kultur, für deren Werte und ihren unscheinbaren
Reichtum. Die Schwelle hat eine physische Form

und spricht von stattgefundenen Ereignissen, von
schönen und weniger guten. Die ganze Fülle des
Lebens scheint darin eingeschrieben. Verlasse ich

dann meine Erinnerungen und bleibe in der Gegenwart,

so neige ich dazu, die Schwelle als eine Metapher

ganzheitlicher Architektur zu sehen. Für eine

Architektur, die Raum, Topographie, Material und

Konstruktion genauso einbezieht wie die Eigenart
der Dinge und die damit verbundenen Emotionen
und Ereignisse. Eine Architektur, die ich mir
wünsche.



SCHWELLEN UND GEMEINSCHAFT GRENZEN DER TOPOGRAPHIE

Vrin ist mein Ort. Seit Jahrzehnten arbeite ich im
Dorf. Die Arbeiten, die ich in Vrin verwirklicht habe,
sind sehr unterschiedlich und reichen von Vorschlägen

für die Neuzuteilung von landwirtschaftlichen
Grundstücken, von der Planung der Kläranlage bis
zum Bau einer Telefonkabine. Der Begriff Dorf
bedeutet mir immer noch sehr viel. Eine Zwangsgemeinschaft

ist es nicht. Selbstverständlich gibt es
enge Kontrollen des Tuns und der jeweils verkörperten

Haltung - ich verstehe diejenigen, die diese Nähe
nicht aushalten und in die Anonymität städtischer
Agglomerationen aufbrechen. Das Dorf ist Träger
von Gemeinschaft und als solcher ein hochkomplexes

Gebilde. Im guten Falle befinden sich darin
wirtschaftliche, soziale, ästhetische und kulturelle
Aspekte in einem Gleichgewicht. Durch das
Verschwinden eines dieser Glieder werden die inneren
Beziehungen unterbrochen, die Gemeinschaft erleidet

eine Schwächung und sie ist von der Auflösung
bedroht.

Gerade bei der Bildung von Gemeinschaft sind
Schwellen in unterschiedlichen Hinsichten
unverzichtbar. Streit und Toleranz sind nahe beieinander.
In diesen Prozessen gilt es Grenzen zu beachten und
damit unnötige Konflikte zu vermeiden. Und trotzdem

ist Mut verlangt, um Schwellen zu überqueren
und das Unbekannte zu erforschen. Die dabei nicht
selten provozierten Unsicherheiten müssen im

Dialog erkannt und verhandelt werden. Die Teilnehmer

solcher Prozesse müssen sowohl Vorurteile wie
Vorlieben vermeiden. Eine Art der Urteilsenthaltung
ist angebracht. Bei diesen kulturellen Prozessen
stehen Schwellen genauso für Sicherheit wie für den
drohenden Untergang. Beim Vriner Jahrhundertprojekt,

der Neuordnung der landwirtschaftlichen Strukturen,

waren Schwellen unterschiedlichster Art zu
bewältigen. Die Bauern mussten bei diesem Vorhaben

bereit sein, auf ihre bisherigen Grundstücksgrenzen

zu verzichten. Solche, die sie ein ganzes
Leben mit Bedacht für das eigene Interesse, aber
auch für die des anderen gepflegt hatten. Das Land
wurde sozusagen neu vermessen. Auf die Nähe zum
eigenen Grund und das Wissen um seine
Eigenschaften, die über Jahre entstanden sind, zu verzichten,

kam für die meisten anfänglich einem grossen
Verlust gleich. Es blieb bis zum Schluss eine
Gratwanderung zwischen dem Verlust eines auf mehreren

Ebenen definierbaren Wertes und dem Gewinn
einer neuen, etwas vereinfachten Existenzform.

Die Topographie und ihre besondere Berücksichtigung

gehörten früher zu den Konstanten des Bauens.
In Vrin ist das noch immer so. Topographie ist die
Beschreibung eines Ortes mit Blick auf seine
physikalische Anordnung, in der auch die Auseinandersetzung

zwischen Mensch und Natur zu lesen ist. Die
Setzung der Bauten in der Topographie ist das Resultat

der Beziehung zu den erstrebten Funktionen. Der
Bauer nutzte beispielsweise geschickt die Kleintopographie,

um das Heu mit möglichst wenig Aufwand in

den Raum einzubringen, der sich über dem Viehstall
befindet. Früher bestimmten einfache Techniken und
das kräftemässig Machbare die Grösse des Eingriffes
in die Topographie und die daraus resultierende
Wirkung. Heute ermöglichen die Errungenschaften der
Mechanisierung das Bauen an fast jedem Ort. Um die
Menschen davon zu überzeugen, trotz der offensichtlichen

Machbarkeit auf das Bebauen in besonderen,
schwierigen Topographien zu verzichten, genügen
blosse Sachargumente nicht. Es muss die Stärke
einer übergeordneten Idee dazukommen, damit die
persönlichen, nicht selten ökonomischen Interessen
zurückgestellt werden und eine dem Ort dienliche
Baukultur gepflegt wird. Dass der Dorfkörper Vrin
noch immer von den topographischen Formen
bestimmt wird, ist das Resultat von bewusst geführten
Diskursen. In der Wirkung des Vriner Dorfkörpers tritt
die Schwelle in doppelter Eigenschaft auf; von innen
her rücken die Bauten bis an die sich verändernde
Topographie heran, bis dorthin, wo die Fläche zum
Hang wird. Von aussen dringt die Kulturlandschaft
präzise an den Dorfkörper heran. Zwei Autonomien
treffen sich an diesen Übergängen.

Anders ist es im Innern des Dorfes, dort sind die
Grenzen weicher. Die Schwellen sind anders gelegt.
Am Dorfplatz, dem Versammlungs- und Verhandlungsort

der Gemeinschaft, treffen räumliche, materielle

und kulturelle Kräfte aufeinander. Dieser Platz ist
eingebunden in ein weit verzweigtes Netz von
Strassen, Fusswegen und Pfaden. Seine jeweils fliessenden

Übergänge sind wesentlich für das Verstehen
des Dorfes in seiner ganzheitlichen Funktion. Der
Dorfplatz hat neuerdings eine neue Oberfläche aus
Gneis bekommen; die weichen Übergänge zwischen
Platz und Seitenwegen zu erhalten, den Platz von
allen Richtungen begehen und über private Grundstücke

erreichen zu können, ist Bedingung für die
soziale Verankerung dieses besonderen Ortes. Bei
der neuen Platzgestaltung ist ein kultureller Akt



gelungen, eine Verdichtung des geschichtlichen und

kulturellen Gedächtnisses in folgendem Sinn: Die

Beziehungen über die Greina zum Süden wurden
während Jahrhunderten gepflegt, beispielsweise
haben im 17. Jahrhundert die Südländer die Vriner

Dorfkirche gebaut. In den letzten Jahrzehnten ist das

verebbt. Weil wir ohnehin kein eigenes, geeignetes
Gestein für die Platzbildung haben, kommt dieses

nun aus dem nahen Bleniotal. Der Stein wird zum
Schwellenbildner und wirbt für eine Stärkung der

Beziehungen zwischen den Romanen und den

Tessinern.

SCHWELLEN ZWISCHEN DIESSEITS UND JENSEITS

Wie bei kaum einem anderen Projekt galt es bei der

Planung der Stiva da morts, dem Aufbahrungsraum
für die Verstorbenen, Schwellen unterschiedlichster
Art zu berücksichtigen. Die Vriner wünschten sich

einen Wandel im Umgang mit den Toten. Man wollte
einen öffentlichen Aufbahrungsraum. Es gibt einige
Gründe dafür. Immer mehr Vriner verlassen im Alter
das Dorf und verbringen das Lebensende im Altersund

Pflegeheim. Beim Tod ist die private Stube nicht
mehr da, um sie während der Trauerzeit aufzubahren.

Letzteres war aber nur vordergründig relevant für
die Absicht zum Bau eines öffentlichen Aufbahrungs-
raumes. Vielmehr suchte sich da eine akute Realität

ihre Legitimation: die Verdrängung des Todes. Diese

Wahrnehmung bildete den Ausgangspunkt für die

Architektur. Es folgte eine der intensivsten
Auseinandersetzungen, die ich bisher als Architekt geführt
habe.

Der Tod wird noch immer bei vielen Menschen als

die Schwelle vom Diesseits zum Jenseits betrachtet.
Trotz der angesprochenen Verdrängung des Todes

gilt es, eine Form im Umgang mit dem Tod zu finden

- wir sind nicht unsterblich. Wer sind wir, wo kommen
wir her, wo gehen wir hin, was erwartet uns? Aus
solchen Fragen schöpft der Mensch seinen Willen zur
Existenz. Wären die Fragen erschöpft und geklärt, so
würde auch die Hoffnung sterben. Im Zusammenhang

mit Leben und Tod scheinen reale wie auch

unsichtbare Schwellen von Relevanz zu sein. Für die

Verarbeitung der Trauer, das Hauptthema bei der
Stiva da morts, ist das Ritual eine wichtige Grösse
und eine entscheidende Hilfe. Es repräsentiert und

garantiert Kontinuität. Auch im Ritual ist das Setzen

von Schwellen von essenzieller Bedeutung. Verändere

ich zu viel, so stirbt das Ritual, bleibt es unre-

flektiert, so wird es zur Folklore.



Der Gang zum Friedhof ist einer der emotionalsten
Momente der Trauerfeier. Bereits bei den
Überlegungen zur Positionierung des Aufbahrungshauses
hatte der Trauerzug einen entscheidenden Einfluss.
Die Stiva da morts steht ausserhalb des Friedhofes.
Es gibt zwei Zugänge zum Gebäude, einen über den
Friedhof und einen durch die Gasse. Der Besucher
entscheidet beim Gang zur Totenstube selber,
welchen Weg er nehmen will. Diese beiden Möglichkeiten

lagen vielen Entscheidungen im Bauprozess der
Stiva da morts zugrunde. Für den abschließenden
Trauerzug gibt es dann keine Wahlmöglichkeiten, er
geht von der Stiva da morts aus, führt durch die
Gasse, zum Dorfplatz und in den Friedhof. Die
Trauer kann man ausblenden, den Gang in den
Friedhof nur schwer. Beim Beginn des Trauerzuges
geht das grosse Tor der Stiva da morts auf. Der
Raum öffnet sich zur Dorfgasse, er verliert seine
Intimität und wird öffentlich. Eine besondere
Holzschwelle wird ausgeklappt, der Tote wird über sie
getragen. Hat der Sarg das Haus verlassen,
verschwindet die Schwelle und eine Art von Gewöhnlichkeit,

die für das Leben unverzichtbar ist, hält
Einzug.

Die Stiva da morts ist ein Bindeglied zwischen sakral
und profan, sie steht zwischen Dorf und Kirche. Dort,
ganz nahe am Friedhof verläuft die Grenzlinie
zwischen Leben und Tod. Der Friedhof ist für viele eine
bedrohliche Schwellenzone. Verständlich und paradox

zugleich; im Friedhof ist man vereint. Das Haus
selber wird durch seine Situierung zur Schwelle.
Diese Funktion hat auch einen für das Dorf neuen
Haustyp herausgebracht. Der Hierarchie der Bauten
wurde ein neues Glied angefügt. Gebaut ist die Stiva
da morts wie die Häuser, in Holzstrickbauweise. Die
Wirkung der Wände unterscheidet sich aber von der
der Wohnhäuser. Sie sind aus weissem Kasein und
suchen den Bezug zur Kirche. Das Holz wurde
einem ähnlichen Veredelungsprozess unterzogen,
wie es beim Stein des Sakralbaus geschehen ist.

SCHWELLEN IN DER KONSTRUKTION

Auch beim Konstruieren allgemein und ganz besonders

im Strickbau geht es ständig um das Etablieren
und Ausloten von Schwellen. Die Grenzen der
Konstruktion ausmitteln, ohne jedoch dabei gegen die
Grundregeln des Strickbaus zu Verstössen, bleibt
die grosse Herausforderung bei dieser Konstruktionsart.

Im Spiel von Raumverdrängung und Raum-
umschliessung findet sich die Faszination des Ent-

werfens. Das Charakteristische beim Strickbau sind
die einzeln in Erscheinung tretenden Raumzellen.
Erst durch das Verstricken in den Ecken bekommt
die Konstruktion ihre Stabilität. Beim Prozess des
Anverwandelns und Entwickeins, der beim Strickbau
bei der Struktur beginnt und bis zum Atmosphärischen

reicht, scheint die entscheidende Frage zu
sein, ob die Identität des Typus beibehalten werden
kann. Wird das Neue aus den besonderen
Eigenschaften und Möglichkeiten der Konstruktion gewonnen

oder wird ein bevorzugtes Material und eine
daraus entwickelte Konstruktion für zeitgemässe
Bilder verbraucht?

Im Inneren der Stiva da morts war das Kalkül der zu
unterstützenden Ereignisse vorrangig, die bei dieser
besonderen Nutzung von Bedeutung sind. Wie fühlt
sich der Mensch in der Phase der Trauer, wie bewegt
er sich, was stört ihn, was freut ihn? Weil die
Menschen unterschiedlich sind, lassen sich diese Fragen
nicht abschliessend beantworten. Trotzdem wurde
versucht, räumliche Sequenzen einzuarbeiten, die
diesen individuellen Ausprägungen gerecht werden.
Sind die Strukturen zu offen, verhindern sie soziale
Übergänge, sind sie hingegen zu geschlossen, so
finden die Ereignisse keine Unterstützung. Die Fenster

der Stiva da morts sind hoch, dafür ziemlich
schmal. Die einzelnen Fensterelemente sind
unterschiedlich tief in die Laibung gesetzt. Dadurch ergeben

sich innere wie äussere Nischen und auch sie
haben Schwellenfunktion. Das Fenster ist somit
mehr als ein Trennendes von innen und aussen, es
ist selber Raum. Der im Raum sich befindende
Mensch kann selber bestimmen, was er sehen will
und ob er gesehen werden soll. In der Wahl seiner
Bewegungen kann er Intimität bewahren. Er ist
geschützt vor Einblicken und verliert die Kontrolle
nicht.

SCHWELLEN ZWISCHEN MENSCH UND NATUR

Die Schwelle ist eine der eindrücklichsten
Metaphern im und für das Leben. Wir erleben ihr materielles

Gegenstück als physische Schwelle, die wir täglich

betreten oder uns den Zugang versperrt. Aber
auch mythische Schwellen sind präsent und Schwellen

als Vorstellungen, die uns vor Gefahren und
imaginären Gegnern schützen. Schwellen ist mit
Aufmerksamkeit und mit Vorsicht zu begegnen. Der
Schritt über die Schwelle kann eine Gunst sein, kann
uns vor einem Verlust bewahren, etwas kann verloren

gehen, etwas kann gewonnen werden.



Beim architektonischen Entwerfen geht es ständig
um das Setzen und Bilden von Schwellen. Was ist

neu, was ist gewöhnlich, wie soll es sein und warum?
Besonders in der Schaffung von Orten, von spezifischen

Orten, sind diese Fragen von Relevanz. Ist die
Kultur noch ein glaubhaftes Ziel der Architektur, so
bleibt die Differenz ihr Wesen. Differenzen zu verstärken

bleibt für mich eine der grössten Herausforderung

in der Architektur. Differenzen schaffen heisst
über das Objekthafte hinauszudenken. Mit Differenzen

verstärken meine ich die Stärkung der
unverwechselbaren Relevanz des bestimmten Ortes.
Letztendlich ist aber nicht die blosse Differenz an sich

entscheidend, sondern die sich daraus entwickelnde
Identität. Diese Differenz verlangt nach Schwellen,
solchen, vor denen man anhalten muss, aber auch

solchen, die man übertreten soll. Für die Zukunft
unserer Lebensräume muss es uns gelingen einen
unmittelbaren Bezug zwischen Mensch und Natur zu |
finden. Einen direkten und selbstverständlichen f
Bezug, bei dem die Natur weniger Ware und Res-

<
source wäre. Die Schwelle zwischen Natur und Kultur §

muss dafür neu gesetzt werden. Das Ziel wäre eine 0

Art der Versöhnung zwischen den Extrempositionen
Schutz und Markt, eine Art der Deckungsgleichheit
zwischen Natur und Kultur, in der die Unterscheidung
von Natur und Kultur nicht so zentral ist wie im heute
dominierenden Naturverständnis. Mit ihr Hesse sich <§

das oftmalige Scheitern beider Gruppierungen
überwinden; das der Schützer und jenes der frenetischen
Entwickler. Beiden gelingt die Verwirklichung ihres
Zieles nämlich nicht; die einen erreichen den Schutz
als umfassende Haltung der Gesellschaft nicht, die
anderen bringen keine dauerhaften und organischen
Modelle des Wirtschaftens zustande. Eine Auflösung
der Trennung von Natur und Kultur wäre erstrebenswert.

Bei diesen notwendigen Dialogen stellt sich die
Frage, ob es gelingt zwischen den unterschiedlichen
Positionen das Gemeinsame zu finden, als Verbindung.

Hier geht es um Fragen zwischen den Kulturen.

Schwellen mit Respekt zu begegnen würde eine
Kultur zum Ausdruck bringen: Das Spezifische des
Anderen wird zum Wert des Eigenen - eine interessantere

Lebenswelt für alle.

Ich werde immer wieder zurückkehren an den Ort
meiner Lieblingsschwelle, die Schwelle des
Kuhstalles. Dort, wo die Erinnerungen aus meiner Kind- GionA. Caminada, geb. 1957
heit abgelagert sind. Sie birgt Geheimnisse und

Hoffnungen. Sie ist Realität und Utopie zugleich. Zeigt führt ein eigenes Architekturbüro in
auch Dinge, die nur ich verstehe, weil sie zu mir Vrin und ist Professor für Architek-

gehören. tur und Entwurf an der ETH Zürich.


	Schwellen in der Architektur

