
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2012)

Heft: 21

Artikel: Für und wider die Natur

Autor: Caminada, Gion A. / Hampe, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FUR UND WIDER
DIE NATUR
Im Interview mit trans
sprechen Gion A.
Caminada und Michael
Hampe über die Über-
ästhetisierung der
Architektur, die Bedeutung
von Gemeinschaften und
die Schwierigkeit von
Exzellenzvorbildern.

Und erklären, wieso es
Zeit für eine neue
Weltordnung ist.

038 Ö d



Yvonne Michel (ym): In Zeiten, in denen der
Begriff <Naturschutz> in aller Munde ist,
schreiben Sie, Herr Hampe, am 20. August
2011 einen provokativen Artikel in der <NZZ>,

«Die Natur gibt es nicht». Herr Caminada aber
betreibt mit seiner ortsspezifischen und

nachhaltigen Architektur im weitesten Sinn
Naturschutz. Gibt es da einen Widerspruch?

Michael Hampe (mh): Ich glaube nicht,
dass es einen gibt. Ein Gebäude ist etwas
sehr Konkretes, das sich auf eine
Landschaft beziehen kann, sich damit aber nicht
anmasst, eine Behauptung über die Natur
als Ganzes zu machen. Naturschutz und
Naturbeherrschung haben dagegen als
Begriffe eine Gemeinsamkeit: In beiden
Fällen stellt sich der Mensch etwas
fiktivem, «der Natur als Ganzes», gegenüber.
Dabei vergessen wir, dass wir selbst in «der

Natur» vorkommen und sie nie als Ganzes
betrachten können. Stattdessen sollten wir
von einer Interaktion zwischen Einzelnem
sprechen, da wirken wir einerseits auf
einzelne natürliche Gegenstände ein, andererseits

reagiert das, worauf wir einwirken, auf
eine spezifische Weise, die es wiederum
wahrzunehmen gilt.

ym: Welche Rolle spielt die Natur in Ihrer
Architekturauffassung, Herr Caminada?

Gion A. Caminada (gac): Ich befürworte die
Auflösung einer Trennung von Kultur und
Natur. Aus meiner persönlichen Erfahrung
gibt es die Idylle nicht und eine Romantisierung

der Natur ist nur durch diejenigen
Menschen möglich, die einen distanzierten
Bezug zur Natur haben. Mir scheint das
richtige Mass zwischen Achtsamkeit und
Aneignung wichtig. Wir sollten lernen die
Natur weniger als Ware und Ressource zu
sehen und damit die Trennung von Objekt
und Subjekt zu überwinden suchen. Der
Architektur eröffnet sich ein grosses Potenzial,

wenn es uns gelingt, ein Gespür für
natürliche Phänomene zu entwickeln. Im

Zusammenhang mit neuen technischen
Errungenschaften sehe ich grosse Qualitäten,

vor allem beim Wohnen.

Viviane Ehrensberger (ve): Herr Hampe,
welche Gefahren birgt denn die Ideologie
«Natur»?

mh: Wenn ich von Ideologie spreche, meine
ich einen abstrakten Gedankenzusammenhang,

der immer dann zum Zuge kommt,
wenn man mit einem konkreten Problem
nicht weiterkommt. Wenn man nicht weiss,
wie man einen Betrieb im Unterschied zu
einem Biidungssystem organisieren soll, lässt
man auf beide die Marktsprache los. Dabei
sollte man, statt auf die abstrakte Ebene

hinaus zu fliehen, viel eher in die Konkretisierung

hineinzoomen. Dies geschieht häufig,
wenn von «dem Natürlichen» die Rede ist,
eben nicht. Solche Diskussionen enden
dann in einem Wortstreit darüber, was

eigentlich «natürlich» ist, statt in einem
Interessenaustausch darüber, ob ein Baum
gefällt werden soll oder nicht.

ve: Analog dazu könnte man das Prinzip
«Ordnung» oder «Ordnung schaffen» als eine
solche Ideologie verstehen. Ist das vergleichbar

mit dem Vorwand des «Natürlichen»?

mh: Den Ordnungsbegriff finde ich ähnlich
schwierig, auch wenn er leichter konkretisierbar

ist. Es gibt verschiedenste Ordnungen,
geometrische Ordnung, Ordnung des Lebendigen

oder zeitliche Ordnungen. Geschichtlich

wurden Orientierungsprobleme häufig
mit dem Hinweis auf bestimmte Ordnungen
gelöst. Beispielsweise die Jahreszeiten: Da

wechseln sich Farbe, Gerüche, Fruchtbarkeit
und Unfruchtbarkeit ab. Das hilft uns, uns in

der Zeit zu orientieren.

gac: Ich denke, Ordnung entsteht zuerst
einmal im Kopf. Gerade in der Architektur ist
es unverzichtbar, diese Ordnung mit den
Sinnen zu überprüfen. Eine Trennung
zwischen Geist und Gefühl bringt kaum
Herausragendes hervor. Architektur sollte
immer eine Kombination dieser zwei Ebenen
sein. Bevor wir überhaupt damit beginnen
können, zu ordnen, braucht es Wissen und
eine bestimmte Intention. Ich kann nicht
ernsthaft über die Gesetzmässigkeiten
einer Konstruktion reden, wenn ich die
Eigenschaften des Materials nicht kenne.
Wenn ich dann dieser Rationalität der
Konstruktion eine Art Poesie entlocken kann, so
formt sich ein hochwertiges Raumgefühl.

mh: Im Gegensatz zur Wissenschaft hat die
Architektur ein ganz eigenes Ordnungsverständnis.

Seit Spinoza gibt es die Vorstellung
des «individuellen Gesetzes», den Gedanken,
dass auch jedes Individuum seiner eigenen
Ordnung folgt, und ich, wenn ich dem Individuum

gerecht werden will, herausfinden
muss, welche Ordnung das ist. Das scheint
mir beim Material in Kunst und Architektur
ähnlich.

gac. Damit zeigt sich wieder, dass die reine
Wissenschaft für die Architektur nicht
ausreicht. Ereignisse, Zufälle und Emotionen
sind genauso wichtig wie Statik, Physik
oder Technik.

ym: In unserem Lehrplan bleibt wenig Platz,
ein Material wirklich verstehen zu lernen.
Nicht nur im Sinne von Bauphysik sondern
auch auf seiner...

gac:... auf seiner sinnlichen Ebene?

ym: Genau.

mh: Vielleicht liegt das daran, dass die
Gefahr grösser ist, wenn Sie grundlegende
statische Prinzipien nicht kennen, als wenn
Sie die einzelnen Materialien nicht kennen.

gac: Für die Erlangung eines
Grundverständnisses ist das so. Wobei zu bemerken
ist, dass man zumeist von statischen
Prinzipien sogleich zu ästhetischen Anstrengungen

übergeht. Ich wünschte mir eine
stärkere Dialektik im Entwurf. Heute wird
praktisch alles ästhetisiert, auch in der
Architektur geht es vor allem darum, ästhetisch

wunderbare Objekte zu erschaffen. Für
die Zukunft, vor allem dann, wenn wir der
Kultur eine ernsthafte Rolle zuteilen wollen
und damit gegen die Zerstörung der Vielfalt
aktiv werden, braucht es einen Zugang
ausserhalb dieses Objekt-Denkens. Die Form

muss vermehrt eine Folge sein von
Konstruktion, Funktion, Gemeinschaft, Hierarchie
und Idee. Sinnlich-konstruktives Entwerfen
fordert viel Wissen über die eigentliche
Konstruktion. Dass kann man nicht von
heute auf morgen lernen. Für gewisse Dinge
muss man alt werden.

ym: Das hat mit der Erfahrung zu tun, die
man auf seinem Weg sammelt.

gac: Mit Erfahrung allein ist es nicht getan.
Erfahrung kann auch kontraproduktiv sein.
Ein Mensch mit viel Erfahrung hört
gelegentlich auf, sich die Frage zu stellen, ob
irgendwo noch mehr drin sein könnte als
das, was er weiss. Es ist wichtig, die Neugier

aufrecht zu erhalten.

ym: Nicht nur der Bezug zum Material
scheint verloren zu gehen, sondern auch
der Bezug zum Ort. Wir können uns nicht
länger mit unserem Wohnsitz identifizieren,
Heimat hat an Bedeutung verloren. Was
sind denn die Risiken und Potenziale von
architektonischer wie gesellschaftlicher
Ordnung, was ihre globalen Auswirkungen?

mh: Unsere Zeit- und Raumwahrnehmung
wird momentan von einem ökonomischen
Denken dominiert. Die Bedeutung eines Orts
wird von seiner Relevanz im Marktgeschehen
abhängig gemacht. Ein Ort mit Flugplatz ist
wichtiger als ein Ort ohne Flugplatz. Für den
Markt ist es unwesentlich, wo ich geboren
worden und aufgewachsen bin. Die Frage ist,
sind wir in der Lage, Relevanzordnungen für
Orte herzustellen, die nicht durch Märkte
definiert sind, sondern durch Lebensläufe
und physiologische Geschehnisse?

gac: Der Ökonom redet von «potenzialarmen
Räumen». Ein schrecklicher Begriff. Potenzial
hat immer mit Interessen zu tun und Interessen

sind als solche änderbar. Wir müssen
eine etwas reicher abgestützte Lebenshaltung

anstreben. Man hört oft, dass die
Architektur ohne Einfluss auf das Soziale bleibe.
Ein Stück weit stimmt das. Ich bin aber der
festen Überzeugung, dass aus architektonischen

Qualitäten neue Werte entstehen. Das
führt zu einem veränderten Bewusstsein
und dieses andere Bewusstsein zieht soziale

Veränderung mit sich.



ve: Brauchen wir heute in Zeiten des
Individualismus und der sozialen Umbrüche gar
eine neue Ordnung? Wie könnte die aussehen

und welche Rolle nimmt der Architekt
darin ein?

gac: Der Mensch tut sich schwer mit der Freiheit.

Er sucht ständig nach Halt. Und innerhalb

der vielen Wahlmöglichkeiten einen Halt
und eine Ordnung zu finden, ist nicht immer
einfach. In der Architektur hat die Freiheit
seltsame Formen hervor gebracht.
Gemeinschaftsordnungen und Hierarchien sind
verschwunden, Materialien werden beliebig
zusammengetragen, in den Fassaden werden
Fenster wie zufällig verteilt. Nicht nur aus
einer kulturellen Betrachtung heraus kann

man von einem Scheitern sprechen. Ich

glaube, wir brauchen wieder mehr Ordnung,
eine, die über das individuelle Interesse
hinaus reicht. Tragfähige Ordnung kann ich

nur schaffen, wenn ich etwas verstehe und
begreife. Nähe gewinnen ist angesagt. Ich

höre oft, wir denken und bauen zu lokal.
Lokal denken und arbeiten heisst für mich,
Dinge zu machen, die ich einigermassen zu
Begreifen im Stande bin. Mit diesem Ansatz
betrachtet findet lokales Bauen - mehr oder
minder - überall statt.
Ich bin sicher, dass man mit der «Differenz»

als Planungsmoment Ordnung schaffen kann.
In der Schweiz haben wir eine ziemliche Vielfalt,

an Klima, Topografie, Sprachen oder
Bautraditionen. Und es wäre viel interessanter,

die zu aktivieren und zu verstärken, als
diese Differenzen zu vernichten. Dabei muss
der Spielraum eingeengt werden, z. B. bei der
Wahl des Materials. Für mich ist die Differenz
als Arbeitsinstrument eine Art Kompensation
für die fehlende Lenkungsrolle, die Ethik und
Moral innehatten. Ohne ein bewusstes
Aufräumen und ohne eine Ordnung zu schaffen,
entsteht wenig Kulturelles.

ve: Also sehen Sie Grenzen als eine
Notwendigkeit für den kreativen Prozess?

gac: Sich abgrenzen ist für den Menschen
etwas Wesentliches. Ohne Grenzen ist kein
Freiraum in Sicht. Dadurch entsteht Identität
und Zugehörigkeit. Und das wiederum
schafft Sinn und Verantwortung.

ym: Würden Sie Zugehörigkeit und Gemeinschaft

als ein menschliches Grundbedürfnis
bezeichnen?

mh: Es kommt auf die Gemeinschaft an. Es

gibt sicherlich ein menschliches Grundbedürfnis

nach der familiären Gemeinschaft.
Die spielt auch in der Architektur eine wichtige

Rolle. Gibt es ein Grundbedürfnis nach
klösterlicher, staatlicher oder politischer
Gemeinschaft? Eine schwierige Frage. Ich

glaube, Menschen bilden unter bestimmten
kulturellen Bedingungen eine ganze Reihe

von Gemeinschaften. Doch verschwinden
die Bedingungen, verschwinden auch die
Gemeinschaften.

ve: Müsste die Architektur stärker auf diese
Gemeinschaften, auf die Patchwork-Familie
oder die Alters-WG, reagieren?

mh: Das hängt davon ab, ob Sie die Kreativität

des Architekten reaktiv oder konstruktiv

sehen. Einerseits glaube ich, dass die
Kreativität die Reaktion braucht, dass die
absolute Freiheit nicht zu Kreativität führt.
Andererseits hat Kreativität immer etwas
konstruktives. Vielleicht fällt dem Architekten

ja eine neue Form der Gesellschaft ein,
und er entwirft dafür ein Haus, und dann
reagiert die Gesellschaft auf das Haus und
nicht umgekehrt. Ich finde das denkbar.

gac: Mich interessiert sehr stark die Frage,
ob eine Gemeinschaft in der heutigen Zeit
eine bestimmte Idee tragen kann. In der
Gemeinschaft muss oder musste man
früher, im Gegensatz zur heutigen Gesellschaft,

solidarisch sein, sonst war die Existenz

gefährdet. In allen Gemeinschaften
müssen Konflikte ausgetragen und auch
ertragen werden, in welcher Form auch
immer. Heute ginge es darum, eine Diskussion

zu führen und am Schluss zu einer
völlig neuen Lösung zu gelangen. Das sehe
ich als die grosse Herausforderung zukünftiger

Gemeinschaften. Ich halte sie für
tragfähige Elemente für morgen.

ym: Doch besonders beim Wohnen scheinen

wir in der Vergangenheit zu leben.
Müsste die Architektur nicht zumindest
versuchen, auf die sozialen Veränderungen zu
reagieren?

gac: Ich glaube, Architektur soll nicht zu
schnell und mit kurzlebigen Formen auf
Wechsel reagieren. Zuerst geht es darum,
zu erkennen, was beim Menschen konstant
geblieben ist. Ein gutes Haus ist nicht bloss
eine Antwort auf die menschlichen Bedürfnisse,

sondern es hat eine gewisse Autonomie,

wie der Mensch, der darin wohnt. Es

zwingt dich zu gewissen Dingen und
Verhaltensweisen und wirkt in dem Sinne ordnend.
Ein Haus, das alles macht, was ich will,
jedes Bedürfnis befriedigt, ist ein Haus, das
ich nicht auf lange Zeit bewohnen möchte.
Wie überall geht es darum, eine Spannung
aufrecht zu erhalten.

mh: Mich interessiert, wie das Haus zur
Stadt und zur Landschaft steht.
Landschaftsarchitektur und Städteplanung
reagieren sehr stark auf soziale Vorstellungen.

Da wurden ja auch immer wieder
andere Ideale verfolgt. Das Verhältnis von
Hausstruktur, Städteplanung und
Landschaftsarchitektur beantwortet uns vielleicht
auch die Frage nach dem Verhältnis von
Architektur und Gemeinschaft.

ve: Im Begriff der Ordnung schwingt immer
auch das «In Ordnung» mit. «In Ordnung»
wird dann angewendet, wenn etwas genügt.
Schweizer Architektur scheint oft das



«Genügend» anzustreben statt das «Exzellent».

Reicht das?

gac: Jacques Herzog hat kürzlich gesagt,
die Architektur der Schweiz sei hohes
Mittelmass. Aber das ganz Grosse geschehe
selten. Was immer man darunter versteht,
dieses Andere ist halt nicht einfach so lernbar.

Dafür braucht es Zeit, nebst einem

grossen Wissen auch Erfahrung. Natürlich
kann man sich eine grosse Vision ausdenken,

aber sie muss auch umsetzbar sein.
Und entscheidend ist auch, im Voraus zu
wissen, wie dieses Neue wirken wird.

wir uns um einen anderen Bezug zur Natur
bemühen. Damit meine ich nicht «die Natur»

als etwas Allgemeines, sondern als etwas
Unmittelbares, vor unseren Fenstern, was
unsere Sinne berührt. Es gilt, diese Schönheit

zu begreifen und sie ins Werk hereinzunehmen.

Wie soll der Mensch einen Beitrag
zum Grossen leisten, wenn er das Eigene,
das Unmittelbare nicht einigermassen
kennt?

Das Gespräch wurde im August 2012 von Viviane

Ehrensberger und Yvonne Michel
aufgezeichnet.

ve: Das ist der Schweizer Pragmatismus.

ym: Wenn ich durch die Diplomausstellung
gehe, habe ich den Eindruck, dass alles
gleich aussieht.

gac: In der Regel wird eben das Grundsätzliche

der Architektur vermittelt. Das ist
natürlich wichtig. Wenn ich jedoch aus einer
kulturellen Basis zu entwerfen beginne,
dann stellen sich ganz andere Fragen. Und
es folgen andere Formen. Bei der Totenstube

in Vrin habe ich mich zuerst einmal
mit dem Tod auseinandergesetzt und nicht
schon mit der Frage nach Form und
Ausdruck. Wenn wir mehr so beginnen würden,
wäre die Architektur differenzierter und wir
hätten nicht diesen globalen Einheitsbrei.
Vielleicht ist die Phase des Diploms dafür
etwas zu früh?

mh: Mich interessiert, woher der Massstab
für Exzellenz kommt. Meiner Erfahrung nach
kommt es genau dort, wo Rankings passieren,

zu einer Homogenisierung, weil sich
jeder nach dem richtet, was an der Spitze
steht. Darum müsste man den Exzellenzmassstab

abschaffen und schauen, was
herauskommt, wenn die Leute auf sich
selbst gestellt sind. Daraus würde viel eher
Originalität und Vielfalt entstehen.

ym: Ich vermisse in vielen Entwürfen eine
klare Haltung gegenüber der Welt.

mh: In allen Ausbildungsprozessen sollte
angestrebt werden, dass man mit dem, was
man hervorbringt, auf die Welt reagieren
kann. Doch wenn man auf die Welt reagieren

will, muss man zuerst einmal wissen,
wer man selbst ist. Und wenn einem das im

Bildungsprozess abgewöhnt wird, beispielsweise

durch Exzellenzvorbilder, dann kann
man auch nicht auf die Welt reagieren,
sondern stets nur das Exzellente imitieren.
Darin sehe ich den Grund für die Seelenlo-
sigkeit gewisser Produkte.

gac: Ich frage mich, ob wir überhaupt auf
die Welt im Grossen reagieren können. Ich

glaube, die Welt im Kleinen ist schon viel zu

gross, um sie zu begreifen. Um etwas
bewirken zu können, müssen wir mehr
Nähe gewinnen zu den Dingen. Auch sollten

Gion A. Caminada,geb. igg7

Nach der Ausbildung zum
Bauschreiner und dem Besuch der

Kunstgewerbeschule Zürich absolviert

er ein Nachdiplomstudium an
der ETH Zürich, an der er heute als

Professor wirkt. Für Vrin entwickelt
er den Orts- und Gestaltungsplan
und realisiert öffentliche und
private Bauten. Caminada erhielt u. a.

den eidgenössischen Preis für
Kunst, die Auszeichnung für
vorbildhafte Bauten, den
Anerkennungspreis des Kantons Graubünden

und den Internationalen Preis

für Neues Bauen in den Alpen.

MichaelHampe, geb. ig6i

seit 2003 ordentlicher Professor für
Philosophie am Department für
Geistes-, Sozial und Staatswissenschaften

an der ETH Zürich.
Studium der Philosophie, Psychologie
und Germanistik in Heidelberg und
Cambridge. Studium der Biologie
mit den Schwerpunkten Neurobiologie

und Genetik und
wissenschaftlicher Mitarbeiter für Philosophie

in Heidelberg. 1997-1999
Professor für theoretische Philosophie

an der Universität
Gesamthochschule Kassel. 1999-2003 Inhaber

des Lehrstuhls Philosophie II
der Universität Bamberg.


	Für und wider die Natur

