
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2012)

Heft: 20

Artikel: Nietzsche und die "Architektur der Erkennenden"

Autor: Griek, Stephen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NIETZSCHE UND DIE
«ARCHITEKTUR DER

ERKENNENDEN»
Stephen Griek

Um den Versuch eines Bruches mit der Tradition «ideologisch»

zu untermauern beriefen sich einige der wichtigsten
Protagonisten unserer heroischen Moderne auf den

Philosophen Friedrich Nietzsche. Allerdings führt dessen
vielversprechender Aufbruch in eine neue Welt

«Jenseits von Gut und Böse» interessanter Weise zu einer
konsequenten Auflösung der Opposition von Kunst

und Wissenschaft, des Glaubens an eine «wahre» oder «falsche»

Welt, und insbesondere des fingierten Wertes der Wahrheit
für das Leben, bedingt also eine Neuinterpretation

unserer elementaren modernen, postsokratischen Ideen.

«Alle Instinkte, welche sich nicht nach Aussen entladen, wenden sich

nach Innen - dies ist, was ich die Verinnerlichung des Menschen nenne:
damit wächst erst das an den Menschen heran, was man später seine <Seele>

nennt. Die ganze innere Welt, ursprünglich dünn wie zwischen zwei Häute

eingespannt, ist in dem Masse auseinander- und aufgegangen, hat Tiefe,

Breite, Höhe bekommen, als die Entladung des Menschen nach Aussen

gehemmt worden ist.»1

Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral,
DTV, München, 1999, II, § 16, S. 322.

van Eyck, Aldo (zitiert von Lüchinger, A.):
Structuralisme en architecture et urbanisme,
Karl Krämer, Stuttgart, 1981, S. 29.

«Ein halbes Jahrhundert lang lieferten die Architekten ein Aussen für
den Menschen, auch innen. Das ist aber gar nicht ihre Aufgabe: Ihre
Aufgabe besteht darin, ein Innen zu schaffen, auch aussen.»2



Gegenüber der Moderne (20. Jhd.) stellen wir erneut die Frage: Welchen
Sinn verfolgten einige ihrer bedeutendsten Protagonisten mit der «Auflösung»
traditioneller Bau- und Stadtstrukturen (die Smithsons sprachen von «loose

pattern»3) Ermöglichte dies jenes nach Ernst Bloch für die Moderne so charakteristische

Werk der «Öffnung»? Mit Aldo van Eyck könnte man resümierend den

eigentlichen Bruch in der Abkehr von der Aufgabe des Architekten erkennen, ein

«Innen zu schaffen, auch Aussen». Diese vielzitierte Kritik attestiert allerdingst
indirekt der modernen Architektur eine gewichtige Qualität: ihre Sorge einer
intensiven Kontextbezogenheit - denn nur im Sinne einer konsequenten Umkehrung

der traditionellen «Einschliessung» können die Bauten wirklich mit ihrem

Kontext, der Landschaft, interferieren. Die «architektonische Autonomie»4
bezieht sich hiermit vor allem auf die Geschichte unserer Disziplin. Die <Unité

d'habitation) in Marseille ist vielleicht der emblematischste Pionier dieser

Umkehrung, mit welchem Le Corbusier ein im Aussenraum eingebettetes und

von ihm konsequent durchdrungenes Gebäude realisierte (der Wille zur
Transparenz). Der skulpturale Ausdruck des Sockels, welcher unter anderem der Auflösung

eines soliden Gebäudeabdruckes dient (minimale Spur in der Natur), sowie

dessen Pendant auf der Dachterrasse repräsentiert das Experimentieren der

Kunst (Architektur), diese räumliche Interferenz weiter zu intensivieren.5 Weit
entfernt von einer aus ideeller Geometrie abgeleiteten abstrakten Form
versuchte der Künstler hier nichts anderes, als die von Nietzsche so ambitiös
beschriebene Aufgabe zu verwirklichen, den Bau mit seinem gegebenen
spektakulären Kontext in Resonanz zu bringen.6

Die mittelalterliche Stadtstruktur wurde noch entschieden von den

Geländekonfigurationen geprägt; anders ausgedrückt waren es die (göttlichen) Gegebenheiten

der Natur, denen man sich nicht nur aus technischen Gründen unterwarf.

Aus tiefverwurzelter Angst7 passt sich der Mensch der dämonischen Seite der

Natur8 an, deren Spuren noch heute in den sogenannt <organischen> Stadtgrundrissen

des Mittelalters lesbar bleiben. Wie wir wissen ändert sich diese Dominanz
der Furcht im Laufe der Renaissance, nachdrücklicher aber erst im Zeitalter
des Barock. Immer konsequenter wird die Landschaft den architektonischen

Ausschweifungen beigezogen, die Natur wird dem gestalterischen Willen des

Architekten unterworfen. Die Renaissance markiert eine neue Öffnung zur Welt.

Die Erfindung der Perspektive signalisiert eine erste Auflösung der gewohnten
Grenzen des mittelalterlichen Stadtraumes, zuerst ausgedrückt durch die
aufkommenden Trompe-1'œil-Effekte der illusionistischen Malerei in der Architektur. Zur

Ergänzung dieser noch zögernden Schritte zu einer totalen Architektur (im Sinne

einer Beherrschung der Natur) begann man vermehrt, die gesamte Pflanzenwelt
den architektonischen «Gesetzen» zu unterwerfen. Noch gab es keinen Frieden

zwischen Mensch und Natur, und die Architektur ist die repräsentativste Zeichensprache

dieses Machtwillens des Menschen.9 Dieses Zeitalter erklärt «die volle

Hingabe der Persönlichkeit»10 an die Wissenschaft (mit dem von Nietzsche so

bekämpften Ergebnis des theoretischen Menschen), da letztere dem Menschen

potentiell ein nicht zu vernachlässigendes «Gefühl der Macht» verschafft. Mit
Nietzsche darf man jedoch getrost behaupten, dass letztlich nur die Erkenntnis

(oder die absolute Einsicht) der ausschliesslich perspektivischen Essenz jeglicher
Wissenschaft einen möglichen Aufbruch einer zukünftigen «Menschlichkeit»

bedingt.11

Smithson, Alison & Peter: Urban structuring,
studies of Alison & Peter Smithson, Studio Vista,
London, 1967.

Kaufmann, Emil: De Ledoux à Le Corbusier. Origine

et développement de l'architecture autonome,
Livre et communication, Paris, 1990, S. 39-43.
Bernhardt, Uwe: Le Corbusier et le projet de la

modernité, L'Harmattan, Paris, 2002, S. 145.

Nietzsche, Friedrich: Die Philosophie im

tragischen Zeitalter der Griechen, Philipp Reclam,

Stuttgart, 1994, § 3, S. 20.

7 Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur,
Fischer Verlag, Frankfurt a. M., 1972, S. 76f.

8 Bloch, Ernst: Le principe espérance - Les épures
d'un monde meilleur, Gallimard, Paris, 1982,
S. 561.

9 Kaufmann, Emil: De Ledoux à Le Corbusier,
a.a.O., S. 39-43.

10 Nietzsche, Fiedrich: Unzeitgemässe Betrach¬

tungen (II), Insel Verlag, Frankfurt a. M., 1981,
§ 9, S. 174.

11 Nietzsche, Friedrich: Die Fröhliche Wissenschaft,
Alfred Kröner Verlag, Stuttgart, 1986, § 337, S.

225.



«Die Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn.»12

12 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse,

DTV, München, 1999, I, § 4, S. 18.

13 ebd., § 210, S. 144.

14 Kaufmann, Emil: De Ledoux à Le Corbusier,
a.a.O., S. 39-43.

15 Lévinas, Emmanuel: Autrement qu'être ou au-delà
de l'essence, Nijhoff, La Haye, 1974, S. 232.

16 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse,
a.a.O., Vorrede, S. 12.

17 Nietzsche, Friedrich: Fragments posthumes.
Début 1888 - début janvier 1889, (Œuvres
philosophiques complètes, Éditions Gallimard, «NRF»,

Paris, 1968-1997, tome VII), § 18 (14), p. 283.
18 Popper, Karl Raimund: La société ouverte et

ses ennemis (tome 2). Hegel et Marx, Éditions

du Seuil, Paris, 1979, S. 18-55; Popper, Karl
Raimund: Misère de l'historicisme, Pion, Paris
1956, S. 65.

19 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse,
a.a.O., § 9, p. 22.

Die von Kaufmann beschriebene Auflösung der für den Barock so typischen
«städtebaulichen Verkettung», markiert den schon erwähnten entscheidenden

Wendepunkt in der Architekturgeschichte. Die freie Zuordnung autonomer
Einheiten in einer offenen «Pavillonären Komposition» kann man als erstes Anzeichen

einer vermeintlichen Souveränität gegenüber den «Naturgesetzen» deuten.

Diesen illusionistischen Effekt führt Kaufmann ganz entscheidend auf den

«Chinesen von Königsberg»13 zurück, wie Nietzsche schelmisch den unzureichend

kritischen Kant bezeichnete (Begriffe wie <Gesetze der Causalität> und das

<Ding an sich> bereiteten Nietzsche unzählige schlaflose Nächte). Weder die

architektonisch durchgestaltete Natur, noch die traditionelle Tendenz, den städtischen

Raum anhand harmonisch dekorierter Mauern wie einen nach oben offenen Saal

einzuschliessen (d.h. die Natur auszuschliessen), gehören, wie noch im Barock, zu

den Prioritäten der nunmehr «Aufgeklärten».14

Die Definition der Aufgabe des Architekten, ein «Innen zu schaffen, auch

Aussen», unterliegt einer neuen Prämisse: der «Unmöglichkeit, bei sich zu
bleiben»15 und der damit verbundenen Folge einer Verinnerlichung der Welt;
diesen hellsichtigsten Traum Piatons bezeichnete Giedion später als die Eroberung

des Zeit-Raumes der Moderne. Es eröffnet sich nun erneut eine sehr alte,

metaphysische Perspektive (hat uns doch «der böse Sokrates verdorben»16): Die

Vernunft, auf dem modernen Mythos einer für den Menschen begrifflich zu
bestimmenden <Wahrheit> basierend, beginnt spätestens mit Kant nun auch das

Schicksal der Architektur zu bestimmen, bevor sie dann mit Hegel, der für Nietzsche

als das «grösste Unglück der modernen Philosophie» gilt,17 das gesamte

geschichtliche Geschehen vereinnahmt, bzw. nach Popper mit katastrophalen

Folgen korrumpiert.18 Jedoch sind dank dieser Fiktion die Dämonen vorübergehend

gezähmt. Abgesehen von der noch andauernden, langen und schmerzhaften

Durchquerung des okzidentalen Nihilismus (des prätentiösen Wahrheitsbegriffes),

findet die bedeutendste grossmassstäbliche Öffnung des architektonischen

Raumes statt. Jenseits dieses Durchschreitens (von Gut und Böse) könnte uns die

endgültige Uberwindung des Gegensatzes von Wissenschaft und Kunst sowie von
Philosophie und Religion erwarten. Auch die moderne, seit Sokrates oftmals
wiederkehrende Obsession eines Bruches (Gegensatzes) mit der alten Welt findet in
einer wahrhaftigen Öffnung zur Welt keine Gültigkeit mehr und bliebe nur mehr
eine erneute Manifestation reaktiver (um nicht zu sagen reaktionärer) Kräfte.

Die klassische, vor allem «christliche Metaphysik», suchte stetig eine

der Welt abgewandten Innerlichkeit zu konstruieren, das heisst eine Isolierung
des Individuums von jeglicher äusseren Immanenz (irdisch profane
Wertvorstellungen), um ihre Gemeinschaft wirkungsvoller für die Transzendenz (die

Oktroyierung überirdischer Wertsysteme) verfügbar zu machen. Die schwer

einzuschätzende Bedeutung dieses zwei Jahrtausende anhaltenden «Trainings»
(um mit Sloterdijk zu reden) liegt in der Effizienz der sakralen Baukunst, sich zur
Vermittlung eines revolutionären (durch Piaton vorbereiteten) Wertesystems, als

wahrhaftige Traummaschine zu verstehen, welche als fundamentalste Referenz

für jeglichen Versuch einer gelungenen Synthese aller Künste zu gelten hat.

Nietzsche bekämpft den Mythos der Wahrheit auf allen nur denkbaren

Fronten, um der aus diesem Wahrheitsbegriff entsprungenen Vernunft kein
Entkommen zu lassen. Religion, Philosophie und Architektur beschreiten in seinen



>
IE
=S

Q
Z
<
o
Q
Z
<
u
£
S
tu
X

s
CA
tu
O
Q'
$
X
£

w ü OhS t ° ^CA

P
X

<U £
•2.S §
2
- *5 a

-v ^3

ob °
d ca

c
p
£
oX

CA
d>

cd

£ <t>2 x
<A
d) CA

»S xX) —<

d
cd
£
d
O

<u _j *-»
C3 S
o .2 x
cd

** ^
5 -ö O

st
TD

d
O

cd

6 s
.2 »

«j t« Ü
•3 -S Sr>
S3 "
a
o

ca

s e2 §

3s
Ü
z<J

o g
« »
C U

W i> 44
O '5bjat
W ^ 'Sw « .s

s a

o0
<-> <u

.2 S3

„• 43

'S "O

IS
s o

"H "§

1 2
0)

<U «r
X! .2
H S.

4 2^ a,
2 S"

« .-a

ä -o
c

>-.tCuX HH

~ d
4-4 1)
5

"S £

X
d>

S cd
d)

TD TD

XO
£

P CA

o .2
•s «
a §
« a•n

*3

•S *3 «

§ 2
s» 8
à s-
X cd

d>
TD

cd
CA "X
00 C
C <UX CA

X «A
w d)

faS D
TD

£2 1)

CU TD
<a S

ë '5

O
C
<L>

>
cd

X
Cu
O
d)
eu

c
cd

U
xo

<L>

6
d)
X
ë

s g
> ^
00 "cd

^ S*
S3 •-

a <u
— a
a <—
u o

•S ^o —

0,3
•«s SH*
CA 0>

" S

d
cd <t>

o d
d>

X w
CA

"H
N CA

2 X
O w

Um
d) •-«

X £
X o

es
cd X4
<L>

e
2 -<u —<

TD
d) HH

d)
M

TD
<u
>
O
(h
eu

S 2* c
- cd

e u«it

cd

X
eu TD

*m

2 cd

X 2X X
X J3
2 Iex S

d>
>
cd

X

«M

d)
Ë
d
d
d>

x
o
d
d>
«M

P
CA
t-.
a)
X
Ë
d
d
p
a>
«M

d)
X4—«

4—»

PX4—»

C^'
4-»
P
X
£

TD
d)
> 2O
f-4 TD

CU

d>

g 5
Z CA

< d>

X
W CA

ss
X
cd

£
O
o

d)
X

cd
d)

2
es
cd

<o
>

'ob
d
o
es
cd

U

I

ri Wa oz oc
< w

eu
-s:

q
-St
Q

"5:
ao
V»

ÛQ

d)

O
o*-»
00

4g
o
00

d
ox

U
S
«<

d>

X
es

O

^ CS M

CA

§»
a

ça .24 d>
O

X 0
cd

X 1/5

O ^O ^^ ÎS°*Srn
(ü »—<

a osw r~'
u (N

Sô«ex
Q -a. JJ

2 S3

o a c
C S
"j 3 e
g a «u

o « -S
a Ë

d) P
s >, C

o S üX O CA

5J In X> «u X
cd 3X "55 X

cd

d>
eu
O
d)
X

cd

X

es

oo <D

'C
£

d> d> -
* ^ e S
2 ~ 2 S

CA Wx g d>
.SP Ë

y t>*~
cd

es
cd

oo
es

doX

cd
a> .P£ X

3 73

2 CJ^ X cd

^ *>

^ Xo
oo

•S -s

eu
Ö sX •=
Ë
dc
d>

<o o
CA ÇA CJ

_ O a>

2 eu «

a g-«
«

CÂ

d) -T-J
CJ P

g '•§

2
cou

C
cS

D •— o
C -s CN §

•g C h
S % M

X Gj"

p sd Q
X m4-* o Q

X <N
UM

u
CJ

d
CA

P
Q*

d> Q
d
er

Ë
d)

Ö
d>
CA X4-»

Q
Ö

Q
Ö

.a es
cd

"o Ö
"-S Ja
» H

d>

X
cd

X•*-*
*
O
X

00
g
'o
oo

Ë
cd

TD
es
cd

o «

s 2
• Ë d̂
es er
«s d>

« 2o c
2 «X "H° JS

• CJ

W X
X ^
X ^
"S

«̂u

d fcûX d)
•-»

o .S
c a
CA Cd

T! dX d>
.2 X
•f H

S-^/ »-4

2 -o -
.s IIÖSw o G«äs<A fG
O oo H
-g 2o a 1«

10

S G
*-* d>
S s
d >
d) S
oo Ü
c

Ü? X
a .2
o °*

*—> HH

•33 "g

« s
w s:

O a
d o

o

C^H

O
<u
CJ

d
<u
d
a"
<o

x
• »»s

£
o

TD

t-i
d)
00
d>

g
X

5 2
d) _TD Id

^ .Ë

d
er
d>

od

-
«*x p
erx «

^ o
^ d

-Cj CA

»-H

d) rj00 o
1 -2
.Ë ^

00
g

*>
px ^
5/5 2
.ä Ë

xp d>
00 TD

-Ci
m

-Ci
<N

-Ci

-5*
ö

X
*
o
z<
o
Q
Z
<
u

s
tu
X
Se

s

tu
o
û

X

d>

X

d
o
CJ

X
d

d
o

0
TD

1
d

3
TD

d
o

cd

X

z
O C-.S oLh b.
55 a
w >Ä «û' g

TD
d>
CJ

Ë
p

p
do

xdoo

xH
23
ojj
2
p
CA

d

O
Z<
uo
0*
u
<z>

po
oo

d)
>
PX
do
>-*

o
TD

x"
Ë
P
d)

P
CJ

p
Ë
d)
X-«->

P
Ë

o
TD

d
o

d
d>

x

2
d
o
d>

"d1
oo
d>

X
d)
>
o
(-1
eu
Q c-

po
oo

Z
O
NN

fcss
S .s
o- a

oz
3

dx
Z
O

u£

d do '~
>"» CA

w g
p 2x pw u
u i£
g "3
S3 ed) .P
'ö1 ^§ e
o

d)
d)
X *-*
w Um

TD °
dX es

o O

3
O Ç
>s >
n Q

« g

y 2
Ta

O

s '2 2

• S2 G 3
r^> c/t N!

d>
JS 2 e43 «u— 43

--»

< -O
G

U H
CJ c/î

cä O

Ü
Z

Cd
O
os
Cd
<Â

C «
O o
H 60^ d*5T> .53

S &
J8 §
-«—»

e «
ce ^
o og 2 .2

s" •-1
M S 2
e ou e
•s ^
P <L>

G S

O-
d
o

d
d

d
.2
CJ

d
TD
d>

TD

2o
ob

2
x
d>

do
TD
+-*
PX

H
en
u
C

p
£

<uxH

X ci

c -g o
2 I
M "•P CA

X TJ

P ^
X ^A

•G O 3
Mf\ ^Oû DO »M

P
X
TD
dp

- <>

d >o P
>%x

p
X

>> ^X <o

d C
P XX P

N4
d>
d
<u
oo

<u

X XP w
d (J

CCS <A

c2
2 e
S oP o

d>

X
CJ

'ob
2
>%
dp
d>

do
TD

d
d) oo
H -s
> 43

_ —»

* G° S
c o

40 w
X

§ 2
« U-«

.ÇJ CC

Is
ö 2
S ë

se "H
g £
CA

«Ü U
> gX ^
d .22

•—1 d
^ o

d>
CA X
o 2 Ö

>-»

2 ^° <î
a ^

JA li
-—» Uh
M <J

X
a «1) o

43 -e** ca

s? a
g D
> 2
£ g
o. a

CbH ^ .S

3o
43

'S e
CA d)
OO <o

d x

oo
g
'o
TD

d>
>P

O X

d £
•2 g

lë
C 3•- en

& S
•o 2
£ S3

u OH

8 g
CA .P

'"G §>

Ë «P
O

c2 "
0 ao
s âCE "G

M

G 8
•2 ä

1 !"
>,|
X X

Vn

TD ^
a <u
d) l-H

> «J
O ^CJ
CA <u

d)
Im
d

d> -Hx dw
4—4

p O CAVm

d) d X
4-J

0)
*M

dX CA

•4-»

O
d

P
CA
d)
4-4

P
4—4

O
<o o d
p d CA

'x d>

p x-4-4 "S

d d)

dCA X d
X aj

4—4

dp
CA"

d)
4-» 'C

d) d)
d ° X
.2 ~
Uj> u,

^ s ^
2 43

CA o
—< d> O
CJ x X

'ob
o

X os
P .S2

go d
d Ë

«u
00 Xd w

t-» d>

°e

-c d> Jlx x *M

d>

d> X
d>

g ^

2 o

P
d>
S3 >< 243 iS G^ t 3
U >1 H« c» g

"G ^

X ^x o"*-» eud
«u d>
YX XCA -w
d>

X ^ X
P

I
d)
Xd
d

<u

V-H p goo o P
>-"v G-<

d)
fa «23 ü 50

p 2 2
Oh g

CO d)
X

P
Ë u
d "Q
a

<o
*—» H_4X P
e -2X CA

CA g
P d
a ^

w P
CA O
U*^ d

d>

P x£ ^

P
se
d>

'5b g d
d> 2
5 6b?
P^ S3 c
.g Jâ

CAd)
H *^> c<D <D

^ m O
<U .3
6 3 c
aoË G
c d)

"C *5

ë E

d) "-1

X /£H
X
cd

P tsi IË M
p
60 b.

2
g Ë
3 g
X P
d 1-1

g oo

d) o
-1 dd>

X .«g

^ ^ dT
- x4—<

qj
O

<U O
?>

CA

d
2 o
g x

dp
d "C
p p" >

d
d) CAx •-«

ü Cd
O d)
CU t-*^ d)

2 w

CA

X O

CA CA

d «
2 -2X ^
«• e

P

d
0

'CA Yi 2CA d) X
d> X CA
•- 5 '3OH CE aEoof^>.Ë

.a u o
1«. G
M V. O
4> O
3

h

X U
o -e
h G
& Ë
G 2X

12 G
3 Ë

« «
4-»

g G

Ë «
S) s
S3 P

-o
e

M g
•c S
3 p^ s

_H d)TD d
d) XCA cd

Ë

o

d)
>
PX

d) X
fa pË x

_, d>
-Ç xTD ^ faIn 2O w g* 5 <2
« o° SN,
CA ^
£ p

d) X X

^ 8
d ^o ^
CA «
d) w
O X

TD ^
d 60

p «u

p
Ë
•ux
p
Ë

px

•" <o
d xS gd) H4M

O g
o g
3 43

Ë S
> -C
O go a
w e

£ 2 v
g O. Oh

£ 2 &

^ Ë S^ &ae o.

CA d)
4-* d
O .od

00 et)

G -G
•G ^1—1 u

Ë
O3

O
43o

ce— «
« m
£ û

o g S^ S3 -P CA

X <u

Z > 43
O t«" « MH 43 cCÂ 'C "3
W O •£
1—\ CA^ d> Ui03 S

^ CE S3

O
a ^ x-y CA Al

< -C -Ijsgw s S3

e "a
O G *

T3 3
u s 1

> S -
« o 1

(U p
Ë °°-

'•— 00
£ .S 4
d X <

O P •"

CA r+ I

c:

"2.3
o 43 :
u ^d g -CA X <

P c/T J£ d <

CA .2 '

2 Ä '

ë 2 1

d
o
>->

eu
d) o
d)

TD

£
O
X

X
d>
d)
ood

d>

d
o
d>
oo
p
<-4

d)
>p
d
p

d)

s

d
o
p
N

P
Ë
o
'S
p
doxp

TD
d>

X

I M d
; § .2
1

I C 3
Ä Ë

: o j§
; ^ g
i g Ë
I -P «CPd>
1 u'

H„ 00
' 60 -i C P
1 5S
I X d)
1 TJ o

d
<u

>
px
do
>-»

dT
CJ

dp

o
Un

Z
O
H
C/D

U
D
C



GENTLEMAN. I was just curious. Nfi 07/08
SERGE LANG. But that's all it ever is,

curiosity! [Laughter.]

Serge Lang, The Beauty of
Doing Mathematics, Three Public
Dialogues, Springer Verlag,
New York, 1985, Seiten 18-19.



Perspektiven (bzw. Perspektivismen) gemeinsam ihr Selbstverständnis als Orga-
non einer konsequenten Lebensmetamorphose. Die Methode, im Falle der
Philosophie immer eine tyrannische, nach der «causa prima»19 strebende, bleibt die

gleiche, nur die «Tafeln» werden ausgewechselt. Nicht zufällig nennt er seine

neuen «Tafeln»20 eine Metaphysik der Kunst, um wenigstens einmal eine

allgemeingültige Aussage treffen zu können: die Unmöglichkeit eines Greifens nach
der Realität,21 der «wahren Welt»,22 sowie der irrtümlich angenommene Fortuna-
Effekt der Wahrheit für das Leben.23

Es ist selbstverständlich kein Zufall, dass es sich im Werke Le Corbusiers
bei einigen seiner signifikantesten Realisierungen um Sakralbauten handelt.24 Die
Instruktionen vom Berg Athos (seine religiöse, kulturelle und kultische Nostalgie)25

klingen allerdingst noch in seinen profansten Bauten nach, was unter anderen

auf eindrückliche Weise die Monumente des Kapitals in Chandigarh bezeugen.

Weit entfernt von der den modernen Menschen fatalistisch bedingenden

Bergung des Seins oder Rettung der Erde in der «blauenden Tiefe des Äthers», als

welchen noch Heidegger den Sinn des Erkennens der Wahrheit beschrieb,26 erlöst

uns Nietzsche von jenen metaphysischen Anwandlungen, in dem Begriff der

Wahrheit und den von ihr abgeleiteten Weltvorstellungen etwas anderes als die

pure Manifestation der Kunst zu sehen.27 Indem er die Wissenschaft in die Kunst

integriert (als deren sublimste Form) stellt er uns die Poesie und Spiritualität als

wahrhaftiges Fundament einer anderen Moderne vor. Diese letzte humanistische
Lehre Zarathustras der Bedeutung des Schaffens irdischer Lebensmöglichkeiten28

symbolisiert Le Corbusier mit dem Adler Zarathustras neben der indischen Kuh

(sowie der Schildkröte, des Stiers, der Schlange (die Wahrheit), des Fisches und
dem Menschen seines Modulors) auf dem emaillierten Tor des Parlamentsgebäudes

in Chandigarh.29 Die <Unschuld des (ewigen) Werdens> ist eine der zentralen

Botschaften, welche dieses «fünfte Evangelium»30 (<Also sprach Zarathustra>) der

(christlichen) Tradition entgegen stellt. Die sogenannte Erkenntnis ist nur das

letzte Glied einer animalischen Macht, die uns übersteigt, des < Willens zur Macht>.

Wie könnte man somit lügen, wenn uns doch die Wahrheit unzugänglich bleibt?31

«Die Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn» bedeutet hier explizit den

Ausschluss unserer Urteilskraft bezogen aufdas Wahre oder Unwahre an sich. Wir
befinden uns in einem gewissen Sinne immer schon <Jenseits von Gut und Böse>.

«Wir erkennen dann, dass es keine Sünden im metaphysischen Sinne gibt.»32

Gemäss der Kunst-Metaphysik findet der Mensch einzig und wahrhaftig im
Kreieren (Gestalten, Schöpfen, Erfinden, Entwerfen, usw.) seinen Segen. Nietzsche

anerkennt allerdings den fundamental anthropomorphen Wert der alten

Mythen (Gott, die Wahrheit, der illusorische Atheist der Moderne). Die Ästhetik,
die anthropomorphe Disziplin <par excellence), konvertiert ganz unverschämt

deren Bedeutung. Indem sie die Religion den anderen anthropomorphen Disziplinen,

also den anderen Künsten, zuordnet, gewinnt Gott den Rang der sublimsten

Simplifikation, und das Konzept des Monotheismus wird mit Freud zur
Überwältigstenden aller abstrakter Wunschillusionen.33 Einmal mehr finden wir bei

Freud am Ursprung seines Denkens Nietzsche.

20 «Von alten und neuen Tafeln» Nietzsche, Friedrich:
Also sprach Zarathustra. Ein Buch für alle und
keinen, Alfred Kröner Verlag, Stuttgart, 1988, §

1, S. 217.
21 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse,

a.a.O., § 34, S. 52-54.
22 «Aber damit wird Heraklit ewig recht behalten, dass

das Sein eine leere Fiktion ist. Die <scheinbare> Welt
ist die einzige: die -wahre» Welt ist nur hinzugelogen
[...]» Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung.
Streifzüge eines Unzeitgemässen, Alfred Kröner
Verlag, Stuttgart, 1990, § 2, p. 95.

23 Nietzsche, Friedrich: Le livre du philosophe, Flam¬

marion, Paris, 1991, § 84, S. 72.

24 von Moos, Stanislaus: Le Corbusier. l'architecte
et son mythe, Horizons de France, Paris, 1971,
S. 238.

25 ebd.
26 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze,

Günther Neske Verlag, Stuttgart, 2000, S. 144.
27 Nietzsche, Friedrich: «Zwischen Wissenschaft

und Kunst», § 19 [36], in: Die Philosophie im

tragischen Zeitalter der Griechen, a.a.O., S. 135.

28 Deleuze, Gilles: Nietzsche, PUF, Paris 1999, S. 43.
29 Cohen, Jean-Louis: Le Corbusier. La planète

comme chantier, Les Éditions Textuel, Paris,
2005, S. 146.

30 Sloterdijk, Peter: Über die Verbesserung der

guten Nachricht. Nietzsches fünfte -Evangelium»,
Suhrkamp, Frankfurt a. M., 2001.

31 Nietzsche, Friedrich: Le livre du philosophe,
a.a.O., § 70, S. 66.

32 Nietzsche, Friedrich: Menschliches,
Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister,
Insel Verlag, Frankfurt a. M., 2000, § 56, S. 65.

33 Freud, Sigmund: Der Mann Moses und die
monotheistische Religion, Fischer Verlag,
Frankfurt a. M., 2001.

34 «Le monothéisme comme un minimum d'explication

poétique du monde» Nietzsche, Friedrich: La

naissance de la tragédie (Œuvres philosophiques
complètes, a.a.O., tome I*), § 5 (30), S. 230.

«Der Monotheismus als ein Minimum an poetischer Erklärung der Welt.»34



DIE GEOMETRIE : EINE HUMANWISSENSCHAFT?

«Geometrie und Götter sitzen beisammen!»35

35 «Géométrie et dieux siègent ensemble!»

Le Corbusier, L'Art décoratif d'aujourd'hui,
Flammarion, Paris, 1996, S. IV.

36 Nietzsche, Friedrich: Die Fröhliche Wissenschaft,
a.a.O., § 121, S. 137.

«Das Leben kein Argument. - Wir haben uns eine Welt zurechtgemacht,
in der wir leben können - mit der Annahme von Körpern, Linien, Flächen,

Ursachen und Wirkungen, Bewegung und Ruhe, Gestalt und Inhalt: ohne

diese Glaubensartikel hielte es jetzt keiner aus zu leben! Aber damit sind sie

noch nichts Bewiesenes. Das Leben ist kein Argument; unter den

Bedingungen des Lebens könnte der Irrtum sein.»36

37 Toulmin, Stephen: Cosmopolis. The Hidden

Agenda of Modernity, The Free Press, New York,

1990, S. 175-178.
38 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie aus

dem Geiste der Musik, Insel Verlag,
Frankfurt a. M., 1987, § 12, S. 100.

39 Nietzsche, Friedrich: Morgenröte. Gedanken über
die moralischen Vorurteile, Alfred Kröner Verlag,
Stuttgart 1991, § 550, S. 312.

40 Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht. Versuch
einer Umwertung aller Werte, Alfred Kröner
Verlag, Stuttgart, 1996, § 578, S. 393.

41 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse,
a.a.O., V, § 191, S. 113; Nietzsche, Friedrich: Der

Antichrist, Alfred Kröner Verlag, Stuttgart, 1990, §

14, S. 202-204.
42 Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht, a.a.O.,

§ 95, S. 69.
43 Vogt, Adolf Max: Le Corbusier, le bon sauvage.

Vers une archéologie de la modernité, Infolio
éditions, Gollion, 2003.

44 Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung, a.a.O.,
§ 11, S. 137f.

Mit Nietzsche lässt sich der Einfluss Descartes' aufdie Moderne nicht einfach

als Korrektur der uns von der Tradition überlassenen Unordnung bzw. Irrtümlichkeit

interpretieren,37 sondern vielmehr als Versuch, wissenschaftliche Erkenntnis

(Illusion) in Erlebniswelten zu übersetzen. Die moderne Rationalität ist somit kein

<Prinzip an sich> oder die Suche nach Wahrheit als <causa sui>, sondern eine

Methode, die «Realität der empirischen Welt»38 systematisch in Empfindungen zu

transformieren. Nietzsche prägte die Affekt-Formel, welche die Eloquenz so

unterschiedlicher Geister wie Piaton, Aristoteles, Descartes und Spinoza demaskiert:

«wie müssen alle die Erkenntnis <genossen> haben!»39 Descartes, der «Vater des

Rationalismus (und folglich Grossvater der Revolution)» war allerdingst noch

fromm und oberflächlich (in seiner Verachtung gegen alles Wechselnde),40 doch

Nietzsche bringt diesen abenteuerlichen Skeptizismus aufden Gipfel: «die Vernunft

ist nur ein Werkzeug»,41 und das Reich der Vernunft ist lediglich ein «Zeugnis der

Souveränität des <Willens>» (zur Macht). Descartes, versehentlicher Aristokrat!42

Die Geometrie wird zur experimentellen Wissenschaft,43 wie ein Kinderspiel

des die Welt entdeckenden Menschen. Der kindliche Architekt übt sich im
«kunstvollen, korrekten und grossartigen Spiel der unter dem Licht versammelten

Baukörper» (Le Corbusier). Dass es sich dabei um simple, primäre Volumen handelt,

verstärkt nur die Absicht, anstelle der Form an sich vor allem die Beziehungen

<zwischen> den Volumen betonen zu wollen (nicht das Konstrukt an sich, die

Wahrheit, sondern ausschliesslich deren Bezug <zum-> und <Wert für das Leben>,

wie Nietzsche sagen würde). Schon sehr früh im Werke Le Corbusiers deformieren

die Beziehungen oder Spannungen die sie generierende Form selbst. Was sich

1932 mit dem Schweizer Pavillon noch recht bescheiden vorankündigt, wird im
Spätwerk Ronchamp mit Kühnheit orchestriert. Im «Reiche der Vernunft» ver-
lässt der Architekt das primitive Stadium des Rationalismus, um mit ganzer Kraft
in den Bann des Willens zur Macht gezogen zu werden.

«Der <Architekt> stellt weder einen dionysischen, noch einen
apollinischen Zustand dar: hier ist es der grosse Willensakt, der Wille, der Berge

versetzt, der Rausch des grossen Willens, der zur Kunst verlangt. [...] Architektur

ist eine Art Macht-Beredsamkeit in Formen, bald überredend, selbst

schmeichelnd, bald bloss befehlend.»44

Le Corbusier überwindet die Auto-Sabotage45 jeglicher Überzeugungen.
Weit entfernt von den Manifesten asketischer Denkschulen, welchen vieler seiner

Kollegen unterliegen, stellt er mit dieser sakralen Emotionsmaschine seine

Wandlung zum klassischen, d.h. <unzeitgemässen> Geist in diesem «Zeugnis der



Souveränität des <Willens>»46 unter Beweis. Die Ansicht der Vernunft als privilegiertes

Werkzeug des Willens erlaubt es uns, die Geometrie in der Architektur als

Organon des gegen das pure Wissen gerichteten Effektes der Kunst zu verstehen.47

Nur mit Nietzsche hätten wir einen wirklichen Bruch mit der Vergangenheit
vollziehen können, sicher nicht mit Kant, Hegel oder gar Rousseau.48 Einzig
Nietzsche überwindet die Eitelkeit der Bedürftigen, welche zu einer neuen und

übergeordneten Historizität Zugang finden wollen, in dem sie versuchen, die

Architektur auf die Laufbahn der modernen Wissenschaft zu bringen.49

45 «Uberzeugungen sind Gefängnisse.» Nietzsche,
Friedrich: Der Antichrist, a.a.O., § 54, p. 264.

46 Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht, a.a.O.,
§ 95, S. 69.

47 Nietzsche, Friedrich: La naissance de la tragédie,
Œuvres philosophiques complètes, op. cit., tome
T, § 5 (73), S. 236.

48 Kaufmann, Emil: De Ledoux à Le Corbusier,
a.a.O., S. 33.

49 Damisch, Hubertus, in: ebd., S. 14.

50 Nietzsche, Friedrich: Die Fröhliche Wissenschaft,
a.a.O., § 246, S. 173.

«<Mathematik>. - Wir wollen die Feinheit und Strenge der Mathematik
in alle Wissenschaften hineintreiben, soweit dies nur irgend möglich ist;
nicht im Glauben, dass wir auf diesem Wege die Dinge erkennen werden,
sondern um damit unsere menschliche Relation zu den Dingen <festzu-

stellen>. Die Mathematik ist nur das Mittel der allgemeinen und letzten
Menschenkenntnis.»50

Trotz seines grundlegenden Einverständnisses mit der Avantgarde schrieb

Kaufmann, dass die neuen Prinzipien der Architektur nicht mehr von ihr fremden
äusseren Gesetzen bestimmt werden können,51 obwohl doch der einzig wahrhaftige

Bruch dieser Geschichte explizit in der Abkehr vom architektonischen
<Akademismus> zu sehen bleibt. Einzig das Verweigern dieser Tradition öffnete

den Weg unserer Disziplin zu einem sozialen Phänomen, welches das Leben in
seiner Ganzheit ausserhalb akademischer Schriften und klassischer <Beaux-Arts>-

Normen (Handbücher griechischer Mythologie basieren auf einer Ansammlung
unzähliger «a priori [...] ohne sich jemals um Theorie im eigentlichen Sinne zu

kümmern»52) berührt. In <Vers une architecture) richtet sich das Augenmerk des

Autors gerade aufdiese fremden, ausserhalb derArchitekturstehenden «Gesetze».

Vielleicht liegt das Unrecht der postmodernen Kritik vor allem in ihrer
leichtfertigen Ablehnung dieses (Auf-) Bruchs, welcher damals als exklusives Mittel
verstanden wurde, dem (architektonischen) Nihilismus zu entgehen, der mit dem

Einzug des «Dinges an sich» (Kants Wahrheit) in die später sogenannte Historie
oder Tradition (Hegels Welt-Geist) das Fortschreiten einer entschiedenen

Kontext-<un>bezogenheit (Architektur verstanden als Universalzeichensprache)

untermauerte. Die beschleunigte Integration externer Betrachtungen oder, anders

ausgedrückt, der konsequente Einschluss des alltäglichen Lebens ins Zentrum der

Reflexionen über ein menschlicheres Wohnen53 begann auf unmissverständliche

Weise zu dieser frühen Zeit des Aufbruchs und nicht mit der grossen
postmodernen Versöhnung. Schon für Kaufmann ist der höchste Anspruch dieser

neuen Autonomie nicht die Erscheinung, sondern die «Bewohnbarkeit».54

Die Autonomie betrifft also vielmehr die Unabhängigkeit gegenüber dem traditionellen

Denken in der eigenen Disziplin, als eine Autonomie in Bezug aufden Kontext.

Denn der neue Kontext, in welchem die moderne Architektur ihr «Problem

stellt», ist der soziale Kontext, und nicht mehr die Metaschrift der Historie. Die

moderne Architektur ist in diesem Sinne keine aus abstrakten Ideologien abgeleitete

Formen-Projektion, sondern greift in eine konkrete, soziale und insbesondere

<physische> Welt ein (ohne <Meta->).

«Das Wohnen aber ist <der Grundzug> des Seins, demgemäss die

Sterblichen sind. [...] Wie anders aber können die Sterblichen diesem



Zuspruch entsprechen als dadurch, dass sie an <ihrem> Teil versuchen, von
sich her das Wohnen in das Volle seines Wesens zu bringen?»55

55 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, a.a.O.,
S. 155f.

56 Nietzsche, Friedrich: Die Fröhliche Wissenschaft,
a.a.O., § 280, S. 184f.

57 Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra,
a.a.O., S. 30-34.

58 Damisch, Hubertus, in: Kaufmann, Emil: De

Ledoux à Le Corbusier, a.a.O., S. 14.

59 Nietzsche, Friedrich: Der Antichrist, a.a.O., §

11, S. 200.

60 Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Was ist Philosophie?,
Suhrkamp, Frankfurt a. M., 2000, S. 127.

61 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, a.a.O.,
S. 155f.

62 Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht, a.a.O.,

§ 585, S. 403.

63 Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Was ist Philoso¬

phie?, a.a.O., S. 222.

Hingegen lässt die Ambition einer radikalen Annäherung an die modernen

Wissenschaften die Architektur in einem anderen Sinne zur autonomen, d.h.

von der Welt (der Erscheinungen) abgeschnittenen Disziplin werden. Sie wird,
unter dem Einfluss von Kant, Hegel, usw. anstelle einer «Architektur der

Erkennenden»56 zur Architektur der «Hinterweltler».57 Dessen ungeachtet hat

diese Autonomie die Durchquerung des Nihilismus beschleunigt; sie hat unsere

Disziplin als festen Bestandteil der Ideengeschichte bestätigt. Über cLedoux mit
Kant zu denken>58 nähert sich die Architektur als theoretische Disziplin definitiv
den anderen Denkformen der Fundamentalontologie an. Und, ohne Kant weder

Schopenhauer noch Nietzsche, der dem «Königsberger Chinesentum»59 lediglich
durch seine Überwindung Ehre erweist. Selbst Heideggers Irrfahrt «auf den

Wegen der Reterritorialisierung»60 hat den grossen Verdienst, die Essenz der

Architektur in der Hervorbringung eines Ortes zu sehen, und in der Gleichung
<Bauen Wohnen Denkern den «Grundzug des Seins»61 zu erkennen. Bauen heisst

hier schonen, freisetzen und einfrieden, einräumen, bewahren durch Schutz: die

Erde retten, sagt Heidegger; ein Fragment des Chaos zu organisieren, dem Werden

eine Form geben, ihm sein <Sein> (Sinn) konstruieren, befehlen, «Schaffen von
Fiktionen»,62 sagt Nietzsche. Was ist Architektur?

«Noch die wissenschaftlichste Architektur erstellt, wenn wir uns hier an
die Form halten, unentwegt Ebenen und Flächen und verbindet sie. Deshalb

kann man sie durch den <Rahmen> definieren, ein Ineinanderfügen
unterschiedlich ausgerichteter Rahmen, der sich den anderen Künsten, von
der Malerei bis zum Film, aufdrängt.»63

64 Kaufmann, Emil: De Ledoux à Le Corbusier,
a.a.O., S. 69.

65 Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Was ist Philoso¬

phie?, a.a.O., S. 222.

66 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, a.a.O.,
S. 155.

67 Nietzsche, Friedrich: Die Fröhliche Wissenschaft,
a.a.O., § 280, S. 184f.

Dieser Rahmen, dieses Entwerfen eines Ortes, definiert den «Maschinencharakter»

aller Architektur (z.B. die <Wohnmaschine> Le Corbusiers in

Marseille), aller Wohn-Behausung (Wohnen im Sinne Heideggers), Maschine

verstanden als <Emotionsbühne> des Menschen - als Produktion von Macht- und

Ohnmachtgefühlen des Erden-Bewohners im Angesicht seines Werkes (man
denke an Begriffe wie Zeit- oder Traummaschinen). Mit der von Kaufmann

geschilderten «neuen Autonomie», selbst angesichts einer illusorischen
Erkennbarkeit (Cognoscibilität) der Welt, stellt sich erneut die Frage nach der

«Bewohnbarkeit»,64 welche die Architekturtheorie explizit mit der Frage nach der

<Human Condition) der Moderne konfrontiert. Nach einer wahrhaftigen Autonomie

gegenüber ihrer eigenen Geschichte (bzw. Vorurteile) befindet sich die

Architektur, «die erste der Künste»,6s diese exemplarische Abstraktion des

Werdens, dieses Schaffen «des Seins, demgemäss die Sterblichen sind»,66 nun
mehr im Scheitelpunkt aller anderen Humanwissenschaften. Letztere sind
bedauernswerterweise selten ausreichend in die Ausbildung unserer zukünftigen
«Erkennenden» (Architekten) integriert.

«<Architektur der Erkennenden). - Es bedarf einmal, und wahrscheinlich

bald einmal, der Einsicht, was vor allem unseren grossen Städten fehlt:
stille und weite, weitgedehnte Orte zum Nachdenken, Orte mit hochräumi-

gen, langen Hallengängen für schlechtes oder allzu sonniges Wetter, wohin



kein Geräusch der Wagen und der Ausrufer dringt und wo ein feinerer
Anstand selbst dem Priester das laute Beten untersagen würde: Bauwerke

und Anlagen, welche als Ganzes die Erhabenheit des Sich-Besinnens und

Beiseitegehens ausdrücken. Die Zeit ist vorbei, wo die Kirche das Monopol
des Nachdenkens besass, wo die vita contemplativa immer zuerst vita
religiosa sein musste: und alles, was die Kirche gebaut hat, drückt diesen

Gedanken aus. Ich wüsste nicht, wie wir uns mit ihren Bauwerken, selbst

wenn sie ihrer kirchlichen Bestimmung entkleidet würden, genügen lassen

könnten; diese Bauwerke reden eine viel zu pathetische und befangene

Sprache als Häuser Gottes und Prunkstätten eines überweltlichen Verkehrs,
als dass wir Gottlosen hier <unsere Gedanken> denken könnten. Wir wollen

uns in Stein und Pflanze übersetzt haben, wir wollen in uns spazieren gehen,

wenn wir in diesen Hallen und Gärten wandeln.»67

Stephen Griek, geb. 1969
Architekturstudium an der FH Coburg,
ETH Zürich und ENSA Paris-Belleville.
Philosophiestudium an der Sorbonne.
Mitarbeit unter anderen im Büro OMA.

Assistent an der ETH Lausanne und
der Universität Genf. 2009 an den
Universitäten Genf und Paris 8

promoviert. Lehrauftrag an der ENSA
Marseille. Seit 2010 Projektleiter
(Praille Acacias Vernets) im Amt für
Städtebau des Kantons Genf.


	Nietzsche und die "Architektur der Erkennenden"

