Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2012)

Heft: 20

Artikel: Nietzsche und die "Architektur der Erkennenden”
Autor: Griek, Stephen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-918741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-918741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

der Er

Nietzsche und die «Archi

158

NIETZSCHE UND DIE
«ARCHITEKTUR DER
ERKENNENDEN>»
Stephen Griek

Um den Versuch eines Bruches mit der Tradition <ideologisch>
zu untermauern beriefen sich einige der wichtigsten
Protagonisten unserer heroischen Moderne auf den

Philosophen Friedrich Nietzsche. Allerdings flihrt dessen
vielversprechender Aufbruch in eine neue Welt
«Jenseits von Gut und Bose» interessanter Weise zu einer
konsequenten Auflosung der Opposition von Kunst

und Wissenschaft, des Glaubens an eine <wahre> oder «falsche>

Welt, und insbesondere des fingierten Wertes der Wahrheit
fir das Leben, bedingt also eine Neuinterpretation
unserer elementaren modernen, postsokratischen ldeen.

«Alle Instinkte, welche sich nicht nach Aussen entladen, wenden sich
nach Innen - dies ist, was ich die Verinnerlichung des Menschen nenne:
damit wichst erst das an den Menschen heran, was man spiter seine <Seele>
nennt. Die ganze innere Welt, urspriinglich diinn wie zwischen zwei Haute
eingespannt, ist in dem Masse auseinander- und aufgegangen, hat Tiefe,
Breite, Hohe bekommen, als die Entladung des Menschen nach Aussen

gehemmt worden ist.»?

Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral, «Ein halbes Jahrhundert lang lieferten die Architekten ein Aussen fiir

DTV, Minchen, 1999, II, § 16, S. 322. 5 . . .
van Eyck, Aldo (zitiert von Lichinger, A.): den Menschen, auch innen. Das ist aber gar nicht ihre Aufgabe: Ihre Auf-

Str i en i et urbani;

Karl Kramer, Stuttgart, 1981, S. 2. gabe besteht darin, ein Innen zu schaffen, auch aussen.»?




Gegeniiber der Moderne (20. Jhd.) stellen wir erneut die Frage: Welchen
Sinn verfolgten einige ihrer bedeutendsten Protagonisten mit der «Auflosung»
traditioneller Bau- und Stadtstrukturen (die Smithsons sprachen von «loose
pattern»?)? Ermoglichte dies jenes nach Ernst Bloch fiir die Moderne so charakte-
ristische Werk der «Offnung»? Mit Aldo van Eyck konnte man resiimierend den
eigentlichen Bruch in der Abkehr von der Aufgabe des Architekten erkennen, ein
«Innen zu schaffen, auch Aussen». Diese vielzitierte Kritik attestiert allerdingst
indirekt der modernen Architektur eine gewichtige Qualitdt: ihre Sorge einer
intensiven Kontextbezogenheit - denn nur im Sinne einer konsequenten Umkeh-
rung der traditionellen «Einschliessung» konnen die Bauten wirklich mit ihrem
Kontext, der Landschaft, interferieren. Die «architektonische Autonomie»+
bezieht sich hiermit vor allem auf die Geschichte unserer Disziplin. Die <Unité
d‘habitation> in Marseille ist vielleicht der emblematischste Pionier dieser
Umkehrung, mit welchem Le Corbusier ein im Aussenraum eingebettetes und
von ihm konsequent durchdrungenes Gebaude realisierte (der Wille zur Trans-
parenz). Der skulpturale Ausdruck des Sockels, welcher unter anderem der Auflo-
sung eines soliden Gebaudeabdruckes dient (minimale Spur in der Natur), sowie
dessen Pendant auf der Dachterrasse reprasentiert das Experimentieren der
Kunst (Architektur), diese raumliche Interferenz weiter zu intensivieren.> Weit
entfernt von einer aus ideeller Geometrie abgeleiteten abstrakten Form ver-
suchte der Kiinstler hier nichts anderes, als die von Nietzsche so ambitios
beschriebene Aufgabe zu verwirklichen, den Bau mit seinem gegebenen spekta-
kuldren Kontext in Resonanz zu bringen.

Die mittelalterliche Stadtstruktur wurde noch entschieden von den Gelédnde-
konfigurationen gepragt; anders ausgedriickt waren es die (gottlichen) Gegeben-
heiten der Natur, denen man sich nicht nur aus technischen Griinden unterwarf.
Aus tiefverwurzelter Angst” passt sich der Mensch der damonischen Seite der
Natur® an, deren Spuren noch heute in den sogenannt <organischen> Stadtgrund-
rissen des Mittelalters lesbar bleiben. Wie wir wissen dndert sich diese Dominanz
der Furcht im Laufe der Renaissance, nachdriicklicher aber erst im Zeitalter
des Barock. Immer konsequenter wird die Landschaft den architektonischen
Ausschweifungen beigezogen, die Natur wird dem gestalterischen Willen des
Architekten unterworfen. Die Renaissance markiert eine neue Offnung zur Welt.
Die Erfindung der Perspektive signalisiert eine erste Auflosung der gewohnten
Grenzen des mittelalterlichen Stadtraumes, zuerst ausgedriickt durch die aufkom-
menden Trompe-1'ceil-Effekte der illusionistischen Malerei in der Architektur. Zur
Ergénzung dieser noch zégernden Schritte zu einer totalen Architektur (im Sinne
einer Beherrschung der Natur) begann man vermehrt, die gesamte Pflanzenwelt
den architektonischen «Gesetzen» zu unterwerfen. Noch gab es keinen Frieden
zwischen Mensch und Natur, und die Architektur ist die reprasentativste Zeichen-
sprache dieses Machtwillens des Menschen.® Dieses Zeitalter erkldrt «die volle
Hingabe der Personlichkeit»™© an die Wissenschaft (mit dem von Nietzsche so
bekdmpften Ergebnis des theoretischen Menschen), da letztere dem Menschen
potentiell ein nicht zu vernachldssigendes «Gefiihl der Macht» verschafft. Mit
Nietzsche darf man jedoch getrost behaupten, dass letztlich nur die Erkenntnis
(oder die absolute Einsicht) der ausschliesslich perspektivischen Essenz jeglicher
Wissenschaft einen moglichen Aufbruch einer zukiinftigen «Menschlichkeit»
bedingt.”

Smithson, Alison & Peter: Urban structuring,
studies of Alison & Peter Smithson, Studio Vista,
London, 1967.

Kaufmann, Emil: De Ledoux a Le Corbusier. Origi-
ne et dé de I

Livre et communication, Paris, 1990, S. 39-43.
Bernhardt, Uwe: Le Corbusier et le projet de la
modernité, L'Harmattan, Paris, 2002, S. 145.

Ni Friedrich: Die Phil ie im
tragischen Zeitalter der Griechen, Philipp Reclam,
Stuttgart, 1994, § 3, S. 20.

7 Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur,

1

Fischer Verlag, Frankfurt a. M., 1972, S. 76f.
Bloch, Ernst: Le principe espérance - Les épures
d’un monde meilleur, Gallimard, Paris, 1982,

S. 561.

Kaufmann, Emil: De Ledoux a Le Corbusier,

a.a.0., S. 39-43.

he, Fiedrich: L i a Betrach-
tungen (I1), Insel Verlag, Frankfurt a. M., 1981,
§9,S.174.

Nietzsche, Friedrich: Die Frohliche Wissenschaft,
Alfred Kroner Verlag, Stuttgart, 1986, § 337, S.
225.

Stephen Griek

159



Nietzsche und die «Architektur der Erkennenden»

60

1

«Die Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn.»*

Die von Kaufmann beschriebene Auflosung der fiir den Barock so typischen
«stadtebaulichen Verkettung», markiert den schon erwihnten entscheidenden
Wendepunkt in der Architekturgeschichte. Die freie Zuordnung autonomer Ein-
heiten in einer offenen «Pavillondren Komposition» kann man als erstes Anzei-
chen einer vermeintlichen Souverdnitit gegeniiber den «Naturgesetzen» deuten.
Diesen illusionistischen Effekt fithrt Kaufmann ganz entscheidend auf den
«Chinesen von Konigsberg» zuriick, wie Nietzsche schelmisch den unzurei-
chend kritischen Kant bezeichnete (Begriffe wie «Gesetze der Causalitat> und das
«Ding an sich> bereiteten Nietzsche unzahlige schlaflose Nachte). Weder die archi-
tektonisch durchgestaltete Natur, noch die traditionelle Tendenz, den stadtischen

. e Raum anhand harmonisch dekorierter Mauern wie einen nach oben offenen Saal
18 ebd., §210,5. 144. einzuschliessen (d.h. die Natur auszuschliessen), gehoren, wie noch im Barock, zu
14 Kaufmann, Emil: De Ledoux a Le Corbusier, . P -

2.2.0., 5. 39-43. den Priorititen der nunmehr «Aufgeklarten».'

Die Definition der Aufgabe des Architekten, ein «Innen zu schaffen, auch
Aussen», unterliegt einer neuen Pramisse: der «Unmoglichkeit, bei sich zu
bleiben»’ und der damit verbundenen Folge einer Verinnerlichung der Welt;
diesen hellsichtigsten Traum Platons bezeichnete Giedion spater als die Erobe-
rung des Zeit-Raumes der Moderne. Es eroftnet sich nun erneut eine sehr alte,
metaphysische Perspektive (hat uns doch «der bose Sokrates verdorben»'¢): Die
Vernunft, auf dem modernen Mythos einer fiir den Menschen begrifflich zu
bestimmenden «Wahrheit> basierend, beginnt spitestens mit Kant nun auch das
Schicksal der Architektur zu bestimmen, bevor sie dann mit Hegel, der fiir Nietz-
sche als das «grosste Ungliick der modernen Philosophie» gilt,” das gesamte
geschichtliche Geschehen vereinnahmt, bzw. nach Popper mit katastrophalen
Folgen korrumpiert.”® Jedoch sind dank dieser Fiktion die Damonen vortiberge-
hend gezahmt. Abgesehen von der noch andauernden, langen und schmerzhaften

15 Levinas, Emmanuel: Autrement qu'étre ou au-dela Durchquerung des okzidentalen Nihilismus (des pritentiosen Wahrheitsbegrif-
de I'essence, Nijhoff, La Haye, 1974, S. 232. = s % . 9 2

16 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bdse, fes), findet die bedeutendste grossmassstabliche Offnung des architektonischen
a.a.0., Vorrede, S. 12. . o . . . .

17 Ni Friedrich: F Raumes statt. Jenseits dieses Durchschreitens (von Gut und Bose) konnte uns die
Début 1888 - début janvier 1889, ((Euvres philos- s .. . . .

i Editions Gallimard, «NRF», endgiiltige Uberwindung des Gegensatzes von Wissenschaft und Kunst sowie von
Paris, 1968-1997, tome VII), § 18 (14), p. 283. . . .. = . .

18 Popper, Karl Raimund: La société ouverte et Philosophie und Religion erwarten. Auch die moderne, seit Sokrates oftmals wie-
ses ennemis (tome 2). Hegel et Marx, Editions N . R .
du Seuil, Paris, 1979, S. 18-55; Popper, Karl derkehrende Obsession eines Bruches (Gegensatzes) mit der alten Welt findet in
Raimund: Misére de I'historicisme, Plon, Paris ¥ = P § S 5 -

1956, 5. 65. einer wahrhaftigen Offnung zur Welt keine Giiltigkeit mehr und bliebe nur mehr

19 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bése, A P Z . 3 . - ;-
2.2.0.,§9, p. 22. eine erneute Manifestation reaktiver (um nicht zu sagen reaktionarer) Krifte.

Die klassische, vor allem «christliche Metaphysik», suchte stetig eine
der Welt abgewandten Innerlichkeit zu konstruieren, das heisst eine Isolierung
des Individuums von jeglicher dusseren Immanenz (irdisch profane Wert-
vorstellungen), um ihre Gemeinschaft wirkungsvoller fiir die Transzendenz (die
Oktroyierung tberirdischer Wertsysteme) verfiigbar zu machen. Die schwer
einzuschatzende Bedeutung dieses zwei Jahrtausende anhaltenden «Trainings»
(um mit Sloterdijk zu reden) liegt in der Effizienz der sakralen Baukunst, sich zur
Vermittlung eines revolutionéren (durch Platon vorbereiteten) Wertesystems, als
wahrhaftige Traummaschine zu verstehen, welche als fundamentalste Referenz
fiir jeglichen Versuch einer gelungenen Synthese aller Kiinste zu gelten hat.

Nietzsche bekampft den Mythos der Wahrheit auf allen nur denkbaren
Fronten, um der aus diesem Wahrheitsbegriff entsprungenen Vernunft kein Ent-
kommen zu lassen. Religion, Philosophie und Architektur beschreiten in seinen



g tqlqlqg

[ewap
ayugur ay) usyl (s, 10 s, jo douanbas ® yym op o1 Juiaey sonmd
-IQUIE PIOAE 0}) § pu® [ UdaMIaq “g yoid | pue ‘““v 0y [enba jou st Yorym
“q 1339yur ue 9sooyd | ‘[erouad uy ‘v o3 fenbs j0u sI yorym £g 1989yun
ue uay], ‘%p 0} [enba jou st yorym g xo3ojur ue uayy ‘!lv o3 [enba jou
st yorym 1g 1o8o1ur ue 2500YO | 'ISI[ SIY} UT 10U SI YOIYMm [BUWIIO3P S)Iuyur
JWIOS ST 219} 1By} MOys 0} Surof we [ ‘g pue o usamiaq v sraforur Ym

o bEp EEp UEp _mQ.O
o ¥lp €Tp UWp ~N§.O

e vip Eip Tip :Q.O

:SMOJ[O] Se ‘way)
Jo Aue Suissiur 1noyIM ‘uo Os pue ‘pIIyl B ‘pUOOAS B ‘ISIY B Yim ‘douanbos
B Ul SIDQUINU 9S3Y) [[e UM ued om jeyy asoddng ‘| pue ( usamiaq
s1oqunu Y} A[UO IaPISUod [[J ‘sIonew AJidwis 0} puy SIOIpUI Yim Uon
-BJOU QUIOS 3sn 0} 2ABY [ ey} I[ SHSIP JO IOqUINU JIUYUI UB LM ,UBD
I 90UIS * * * €760€16'L7 d1dwexa Ioj ‘(WP IUPUI Uk S| (IOQUINU [BaI
e ST Jeypy Jooid ayy 2AI3 | 0 ‘Inoqe snound sem [ 1eym nok Jumoys £q
Aysoumnd 1nok uadreys o) sem uonerado ayy jo jurod sjoym oY) ‘Arenuos

ow uo [ ARadR SRS e TEA b i BN GBS

"SoINUIW M3J B Isnf ur 31 Op ued | {S9X
[-20uatpnp
ayr ur pypynoig]: " I pmom uewopued AP YO "ONVI ADUAS
‘1eJ 003 Surog ;moyip ANVYS
[samnsagr] *ONVT IOYAS
(Jooid ay) jo vapr ue sn 9A13 nok ued) "FAVS

‘pIp AJoIns 3y ‘Sax (9[qe
-IOWNUSP JOU 2IB SI2QUINU [BAI Y} 1By} (JBYM PIAOI ‘ONVT ADUAS
"N} ST STY) JT mouy 0} ayI[ p.J 11 paaoid 10jue)) 1By} pIesy aaey
[ ‘M Jo 3snedaq Azerd oI ' aweddq Ay Yuryy | pue ‘wojqoxd siyy yim
[eap 01 paln Iojue) 'SISQUINU [B2I Y} JO AJIqerownuap ay) jo wajqoid
oy ‘ourds ay) ur syyo sw saA1d ey worqoid e st 219yl "INOTINOS

's1S1X3 Bap1 ou aaey d[doad jsow yorym sonjewayiew Jjo 1oadse [enuassa
UB. MOUS O} pajuem | "2010Yd B 9PEW | 'INOqe pay[el jou aaey | sdury
19410 jO S10[ 318 2131} pue ‘os op 0} derrdordde i1 puy | uoym ‘ozneworxe
ose [ ‘3uons 00} s1  Ysiqqni,, pIom YL ‘Op 0} oI A9Y) Teysm SUIULIOP
0} SBY U0 Yoey ‘JUBM NOK 1BYM Op Ing 'Xeluks pue Iewwerd oy purwr
ay) Jo ourdosip oYy s)] ‘UOHEZNBWOXE ‘Onewdyiew Jo audidky oy
S "USIQQNI ST ISe[ S0P U0 JBYM SI UONELZNBWOXY “HNVT ADYAS

61 (AHM ANV 0d NVIDILVWAHIVA V S30d LVHM

‘UONBZIJBWOIXE INOQE PIY[e] },UdARY NOA ‘ddueisur 10 ‘NOILSANO

*** 10 ‘ouo 28eI0AR UR 10 ‘UIONEWOYIEW 1813 B 9q [[14 N0
‘syynsal ok are desp moy 10 ‘pasvons nok usyo moy uo Jurpuadaq
‘ad£y ayisoddo jo aynjosqe ayj jou st 9ynjosqe duo Jo uonedou sy,
‘wayy 2401d 01 Suikn pue sassand Sunyew ur yjoq ‘suonewrxoidde oAIssd
-ons Aq pa3oord ap| "1, UOP oM SOWITJOWOS ‘Padodns am SIWNSWOS ‘1 da01d
0} S3LI) SUO ‘9PBW UJ2q Sty IN302[U0d 3y} 20UO Jng '9I19Y PIQLIOSIP ALY |
SY1[ 9] B 211303(U0 ® $19A008Ip U0 ‘uryjowos as0xd 0] say SUQ  “JeY)
Auo saop ueNEWILYIEW € JeY) ABS JOU PIP [ IN0 YIIBAN ‘ONVT ADUAS

1By} sapisaq s3uryy Iayjo
SO0p UBINBWIYIEW B Ing ‘SP0p uennewayjew aimd © jeym 9qUISIp 0}
suoneunxoldde pue ‘sjuswingie onsunay pasn 9ARYy nox ‘NOLLSANO

*SUOTIBWLIOJSURI} ONSINSUI] JOpUN JUBLIBAUIL SI SONBWAYIRUI JO AIneaq
oy ‘vonersuen 1apun safed Ansod jo Aneaq oy searoym ng ‘surg
1aq10 Auew pue ‘wistuorssaxdwr oneyisae ‘suorsnje onsod ‘spIom Jo 193p2
Teorsnur oy ‘Ansod oy st 3y "xejuds 1o sewwreld jou st 9YIR00 Io ‘Dreadss
-yeys ur Sury) [enuasse oy -rewweld Kue jusI a19y) ¢, * 93I) oOquIRq
9y} Iopun ‘00q 3y} ISpUN ‘Weq Y} ISpu[), {USY) UdAd pue—oJenSue|
Jo ouady oy are xejuks pue rewwesd se jsnl ‘oprwoyiew jo
sua13Ay ay) st 918077 “aroymase 1o [ley a1doure) ur soard oYy Suueay ioj
2IMISqNS B JOU ST 1X3) USNILIM Y} WIOI JIsnw jo 30a1d ® peal g "orsaw
Sy} 10U 3IB $IJ0U Y} Ing ‘saj0u 3sn NoA ‘03a1d [edrsnuwr v 9jLIm N0k YA
‘2INJBIA] 10U dIB XLIUAS pue Jewweld :oInjeIs)I UL SB SWes Y} S ‘0M)
ay) asnjuod juop ng ‘urayed [eodof e 03 Jurpioooe dn usyum are Aoy
Aqreuy pue ‘vonmmyur Aq pardAocosip e sjooxd ‘wvonmiul Aq PaIdAOISIP
aIe s)nsal mou ‘Jeraudd ur ‘AemAuy 210y sonewsyjew SUIOp Uadq dABY
I yey) a1801 Aq weyy uonmur Aq arow sy ‘woyl Juraoxd oy sduryy jo
10] B pawnsse 9ABY | ‘as[o Suryjowros jo yijy Suo Io PIIy} SUO SI 13YJ0 Io
Surylowos jey) nok 191 [ uaym ‘mouy nok 9150[ pur ‘Ynis IARMIUI JO 10
B SeM 219y ], ‘J[eY pue JjeH (2I9Y 01501 Aue auop | 9ABH ‘ONVT A9YAS

JuonIniur Jo uononpap [ed130] £q suop jey) st Ing ‘NOLLSINO
*aAJos 03 A11 03 Surog a1e nok yorym wsjqoxd ayy
pUE ‘91BIIUIOUOD 0] JUBM NOA YdIYm UO 332[qns 9y} puy 0} SI SONEWIYIewW
ur SannOLYIp urewr Yyl jo suQ ) daoxd o} An uayy pue ‘9roid oy juem
nok ey armpsfuwod oY) puy 03 ISIY SII ‘Mels oY) IV "ONVT AOUAS
§MEIs Y1 1e ng ‘NOLLSINO
*21m399(u0d oy 2a0xd 03 st [20F Ay ‘ONVT AOUAS
jpurar ut
203 & 9ABY NOA Op ‘YoIeasal [edNBWAYIEW Op NoA USYA\ 'NOLLSINO
: 'saK :A[[eo130] Jomsue 0)
Pa2I0J We | OS ‘[BUOHIPUOD B SI SIYJ ", P[NOJ,, PIEs oA "ONVT ADUAS
{2IaYyMIWOs
[nJosn 9q pInod I Juryl nok op ‘mou isnf pip nok 1eypm ‘NOLLSANO

¢AHM ANV Od NVIDILVINGHIVI V S30d LVHM 81



GENTLEMAN. I was just curious. N2 o07/08
SERGE LANG. But that’s all it ever is,
curiosity! [Laughter.]

Serge Lang, The Beauty of
Doing Mathematics, Three Public
Dialogues, Springer Verlag,

New York, 1985, Seiten 18-19.



Perspektiven (bzw. Perspektivismen) gemeinsam ihr Selbstverstindnis als Orga-
non einer konsequenten Lebensmetamorphose. Die Methode, im Falle der Philo-
sophie immer eine tyrannische, nach der «causa prima»* strebende, bleibt die
gleiche, nur die «Tafeln» werden ausgewechselt. Nicht zufillig nennt er seine
neuen «Tafeln»* eine Metaphysik der Kunst, um wenigstens einmal eine allge-
meingiiltige Aussage treffen zu konnen: die Unmdglichkeit eines Greifens nach
der Realitat,” der «wahren Welt»,” sowie der irrtiimlich angenommene Fortuna-
Effekt der Wahrheit fiir das Leben.»

Es ist selbstverstandlich kein Zufall, dass es sich im Werke Le Corbusiers
bei einigen seiner signifikantesten Realisierungen um Sakralbauten handelt.> Die
Instruktionen vom Berg Athos (seine religiose, kulturelle und kultische Nostal-
gie)> klingen allerdingst noch in seinen profansten Bauten nach, was unter ande-
ren auf eindriickliche Weise die Monumente des Kapitols in Chandigarh bezeu-
gen. Weit entfernt von der den modernen Menschen fatalistisch bedingenden
Bergung des Seins oder Rettung der Erde in der «blauenden Tiefe des Athers», als
welchen noch Heidegger den Sinn des Erkennens der Wahrheit beschrieb,* erlost
uns Nietzsche von jenen metaphysischen Anwandlungen, in dem Begriff der
Wahrheit und den von ihr abgeleiteten Weltvorstellungen etwas anderes als die
pure Manifestation der Kunst zu sehen.” Indem er die Wissenschaft in die Kunst
integriert (als deren sublimste Form) stellt er uns die Poesie und Spiritualitét als
wahrhaftiges Fundament einer anderen Moderne vor. Diese letzte humanistische
Lehre Zarathustras der Bedeutung des Schaffens irdischer Lebensmoglichkeiten®
symbolisiert Le Corbusier mit dem Adler Zarathustras neben der indischen Kuh
(sowie der Schildkrote, des Stiers, der Schlange (die Wahrheit), des Fisches und
dem Menschen seines Modulors) auf dem emaillierten Tor des Parlamentsgebau-
des in Chandigarh.” Die <Unschuld des (ewigen) Werdens> ist eine der zentralen
Botschaften, welche dieses «filinfte Evangelium»3® (<Also sprach Zarathustray) der
(christlichen) Tradition entgegen stellt. Die sogenannte Erkenntnis ist nur das
letzte Glied einer animalischen Macht, die uns tibersteigt, des «<Willens zur Macht>.
Wie konnte man somit liigen, wenn uns doch die Wahrheit unzugénglich bleibt?3
«Die Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn» bedeutet hier explizit den
Ausschluss unserer Urteilskraft bezogen auf das Wahre oder Unwahre an sich. Wir
befinden uns in einem gewissen Sinne immer schon Jenseits von Gut und Bose>.
«Wir erkennen dann, dass es keine Stinden im metaphysischen Sinne gibt.»3

Gemiss der Kunst-Metaphysik findet der Mensch einzig und wahrhaftig im
Kreieren (Gestalten, Schopfen, Erfinden, Entwerfen, usw.) seinen Segen. Nietz-
sche anerkennt allerdings den fundamental anthropomorphen Wert der alten
Mythen (Gott, die Wahrheit, der illusorische Atheist der Moderne). Die Asthetik,
die anthropomorphe Disziplin «par excellence>, konvertiert ganz unverschamt
deren Bedeutung. Indem sie die Religion den anderen anthropomorphen Diszipli-
nen, also den anderen Kiinsten, zuordnet, gewinnt Gott den Rang der sublimsten
Simplifikation, und das Konzept des Monotheismus wird mit Freud zur tber-
wiltigstenden aller abstrakter Wunschillusionen.® Einmal mehr finden wir bei
Freud am Ursprung seines Denkens Nietzsche.

«Der Monotheismus als ein Minimum an poetischer Erklarung der Welt.»3+

20

2

22

23

24

25
26

2

M

28
29

3

S

@

32

34

«Von alten und neuen Tafeln» Nietzsche, Friedrich:
Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir alle und
keinen, Alfred Kroner Verlag, Stuttgart, 1988, §
1,8.217.

Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bése,
a.a.0., § 34, S. 52-54.

«Aber damit wird Heraklit ewig recht behalten, dass
das Sein eine leere Fiktion ist. Die «scheinbare> Welt
ist die einzige: die «wahre» Welt ist nur hinzugelogen
[...]» Nietzsche, Friedrich: Gétzen-Dammerung.
Streifziige eines Unzeitgemassen, Alfred Kréner
Verlag, Stuttgart, 1990, § 2, p. 95.

ich: Le livre du phi Flam-

marion, Paris, 1991, § 84, S. 72.

von Moos, i Le C ier. I

et son mythe, Horizons de France, Paris, 1971,
S. 238.

ebd.

Heidegger, Martin: Vortrage und Aufsatze,
Giinther Neske Verlag, Stuttgart, 2000, S. 144.
Nietzsche, Friedrich: «Zwischen Wissenschaft
und Kunst», § 19 [36], in: Die Philosophie im tra-
gischen Zeitalter der Griechen, a.a.0., S. 135.

Deleuze, Gilles: Nietzsche, PUF, Paris 1999, S. 43.

Cohen, Jean-Louis: Le Corbusier. La planéte
comme chantier, Les Editions Textuel, Paris,
2005, S. 146.
Sloterdijk, Peter: Uber die Verbesserung der
guten Nachricht. Nietzsches fiinfte Evangelium»,
Suhrkamp, Frankfurt a. M., 2001.
Nietzsche, Friedrich: Le livre du philosophe,
a.a.0.,§70,S. 66.

i Friedrich:
Alizumenschliches. Ein Buch fir freie Geister,
Insel Verlag, Frankfurt a. M., 2000, § 56, S. 65.

Freud, Sigmund: Der Mann Moses und die
monotheistische Religion, Fischer Verlag,
Frankfurt a. M., 2001.

«Le monothéisme comme un minimum d'explication
poétique du monde» Nietzsche, Friedrich: La
naissance de la tragédie ((Euvres philosophiques
complétes, a.a.0., tome I'), § 5 (30), S. 230.

Stephen Griek

61

1



Nietzsche und die «Architektur der Erkennenden»

62

1

35

36

37

3

@

39 Ni

40

4

4

I

4

w

44

«Géométrie et dieux siegent ensemble!»
Le Corbusier, L'Art décoratif d’aujourd’hui, Flam-
marion, Paris, 1996, S. IV.
i ich: Die Frohliche Wi:
a.a.0., § 121, S.137.

Toulmin, Stephen: Cosmopolis. The Hidden
Agenda of Modernity, The Free Press, New York,
1990, S. 175-178.
Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragédie aus
dem Geiste der Musik, Insel Verlag,
Frankfurt a. M., 1987, § 12, S. 100.
Friedrich: genréte. uber
die moralischen Vorurteile, Alfred Kroner Verlag,
Stuttgart 1991, § 550, S. 312.
Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht. Versuch
einer Umwertung aller Werte, Alfred Kréner
Verlag, Stuttgart, 1996, § 578, S. 393.
Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bése,
a.a.0.,V, § 191, S. 113; Nietzsche, Friedrich: Der
Antichrist, Alfred Kréner Verlag, Stuttgart, 1990, §
14, S. 202-204.
Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht, a.a.O.,
§95, S. 69.
Vogt, Adolf Max: Le Corbusier, le bon sauvage.
Vers une archéologie de la modernité, Infolio
éditions, Gollion, 2003.

i Friedrich: Gét: D.
§11,S. 1371

g, a.a.0.,

DIE GEOMETRIE : EINE HUMANWISSENSCHAFT?
«Geometrie und Gotter sitzen beisammen!»3

«Das Leben kein Argument. - Wir haben uns eine Welt zurechtgemacht,
in der wir leben konnen - mit der Annahme von Korpern, Linien, Flachen,
Ursachen und Wirkungen, Bewegung und Ruhe, Gestalt und Inhalt: ohne
diese Glaubensartikel hielte es jetzt keiner aus zu leben! Aber damit sind sie
noch nichts Bewiesenes. Das Leben ist kein Argument; unter den Bedin-
gungen des Lebens konnte der Irrtum sein.»3

Mit Nietzsche lasst sich der Einfluss Descartes’ auf die Moderne nicht einfach
als Korrektur der uns von der Tradition iiberlassenen Unordnung bzw. Irrtiimlich-
keit interpretieren,” sondern vielmehr als Versuch, wissenschaftliche Erkenntnis
(Illusion) in Erlebniswelten zu {ibersetzen. Die moderne Rationalitat ist somit kein
«Prinzip an sich> oder die Suche nach Wahrheit als <causa sui>, sondern eine
Methode, die «Realitét der empirischen Welt»3* systematisch in Empfindungen zu
transformieren. Nietzsche pragte die Affekt-Formel, welche die Eloquenz so unter-
schiedlicher Geister wie Platon, Aristoteles, Descartes und Spinoza demaskiert:
«wie miissen alle die Erkenntnis «genossen> haben!»¥ Descartes, der «Vater des
Rationalismus (und folglich Grossvater der Revolution)» war allerdingst noch
fromm und oberflichlich (in seiner Verachtung gegen alles Wechselnde),* doch
Nietzsche bringt diesen abenteuerlichen Skeptizismus auf den Gipfel: «die Vernunft
ist nur ein Werkzeug»,# und das Reich der Vernunft ist lediglich ein «Zeugnis der
Souveridnitit des «<Willens>» (zur Macht). Descartes, versehentlicher Aristokrat!+

Die Geometrie wird zur experimentellen Wissenschaft,+ wie ein Kinder-
spiel des die Welt entdeckenden Menschen. Der kindliche Architekt tibt sich im
«kunstvollen, korrekten und grossartigen Spiel der unter dem Licht versammelten
Baukorper» (Le Corbusier). Dass es sich dabei um simple, priméare Volumen han-
delt, verstarkt nur die Absicht, anstelle der Form an sich vor allem die Beziehun-
gen <zwischen> den Volumen betonen zu wollen (nicht das Konstrukt an sich, die
Wabhrheit, sondern ausschliesslich deren Bezug <zum-»> und «Wert fiir das Leben>,
wie Nietzsche sagen wiirde). Schon sehr frith im Werke Le Corbusiers deformie-
ren die Beziehungen oder Spannungen die sie generierende Form selbst. Was sich
1932 mit dem Schweizer Pavillon noch recht bescheiden vorankiindigt, wird im
Spatwerk Ronchamp mit Kiithnheit orchestriert. Im «Reiche der Vernunft» ver-
lasst der Architekt das primitive Stadium des Rationalismus, um mit ganzer Kraft
in den Bann des Willens zur Macht gezogen zu werden.

«Der <Architekt> stellt weder einen dionysischen, noch einen apolli-
nischen Zustand dar: hier ist es der grosse Willensakt, der Wille, der Berge
versetzt, der Rausch des grossen Willens, der zur Kunst verlangt. [...| Archi-
tektur ist eine Art Macht-Beredsamkeit in Formen, bald iberredend, selbst
schmeichelnd, bald bloss befehlend.»#+

Le Corbusier iiberwindet die Auto-Sabotage* jeglicher Uberzeugungen.
Weit entfernt von den Manifesten asketischer Denkschulen, welchen vieler seiner
Kollegen unterliegen, stellt er mit dieser sakralen Emotionsmaschine seine
Wandlung zum klassischen, d.h. <unzeitgemassen> Geist in diesem «Zeugnis der



Souveranitat des <Willens>»*° unter Beweis. Die Ansicht der Vernunft als privile-
giertes Werkzeug des Willens erlaubt es uns, die Geometrie in der Architektur als
Organon des gegen das pure Wissen gerichteten Effektes der Kunst zu verstehen.+
Nur mit Nietzsche hdtten wir einen wirklichen Bruch mit der Vergangenheit
vollziehen konnen, sicher nicht mit Kant, Hegel oder gar Rousseau.”* Einzig
Nietzsche tiberwindet die Eitelkeit der Bediirftigen, welche zu einer neuen und
ibergeordneten Historizitdt Zugang finden wollen, in dem sie versuchen, die
Architektur auf die Laufbahn der modernen Wissenschaft zu bringen.*°

««Mathematik>. - Wir wollen die Feinheit und Strenge der Mathematik
in alle Wissenschaften hineintreiben, soweit dies nur irgend moglich ist;
nicht im Glauben, dass wir auf diesem Wege die Dinge erkennen werden,
sondern um damit unsere menschliche Relation zu den Dingen «festzu-
stellen>. Die Mathematik ist nur das Mittel der allgemeinen und letzten
Menschenkenntnis.»°

Trotz seines grundlegenden Einverstandnisses mit der Avantgarde schrieb
Kaufmann, dass die neuen Prinzipien der Architektur nicht mehr von ihr fremden
ausseren Gesetzen bestimmt werden konnen,” obwohl doch der einzig wahrhaf-
tige Bruch dieser Geschichte explizit in der Abkehr vom architektonischen
<Akademismus> zu sehen bleibt. Einzig das Verweigern dieser Tradition 6ffnete
den Weg unserer Disziplin zu einem sozialen Phinomen, welches das Leben in
seiner Ganzheit ausserhalb akademischer Schriften und klassischer «Beaux-Arts»-
Normen (Handbiicher griechischer Mythologie basieren auf einer Ansammlung
unzihliger «a priori [...] ohne sich jemals um Theorie im eigentlichen Sinne zu
kiimmern»$?) bertihrt. In <Vers une architecture> richtet sich das Augenmerk des
Autorsgerade aufdiese fremden, ausserhalbder Architektur stehenden «Gesetze».
Vielleicht liegt das Unrecht der postmodernen Kritik vor allem in ihrer leicht-
fertigen Ablehnung dieses (Auf-)Bruchs, welcher damals als exklusives Mittel
verstanden wurde, dem (architektonischen) Nihilismus zu entgehen, der mit dem
Einzug des «Dinges an sich» (Kants Wahrheit) in die spater sogenannte Historie
oder Tradition (Hegels Welt-Geist) das Fortschreiten einer entschiedenen
Kontext-<un>bezogenheit (Architektur verstanden als Universalzeichensprache)
untermauerte. Die beschleunigte Integration externer Betrachtungen oder, anders
ausgedriickt, der konsequente Einschluss des alltaglichen Lebens ins Zentrum der
Reflexionen tiber ein menschlicheres Wohnens begann auf unmissverstiandliche
Weise zu dieser frithen Zeit des Aufbruchs und nicht mit der grossen post-
modernen Versohnung. Schon fiir Kaufmann ist der hochste Anspruch dieser
neuen Autonomie nicht die Erscheinung, sondern die «Bewohnbarkeit».5*
Die Autonomie betrifft also vielmehr die Unabhéngigkeit gegeniiber dem traditio-
nellen Denken in der eigenen Disziplin, als eine Autonomie in Bezug auf den Kon-
text. Denn der neue Kontext, in welchem die moderne Architektur ihr «Problem
stellt», ist der soziale Kontext, und nicht mehr die Metaschrift der Historie. Die
moderne Architektur ist in diesem Sinne keine aus abstrakten Ideologien abgelei-
tete Formen-Projektion, sondern greift in eine konkrete, soziale und insbesondere
<physische> Welt ein (ohne <Meta-»).

«Das Wohnen aber ist «der Grundzug> des Seins, demgemaiss die
Sterblichen sind. [...] Wie anders aber konnen die Sterblichen diesem

45 <L sind Gefa »
Friedrich: Der Antichrist, a.a.0., § 54, p. 264.

46 Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht, a.a.O.,
§95,S.69.

47 Ni he, Friedrich: La nai de la tragédie,
(Euvres philosophiques complétes, op. cit., tome
1", §5(73), S. 236.

48 Kaufmann, Emil: De Ledoux a Le Corbusier,
a.a.0.,S. 33.

49 Damisch, Hubertus, in: ebd., S. 14.

50 Nietzsche, Friedrich: Die Fréhliche Wissenschaft,
a.a.0., § 246, S. 173.

Stephen Griek

3

16



Nietzsche und die «Architektur der Erkennenden»

64

1

5

a

5

=)

5

N

5i

@

5!

©

3
S

@
@

64

6

E

66

67

Heidegger, Martin: Vortrage und Aufsatze, a.a.0.,
S. 155f.

Nietzsche, Friedrich: Die Fréhliche Wissenschaft,
a.a.0., § 280, S. 184f.

Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra,
a.a.0., S. 30-34.

Damisch, Hubertus, in: Kaufmann, Emil: De
Ledoux a Le Corbusier, a.a.0., S. 14.

Nietzsche, Friedrich: Der Antichrist, a.a.0., §

11, S. 200.

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Was ist Philosophie?,
Suhrkamp, Frankfurt a. M., 2000, S. 127.
Heidegger, Martin: Vortrage und Aufsatze, a.a.O.,
S. 155f.

Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht, a.a.O.,
§ 585, S. 403.

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Was ist Philoso-
phie?, a.a.0., S. 222.

Kaufmann, Emil: De Ledoux & Le Corbusier,
a.a.0., S. 69.

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Was ist Philoso-
phie?, a.a.0., S. 222.

Heidegger, Martin: Vortrage und Aufsatze, a.a.O.,
S. 155.

Nietzsche, Friedrich: Die Fréhliche Wissenschaft,
a.a.0., § 280, S. 184f.

Zuspruch entsprechen als dadurch, dass sie an <ihrem> Teil versuchen, von
sich her das Wohnen in das Volle seines Wesens zu bringen?» 5

Hingegen ldsst die Ambition einer radikalen Annaherung an die modernen
Wissenschaften die Architektur in einem anderen Sinne zur autonomen, d.h.
von der Welt (der Erscheinungen) abgeschnittenen Disziplin werden. Sie wird,
unter dem Einfluss von Kant, Hegel, usw. anstelle einer «Architektur der
Erkennenden»® zur Architektur der «Hinterweltler».” Dessen ungeachtet hat
diese Autonomie die Durchquerung des Nihilismus beschleunigt; sie hat unsere
Disziplin als festen Bestandteil der Ideengeschichte bestitigt. Uber «Ledoux mit
Kant zu denken>s® nahert sich die Architektur als theoretische Disziplin definitiv
den anderen Denkformen der Fundamentalontologie an. Und, ohne Kant weder
Schopenhauer noch Nietzsche, der dem «Konigsberger Chinesentum»® lediglich
durch seine Uberwindung Ehre erweist. Selbst Heideggers Irrfahrt «auf den
Wegen der Reterritorialisierung»® hat den grossen Verdienst, die Essenz der
Architektur in der Hervorbringung eines Ortes zu sehen, und in der Gleichung
<Bauen Wohnen Denken> den «Grundzug des Seins»® zu erkennen. Bauen heisst
hier schonen, freisetzen und einfrieden, einraumen, bewahren durch Schutz: die
Erde retten, sagt Heidegger; ein Fragment des Chaos zu organisieren, dem Werden
eine Form geben, ihm sein «Sein> (Sinn) konstruieren, befehlen, «Schaffen von
Fiktionen»,” sagt Nietzsche. Was ist Architektur?

«Noch die wissenschaftlichste Architektur erstellt, wenn wir uns hier an
die Form halten, unentwegt Ebenen und Flichen und verbindet sie. Des-
halb kann man sie durch den <Rahmen> definieren, ein Ineinanderfiigen
unterschiedlich ausgerichteter Rahmen, der sich den anderen Kiinsten, von
der Malerei bis zum Film, aufdrangt.»®

Dieser Rahmen, dieses Entwerfen eines Ortes, definiert den «Maschinen-
charakter» aller Architektur (z.B. die <Wohnmaschine> Le Corbusiers in
Marseille), aller Wohn-Behausung (Wohnen im Sinne Heideggers), Maschine
verstanden als <Emotionsbithne> des Menschen - als Produktion von Macht- und
Ohnmachtgefiihlen des Erden-Bewohners im Angesicht seines Werkes (man
denke an Begriffe wie Zeit- oder Traummaschinen). Mit der von Kaufmann
geschilderten «neuen Autonomie», selbst angesichts einer illusorischen
Erkennbarkeit (Cognoscibilitdt) der Welt, stellt sich erneut die Frage nach der
«Bewohnbarkeit»,* welche die Architekturtheorie explizit mit der Frage nach der
<Human Condition> der Moderne konfrontiert. Nach einer wahrhaftigen Autono-
mie gegentiber ihrer eigenen Geschichte (bzw. Vorurteile) befindet sich die
Architektur, «die erste der Kiinste»,” diese exemplarische Abstraktion des
Werdens, dieses Schaffen «des Seins, demgemaiss die Sterblichen sind»,*® nun
mehr im Scheitelpunkt aller anderen Humanwissenschaften. Letztere sind bedau-
ernswerterweise selten ausreichend in die Ausbildung unserer zukiinftigen
«Erkennenden» (Architekten) integriert.

«<Architektur der Erkennenden>. - Es bedarf einmal, und wahrschein-
lich bald einmal, der Einsicht, was vor allem unseren grossen Stadten fehlt:
stille und weite, weitgedehnte Orte zum Nachdenken, Orte mit hochrdumi-
gen, langen Hallengangen fiir schlechtes oder allzu sonniges Wetter, wohin



kein Gerausch der Wagen und der Ausrufer dringt und wo ein feinerer
Anstand selbst dem Priester das laute Beten untersagen wiirde: Bauwerke
und Anlagen, welche als Ganzes die Erhabenheit des Sich-Besinnens und
Beiseitegehens ausdriicken. Die Zeit ist vorbei, wo die Kirche das Monopol
des Nachdenkens besass, wo die vita contemplativa immer zuerst vita
religiosa sein musste: und alles, was die Kirche gebaut hat, driickt diesen
Gedanken aus. Ich wiisste nicht, wie wir uns mit ihren Bauwerken, selbst
wenn sie ihrer kirchlichen Bestimmung entkleidet wiirden, gentigen lassen
konnten; diese Bauwerke reden eine viel zu pathetische und befangene
Sprache als Hauser Gottes und Prunkstatten eines tiberweltlichen Verkehrs,
als dass wir Gottlosen hier <unsere Gedanken> denken konnten. Wir wollen
unsin Stein und Pflanze tibersetzt haben, wir wollen in uns spazieren gehen,
wenn wir in diesen Hallen und Gérten wandeln.»®7

Stephen Griek, geb. 1969
Architekturstudium an der FH Coburg,
ETH Ziirich und ENSA Paris-Belleville.
Philosophiestudium an der Sorbonne.
Mitarbeit unter anderen im Biiro OMA.
Assistent an der ETH Lausanne und
der Universitat Genf. 2009 an den
Universitaten Genf und Paris 8
promoviert. Lehrauftrag an der ENSA
Marseille. Seit 2010 Projektleiter
(Praille Acacias Vernets) im Amt fir
Stadtebau des Kantons Genf.

Stephen Griek

65

1



	Nietzsche und die "Architektur der Erkennenden"

