
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2011)

Heft: 19

Artikel: Das beschleunigte, expandierende Universum und seine Auswirkungen
auf die Architektur

Autor: Mayer, Hannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS BESCHLEUNIGTE,
EXPANDIERENDE UNIVERSUM

UND SEINE AUSWIRKUNGEN AUF
DIE ARCHITEKTUR

Hannes Mayer
Die Liebäugelei der heutigen Architekturdiskussion, -Produktion und
-ausbildung mit klassischen, klassizistischen und rationalen Ideen

scheint der Sehnsucht vieler Menschen nach Stabilität, Ewigkeit, Ruhe,
Festigkeit zu entsprechen. Es wirkt wie die architektonische Reaktion

auf eine Welt, welche als zunehmend instabil und dynamisch
wahrgenommen wird. Dieser Flirt - im europäischen Raum wäre

<Massenhochzeit> ein geeigneteres Wort - konstituiert gegenüber den
Veränderungen und aufkommenden Tendenzen der zeitgenössischen
Kultur, dem technischen und medialen Fortschritt wie auch dem Stand

der Naturwissenschaften eine nicht nur inhaltlich, sondern auch räumlich
abgegrenzte Gegenkultur: Rigide Ordnung als architektonischer

Ausdruck der Angst vor dem Rückfall ins zivilisatorische Chaos und
massige Blöcke als Auflehnung gegen die Vergänglichkeit.

1963 beschrieb Oswald Mathias Ungers, Lehrmeister vieler Vertreter des

heute weit verbreiteten <straight-edge-Klassizismus>, in damals noch weitgehender

Neutralität die Vorzüge und Gefahren des klassischen Architekturschaffens:
«Ohne Zweifel hat der Idealismus den stärksten Ewigkeitsatem, er hat ihn jedoch
aufgrund des Zurückdrängens aller individuellen Erlebnisse auf Kosten jeglichen
Stürmens und Drängens. Was er - und damit alle Klassik - aufdiese Art erreicht, ist
ein ruhevolles Bleiben und Glänzen, ein Dauern über Jahrhunderte hinweg.
Dieser Vorzug hat aber einen notwendigen Fehler - und das ist seine Eintönigkeit
und Einförmigkeit, sein Zwang zur Ruhe und Inaktivität, sein Foliocharakter, der

1 Ungers, Oswald Mathias: Berufungsvortrag zu den _ it-Prinzipien der Raumgestaltung gehalten an der ihn leicht zum Schematismus werden lasst. Im Gegensatz zur klassischen Ruhe
TU Berlin 1963, in arch+: Lernen von O.M. Ungers _ /*••« 1 1

181/182, Berlin 2006, s«. wird immer wieder das Bewegte, das leidenschaftliche Gefühl, das sich von allen
2 Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft,

Frankfurt 1973, s.59 Bindungen und Regeln befreit, durchbrechen.»1

Bei Ungers ist es das leidenschaftliche Gefühl, bei Foucault - auch wenn er
die Nennung der Architekten scheut - die sprengende Macht der Fantasie: «Die

Erfindung der Künste verdanken wir den aus der Ordnung geratenen Phantasien,
die Eigenart der Maler, Dichter und Musiker ist nur ein gemässigter Ausdruck,

um ihren Wahnsinn zu bezeichnen.»2 Während jedoch Ungers den Dualismus
zwischen Universellem und Individuellem, zwischen Permanenz und Unruhe,

Zurückhaltung und Fantasie, zwischen Vernunft und Leidenschaft in seiner Aussage

als gegeben ansieht, führt Foucault jene Trennung auf das klassische Zeitalter

zurück und beschreibt sie anhand des Umgangs der Gesellschaft mit dem

Wahnsinn. Versinnbildlicht in der Gründung des Hôpital Général in Paris 1656





ebd, S.92.

ebd, S.39.

ebd, S.70.

ebd, S.49.

Hauser, Arnold: Sozialgeschichte der Kunst und

Literatur, München 1990, S.369.

Cuvier, George: Recherches sur les ossemens
fossiles de quadrupèdes, discours préliminaire,
Paris 1992, S.97.

Müller, Gerhard: Wechselwirkungen in the Life and

other Sciences: a word, new claims and a concept
around 1800...and much later, in: Poggi, Stefano
et al. (Hrsg), Romanticism in Science in Europe,

1790-1840, Dordrecht 1993, S.XI-XV.

sieht er im 17. Jahrhundert den Beginn der Isolation und Internierung des Wahnsinns,

der ethisch und moralisch aufgeladen in der Arbeitsverweigerung seine

Schuld erzeugt.3 Verbannt und verschwunden sind die Fabelwesen auch aus der

Kunstwelt, aufgelöst die Vereinigung von Heil und Hölle, von Gut und Böse, wie

sie die Maler Dirk Bouts, Hieronymus Bosch oder Stephan Lochner in eben jenem
phantastischen Bilderrausch darstellten.4

An die Stelle dunklen Fantasierens tritt das klare Denken Descartes,
Vordenker des klassischen Dualismus, das in seinem Streben nach Wahrheit nur noch

Irrtum und Illusion zu überwinden hat, jedoch «den Wahnsinn im Namen dessen,

der zweifelt und der nicht mehr unvernünftig sein kann als nicht zu denken

und nicht zu sein»5 verbannt. Indem das chaotisch Unvernünftige des Irren
ausgeblendet wird, bleibt das rationale Verständnis zurück mit dem Ziel der
Selbstbeherrschung, der in sich geschlossenen Erklärung. Diese Stabilität der eigenen
rationalen Konstruktion wird das neue universelle Trugbild, denn die unvorhersehbaren

Angriffe aus der chaotischen Sphäre treffen die vermeintliche Stabilität
unvorbereitet. «Die tragische kosmische Erfahrung des Wahnsinns wird durch
die exklusiven Privilegien eines kritischen Bewusstseins mit einer Maske

versehen. Deshalb kann die klassische Erfahrung und durch sie hindurch die

moderne Erfahrung des Wahnsinns nicht als eine vollständige Figur betrachtet

werden, die schliesslich dadurch zu ihrer positiven Wahrheit gelangte; sie ist eine

fragmentarische Figur, die sich missbräuchlich als erschöpfend gibt. Sie ist ein

Ensemble, das durch alles, was ihm fehlt, das heisst durch alles was es verbirgt, aus

dem Gleichgewicht gebracht ist.»6

Die Idee eines Gleichgewichtes ist von grösster Bedeutung als mechanischer

Ausdruck von Stabilität. Das Erreichen eines Gleichgewichtes bedingt
jedoch entweder ein abgeschlossenes System oder eine göttlich-allmächtige Kraft,
welche über Jahrhunderte hinweg für den Idealfall und davon abgeleitet den

absoluten Schönheitsbegriff zu bürgen hatte. Alberti, der im Hinblick auf die

Architekturgeschichte den Dualismus Descartes vorwegnahm, definierte hierzu
aufbauend aufTheorien von Vitruv und Aristoteles seinen Satz der Schönheit, den

der Kunsthistoriker Arnold Hauser als fundamentalen Satz der klassizistischen

Kunsttheorie bezeichnet: «Schönheit ist die Harmonie aller Teile, welche mit
solch Proportion und Verknüpfung gefügt sind, dass jegliche Änderung, jeglicher
Zusatz oder Verlust eine Verschlechterung brächte.»7 Ein göttlicher Idealzustand:

Gott als allmächtiger Komponist.
Die Trennung von Vernunft und Wahnsinn fiel in die Anfangszeit des

Absolutismus. Wie sich die veränderten sozialen und politischen Verhältnisse nach der
französischen Revolution - also wiederum knapp zweihundert Jahre später -
darstellten und selbst in den Wissenschaften rasch ein verändertes Verständnis

bewirkten, verdeutlichen die um 1800 niedergeschriebenen Worte des

Naturforschers und Zoologieprofessors Georges Cuviers: «Tout être organisé forme un
ensemble, un système unique et clos, dont les parties se correspondent mutuellement,

et concourent à la même action définitive par une réaction réciproque; et

par conséquent chacune d'elles, prise séparément, indique et donne toutes les

autres.»8 Die Verhältnisse sind veränderlich geworden und nicht mehr statisch,
dennoch ist das System noch stets ein geschlossenes. Es ist die Idee eines Systems,

für das Ernst Haeckel 1866 den Begriff der Ökologie einführt. Diese ist
gekennzeichnet von Wechselwirkungen, die als zentrales Konzept der Wissenschaft der

Frühromantik und hinter dem Aufkommen eines neuen Naturverständnisses
stehen.9 Damit einher geht die Abkehr von der reinen Naturbeobachtung und

Hinwendung zu einer Untersuchung der äusseren und inneren Funktionszusammenhänge.

Allerdings nicht in Gestalt eines theoretisch mechanischen Weltbildes, wie

es von Descartes angelegt wurde, sondern in Gestalt zweier neuer Wissenschaftsgebiete:

der Chemie und der Biologie. Wie Ernst Bloch im Hinblick auf den für
diese Zeit wichtigen Naturphilosophen Friedrich Schelling bemerkte, löste der



Prozess den linearen Progress ab, kam das <Gärende> hinzu. Die neuen Denkmuster

bezeichnet Bloch als «dauernd unstatisch und quer durchschlagend.»10
Die Verhältnisse sind in Bewegung geraten; in den Künsten wurden die

Leidenschaft, das Brennen und die Fantasie reintegriert und jene Gedanken und

Ergebnisse wirkten wiederum auf andere Schaffensbereiche. Es brodelte innerhalb

eines - vermeintlich - geschlossenen Gesamtsystems: Denn es war erst 1927,

als der belgische Astrophysiker George Lemaître die Expansion des Universums

erkannte, welche zuvor von Alexander Friedman angedacht worden war und 1929

durch Edwin Flubbles Erkenntnisse zur Rotverschiebung schliesslich bestätigt
wurde. Die Beobachtungen widerlegten Einstein, der in seiner Relativitätstheorie

mittels einer kosmologischer Konstante noch vom statischen Universum

ausgegangen war. Das Gesamtsystem ist also in Bewegung innerhalb eines offenen,

endlosen Raums.

«In der dritten Entwicklungsphase geben die einzelnen Körperelemente
keine feste Begrenzung mehr für den Raum an. Sie bestehen aus einem vielglied-
rigen Gefüge, das sich nach allen Seiten ausdehnt. Hier beginnt das Problem einer

allseitigen Raumgestaltung», bemerkt Ungers 1963 in seinem Berufungsvortrag
an der TU Berlin und folgert: «Die Bewegung erfasst sämtliche Teile in einer
ununterbrochenen Fluktuation. Sowie sich die eindeutige Begrenzung auflöst, ist
auch keine Unterscheidung mehr zwischen Innen und Aussen feststellbar. Von

jetzt an ist das Thema nicht mehr allein die Formung des Innenraums, sondern die

Beziehung zwischen Innen- und Aussenraum. Innen und aussen, oben und unten
treten nicht mehr als Gegensätze in Erscheinung, sondern bedingen sich

gegenseitig.»11 Angelegt und beschrieben sind diese Gedanken mit Mies van der Rohes

Barcelona-Pavillon von 1929 (zweidimensionale Ausdehnung) und Rietvelds

Wirken (dreidimensionale Ausdehnung) - Beispiele, die in die Zeit von Lemaîtres

Entdeckung fallen und die damalige, zumindest aus heutiger Sicht aufzeigbare
Parallelität von Kunst und Wissenschaft unterstreichen.

Das Problem in der allseitigen, abstrakt-homogenen Raumgestaltung liegt
für Ungers in der Brauchbarkeit, deren möglicher Lösungsansatz im Übergang

von geschlossenem Körper zu offenem Raum von Frank Lloyd Wright lediglich
angedeutet wird.

10 Bloch, Ernst: Neuzeitliche Philosophie II:

Deutscher Idealismus, Die Philosophie des
19.Jahrhunderts - Leipziger Vorlesungen zur
Geschichte der Philosophie Band 4, Frankfurt
1985, S.202.

11 Ungers, Oswald Mathias: Berufungsvortrag zu den

Prinzipien der Raumgestaltung gehalten an der
TU Berlin 1963, in arch+: Lernen von O.M.Ungers
181/182, Berlin 2006, S.41-42.

AM RANDE DES CHAOS

Decknatel schrieb über die Architektur Wrights, sie beinhalte ein

Raumkonzept, in welchem «der Rückzugsort lediglich ein höher bestimmter und

komplexerer Teil eines grossen Ganzen sei»12 und bemüht damit das Bild eines

grenzenlosen Körpers unterschiedlicher Dichtezustände. Eines Körpers, der vom
instabilen chaotischen Aussenzustand - ohne Ordnung, ohne Struktur - übergeht
in eine geschlossene, robuste und gegenüber Veränderungen beständige Zone.

Wenn sich das Universum in einer ständigen und nach neueren Erkenntnissen

sogar von dunkler Materie beschleunigten Expansion befindet, so kann es

innerhalb des Universums keinen andauernden statischen Zustand, sondern nur

Bewegung, Tendenzen, Werden und Verhalten geben. Bereits Gustav Theodor

Fechner, unter anderem Begründer der experimentellen Ästhetik, spricht im 19.

Jahrhundert von einer äusseren physischen Tendenz nach Stabilität, die einer
inneren psychischen Tendenz nach Glück entspricht.13 Folgt man diesem Model
der Dynamik, so verlieren die kartesischen Koordinaten, welche Fixpunkte und

verbindende Linien und Flächen festlegen, die als statische Grenzen wahrgenommen

werden müssen, ihre Gültigkeit.

Henry Van de Velde lieferte hierzu um 1900 einen Hinweis, indem er die

Linie als eine Kraft bezeichnet, deren Wirkungsweise allen natürlichen Kräften

entspricht.14 Mag man Van de Veldes Aussage im Hinblick auf sein eigenes Werk

12 Zevi, Bruno: Towards an Organic Architecture,
London 1950, S.126.

13 Heidelberger, Michael: The Unity of Nature and

Mind: Gustav Theodor Fechner's non-reductive
materialism, in: Poggi, Stefano et al. (Hrsg),
Romanticism in Science in Europe, 1790-1840,
Dordrecht 1993, S.215-236.

14 Behrendt, Walter Curt: The Victory of the New

Building Style (Sieg des neuen Baustils), übersetzt

von Harry Francis Mallgrave, Los Angeles
2000, S.139.



auf das oberflächlich Ästhetische reduzieren, so entspricht die Linie als Kraft doch

den neueren Darstellungsmethoden der strukturellen Chaosforschung in Mathematik

und Physik, um komplexe, dynamische Systeme zum Beispiel im Gebiet der

Thermodynamik - man denke an das Wetter und die Atmosphäre - darzustellen.
So werden in der Phasenraumanalyse die möglichen Zustände eines dynamischen

Systems durch Vektorfelder definiert und mit deren Hilfe grafisch darstellbar.

Stellt jeder Vektor für sich einen Impuls dar, so lässt sich durch die Interpolation
der Kräfte für jeden Punkt im Raum ein spezifischer Impuls festlegen. Jede noch

so verschwindend geringe Änderung im Ort verändert dadurch den Impuls. Für

reale, also natürliche Systeme bedeutet das Unbestimmtheit, Zufälligkeit und

Unvorhersagbarkeit, weil nach der Heisenbergschen Unschärferelation Ort und

15 Mainzer, Klaus: Der Kreative Zufall - Wie das Impuls eines Teilchens nie gleichzeitig bestimmbar sind. «Grundlegend für alle
Neue in die Welt kommt, in: archithese Zufall/ _
Randomness 6/2010, S.32. Prozesse der Natur sind die Zufallsschwankungen der Quantenwelt»15, fasst der

Wissenschaftsphilosoph Klaus Mainzer diesen komplexen Sachverhalt zusammen

und betont dabei das überkommene Denkmuster des Determinismus. Die

Wege der interpolierten Pfade durch das Vektorfeld bezeugen zudem, dass

kleinste Änderungen mitunter zu grossen Abweichungen führen und damit veränderte

Folgewirkungen haben können. Ein Verhalten, das vom Meteorologen
Edward N. Lorenz einprägsam als <Schmetterlingseffekt> beschrieben wurde.

Lorenz war es auch, der mit dem nach ihm benannten Lorenzattraktor - einer

kreuzungsfreien Spiral-Doppelschleife von Feldpfaden - eine der formal markantesten

Erscheinungen formulierte.
Der Lorenzattraktor ist ein Sonderfall eines Attraktors. Im Allgemeinen

stellen diese typische, geordnete Formen dar, welche sich durch Konvergenz
<aus dem Chaos heraus) in Nichtgleichgewichtssystemen wie dem Universum

oder der Atmosphäre bilden. Ihre Struktur und Gestalt wird erhalten durch einen

konstanten Energie- und Materieaustausch. Ilya Prigogine bezeichnete diese

Phänomene dynamischer Ordnung deshalb als dissipative Strukturen (dissipativ

energieaufnehmend). Ein Beispiel für solche Strukturen sind Wirbelstürme in
der Erdatmosphäre. Neben diesen zeitlich stark begrenzt auftretenden Phänomenen

veranschaulicht der als Grosser Roter Fleck bekannte Wirbelsturm in
der Atmosphäre des Jupiters die relative Dauerhaftigkeit einer solchen dissipa-
tiven Struktur.

Dissipative Strukturen verdeutlichen, dass sich aus zufälligen, chaotischen

Zuständen komplexere und beständige Ordnungen entwickeln können. Darüber

hinaus bezeugen sie - wie Attraktoren im dreidimensionalen Raum vereinfacht

darstellen -, dass Form tendenziell, zur Annahme werden kann. In der Parallelität
der möglichen Zustände, welche die Pfade im Vektorfeldmodell darstellen, löst

sich die Dualität von offenem und geschlossenem Zustand. Graduelle Übergänge

ersetzen im stabilen Flimmern von Energie und Materie die statisch trennende

Umrisslinie und das binäre Verhältnis von aussen und innen, von positivem und

negativem Raum. Dies stellt eine Annäherung an die Lösung des von Ungers
formulierten Problems der allseitigen Raumgestaltung dar.

VOM UNIVERSUM ZUM LEBEN

War es zu Beginn des vergangenen Jahrhunderts die Physik, welche im
Hinblick auf das Universum mit fesselnden Gesetzen und Theorien die naturwissenschaftliche

und weitere Aufmerksamkeit auf sich konzentrierte, so war es in den

vergangenen Jahrzehnten, möglicherweise seit 1953, als Francis Crick und James

Watson das Model der DNA als Doppelhelix präsentierten, verstärkt die Biologie.
Die Eleganz und Einfachheit der klassischen physikalischen Gesetze wich der

Beschreibung komplexer chemischer Prozesse, welche die natürliche Auslese

über vier Milliarden Jahre hinweg hervorgebracht hat. Das Ausufernde unserer



natürlichen Umgebung und wir Menschen selbst rückten wieder in den Mittelpunkt

der Untersuchungen, jedoch keineswegs losgelöst von den Fortschritten der

Physik und Astronomie. «Woher kommt diese überbordende Aktivität und
Komplexität? Es muss der natürliche Ausdruck eines Universums sein, das sich nicht im

Gleichgewicht befindet, wo es statt der eigenschaftslosen Homogenität eines

Gefässes mit Gasmolekülen Unterschiede geben muss, Potenziale, welche die

Entwicklung von Komplexität antreiben»16, schreibt Stuart Kauffman, welcher zu

den Stimmen gehört, die eine natürliche Fähigkeit zur Selbstorganisation als

Grundlage einer Selektion befürworten und damit die auf Darwin zurückgehende

und bis heute weitgehend unangefochtene natürliche Selektion als Basis des

Entwicklungsdenkens ergänzen wollen. Kauffman legt seinen Gedanken die

ordnungsbildenden Kräfte dissipativer Systeme zugrunde, auf deren Basis die

Selektion erst wirken kann.

Die Rückkehr auf die Erde - die Verschiebung des Fokus von den Anfängen
des Universums zu den Anfängen des Lebens - birgt die Möglichkeit einer gesamthaften

Reintegration von Geist und Körper in einem natürlichen Gesamtsystem.
Das Problem des Determinismus, nämlich sein Widerspruch zum freien Willen,
wird aufgelöst in der Unbestimmtheit natürlicher Prozesse; Modell und Realität

gleichen sich an.17 «Die Menschheit befindet sich an einem Wendepunkt, dem

Beginn einer neuen Rationalität, in welcher Wissenschaft nicht mehr mit Gewissheit

und Wahrscheinlichkeit nicht mehr mit Ignoranz gleichgestellt wird.»18 Es

verwundert daher kaum, dass sich in den Naturwissenschaften <I<reativität> zu

einem häufig verwendeten Schlüsselwort entwickelt hat, dessen Definition zu
weiteren Schlüssen aufden architektonischen Schaffensprozess anregt und
offensichtliche Parallelen aufzeigt. Nach Kauffman bedarf es in der Natur dem Erreichen

einer kritischen Diversität und Dichte von Molekülen, um Reaktionen und

somit die Entwicklung von möglichem Leben zu bewirken - einer Dichte, wie sie

allein durch darwinistische Selektion nicht erreicht werden könnte.19 Darüber hinaus

bedingt jegliches Leben Bewegung. Schon Epikur stellte sich hierzu die Frage,
wie in seinem materialistischen Modell von Atomen, welche auf parallelen
Bahnen durch die Leere stürzen, Leben entstehen könnte. Ungers' Problem der

allseitigen Raumgestaltung scheint in Anbetracht seiner weiteren Beispiele und

der strukturalistischen Raummodelle von Fielitz sowie Kahns Entwurf für die

Bibliothek in Philadelphia eine nicht unähnliche Frage bewegt zu haben. Heute

liesse sich sagen, dass im hochreaktiven, von Quanten befeuerten Chaos auf den

Zufall der Verknüpfung oftmals der unmittelbare Zerfall erfolgt, die ephemere

Erscheinung kaum in Erscheinung tritt. Dem gegenüber steht der statische

Zustand, der sich in einer veränderlichen Umwelt als nicht anpassungsfähig genug
erweist. «Dazwischen, nahe dem Phasenübergang an der Grenze zum Chaos,

kann sich das komplexeste Verhalten ereignen; von hinreichender Ordnung, um
Stabilität zu gewährleisten, dennoch voller Flexibilität und Überraschungen»20 -
eine dynamische Ordnung, welche einen Überlebensvorteil nicht nur in der Natur,
sondern möglicherweise auch in der Architektur darstellt. Denn es ist an diesem

Phasenübergang, an welchem Entwicklung und Differenzierung stattfindet, wo
sich Eigenschaften zeigen als auch bilden - kurzum: wo möglicherweise das Leben

beginnt.

16 Kauffman, Stuart: At Home in the Universe - The

Search for Laws of Self-Organisation and
Complexity, Oxford 1995, S.19. Ins Deutsche übersetzt
vom Autor.

17 vgl. Popper, Karl: The Open Universe: An Argu¬

ment for Indeterminism, Cambridge 1982, S.19.
18 Prigogine, llya: The End of Certainty - Time,

Chaos and the New Laws of Nature, New York

1997, S.7. Ins Deutsche übersetzt vom Autor.
19 Kauffman, Stuart: At Home in the Universe - The

Search for Laws of Self-Organisation and
Complexity, Oxford 1995, S.64. Ins Deutsche übersetzt
vom Autor.

20 ebd, S.87.

DAS GLEICHNIS DES HEILIGEN ANTONIUS

Wissensdrang und Erkenntnisoptimismus, die zunehmende Kreativität
und Spielfreude mit den molekularen und submolekularen Gestaltungsmöglichkeiten

hat für die meisten Menschen noch stets die Dimension eines Sündenfalls.

Aus dem Paradies vertrieben, in Abkehr von der Natur entwickelte, der Mensch

die abstrakt-mechanische Autonomie der Moderne, doch die Rückkehr zur und





das Eindringen in die Tiefen der Natur macht sich schnell ebensolcher verlockender,

furchterregender Hybris schuldig: « [...] und wenn wir durch sind mit Fischen,
Ameisen und menschlichen Lebewesen, dann können wir mit Zentauren und
anderen Wesen aus der Mythologie weitermachen. Die Griechen erschufen die

Zentauren mittels künstlerischer Transplantations-Operationen, der Torso eines

Mannes wurde auf ein geköpftes Pferd geklebt. Wie könnte man besser seine Zeit

verbringen, als mit der Untersuchung der Frage, ob ein Zentaur mittels
genverschlüsseltem Entwicklungsprogramm denkbar und zu erschaffen wäre.»21 Die
scherzhafte Absage des Nobelpreisträgers Sydney Brenner an das vermeintliche
Ende der Wissenschaft, dem Erreichen der Weltformel als Gral der klassischen

Physik bezeugt gleichsam die fantastische, unbekannte Tiefe und Weite der realen

Welt - der Vergangenheit wie der Zukunft - wie auch die Rückkehr ungebändigter,

aus Wissen erwachter menschlicher Fantasie. Vor langer Zeit hiess, den Apfel vom
Baum der Erkenntis zu ergreifen, das Gute vom Bösen scheiden zu lernen - doch

uns bleibt verborgen, ob die Folgen unserer Ideen als segensreiches Fleilmittel
oder krankhafter Auswuchs Bedeutung erlangen.

Angesichts dieser fundamentalen Unsicherheit und erschwert durch die

Schwelle der Sichtbarkeit, welche in den Wissenschaften längst überschritten

wurde, zögert die Architektur einmal mehr die neuen Räume zu erkunden und findet

ihr Abbild in Foucaults Beschreibung der Leiden des heiligen Antonius. «Am

jener Natur der Dunkelheit entgegen gesetzten Pol fasziniert der Wahnsinn, weil

er Wissen ist.» Versucht wird der heilige Antonius durch den «hinterhältigen
Stachel der Neugier» - und trotzt ihm dennoch in seiner Bewegung. «Seine

Rückwärtsbewegung ist nichts anderes als der Schritt, durch den er sich vor der

Überschreitung der Verbotsgrenzen des Wissens bewahrt.»22

21 Brenner, Sydney: Loose Ends: Centaur Biology, in:
Current Biology, Vol7 No7, 1997, S.R454.
Ins Deutsche übersetzt vom Autor.

22 Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft,
Frankfurt 1973, S.40.

Hannes Mayer, geboren 1981

Architekt, Kritiker, Kurator, Theoretiker,

Musiker und Lichenologist.
Architekturstudium an der TU Cottbus, TU

Eindhoven und der Bartlett School of
Architecture (UCL). 2007 gründete er
M-A-O/architecture and optimism in

London. Seit 2009 ist er Redaktor der
archithese. Zusammen mit Marjan
Colletti leitete er das Diploma Design
Studio 10 an der University of
Westminster; 2011/12 unterrichtet er die
Diploma/MArch unit20 an der Bartlett
School of Architecture mit Marcos
Cruz. An der ETH Zürich co-initiierte
er AMBITUS.


	Das beschleunigte, expandierende Universum und seine Auswirkungen auf die Architektur

