
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2011)

Heft: 18

Artikel: "Wo stehen wir?"...und überhaupt!

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«WO STEHEN WIR?»
UND ÜBERHAUPT!
Werner Oechslin

I. KEINE WELTMODELLE!

Hermann Muthesius stellte die Frage «Wo stehen wir?» 1911 anlässlich der

Jahresversammlung des Deutschen Werkbunds in Dresden. Der wirkliche Antreiber

und Geist dieser Bewegung, aus der die <Moderne> hervorgehen würde, wollte
sich in ebenso weit ausholender wie grundsätzlicher Weise zur Architektur äussern.

Und er tat dies zu jenem präzisen Zeitpunkt, als alle Zeichen aufAufbruch und
Orientierung nach vorn gestellt waren. Der Architektur wurde dabei - wie schon 1890
beim <Rembrandtdeutschen> - die weitest mögliche Aufgabe und Bedeutung
zugewiesen: «Denn die architektonische Kultur ist und bleibt der eigentliche Gradmesser

für die Kultur eines Volkes überhaupt.»
«Wo stehen wir heute», fragte sich i960 Karl Jaspers in einem Sammelband,

der mit dem Essay von Eduard Spranger eingeleitet wurde, der den Titel «Leben wir
in einer Kulturkrisis?» trug. Spranger hatte schon 1929 die Frage nach der Kulturkrise

gestellt und dabei die Problematik der Ablösung von weltanschaulichen

Überzeugungen hervorgehoben. Dabei stellte er fest, dass - gemäss der nun einmal
erreichten «aufgeklärten und säkularisierten Geisteslage» - eigentlich nur noch von
«Kunstprodukten» die Rede sein könne. Das war eine durchaus unsentimentale
und sachliche Feststellung. Dementsprechend liess Spranger die Beobachtung
folgen, es würden an der «Rede von den notwendigen weltanschaulichen Voraussetzungen

[...] ungeheuer schwere Gewichte hängen.»
Stand Grosses bevor? Der Missgriff ideologischer Überwelten hatte sich noch

kaum angekündigt, jedoch sehr bald die Welt - mit Folgen bis heute - aus dem

Gleichgewicht gebracht. Man mag sich andererseits daran erinnern, mit welcher

Verwegenheit damals <nach vorn> gerichtete Thesen in die Welt gesetzt wurden, als

ob sich noch keine jener (befürchteten) Krisen angekündigt hätte. Gropius
beanspruchte 1925 in seiner «Internationalen Architektur» für seine Architekturvorstellungen,

zu denen er gerade mal gemäss eigener Aussage ein «Bilderbuch» vorlegte,

«objektive Geltung» und den «Willen zur Entwicklung eines einheitlichen Weltbildes».

Emphase! Das Bauhausmanifest von 1919 sprach schon im ersten Satz: «Das

Endziel aller bildnerischen Tätigkeit ist der Bau!» Und der umstrittene, «krause»

Rembrandtdeutsche hatte schon zuvor, 1890, aufder ersten Seite seines Bestsellers

programmatisch festgehalten: «Die Architektur ist die Achse der bildenden Kunst».
In Ausrichtung auf Propaganda - «geschlossene Stellungnahme zu einschlägigen

Fragen» war einer der Programmpunkte (in § 2.) des Deutschen Werkbundes! -lässt
sich schnell Konsens und Einverständnis erzielen.



Anders verhält sich die Architektur selbst: Giedion sprach im Zusammenhang

mit der Bauhauswoche von 1923 von «tastenden Fragen» und kommentierte,
die «wenigen Fragmente» würden sich «erst langsam herauszuschälen» beginnen.

Programm - und «Bilderbuch» - und andererseits die Wirklichkeit folgten ihren je

eigenen Gesetzen. Und natürlich gab es schon damals die <zerrissene> Welt, lange
bevor Ernst Neufert nach dem zweiten Weltkrieg in seiner Standortbestimmung die

Architektur im «Zerreisspunkt» thematisierte. Nein, eine alles umfassende Bewegung,

die die Vorstellungen einer modernen Architektur kontinuierlich und
nachhaltig umgesetzt hätte, gab es nicht. Papier ist geduldig und Geschichtslügen gibt es

zuhauf. Wollte man Muthesius' These von 1911, wonach der «eigentliche Gradmesser»

einer Kultur in der Architektur zu suchen sei, mit dem <wie sie gebaut ist>

erweitern und auf die Probe stellen, das Bild wäre einigermassen erschütternd.
Pauschale Weltverbesserung ist die Sache der Architektur nicht. Die entsprechenden

Erwartungen sind zu gross, die Latte zu hoch gelegt. Mit der «Geschichte der geistigen

Strömungen», auf die Muthesius zu Beginn seines Vortrages verwies, hat sich

die Architektur immer mal wieder, aber nicht gerade zu ihrem Vorteil, zusammengelegt,

gewendet, gedreht und arrangiert.

II. KULTUR UND KONVENTION - UND STIL

Die Kulturkrisen hatten die Architektur schon zuvor längst erreicht. Als die

Suche nach einem neuen Stil noch die beherrschende Frage war und es die <moder-

ne Architektur) noch nicht gab, stellte FI. P. Berlage 1904 in seiner Rede vor dem

Museumsverein in Krefeld fest: «Die Menschheit hat, als Gemeinschaft genommen,

kein Ideal mehr». Er stand damals unter dem unmitelbaren Eindruck von Karl
Schefflers Buch zu den «Konventionen der Kunst» (1904) und glaubte andererseits

an die bevorstehende «schöne Aufgabe», «den grossen architektonischen Stil jener
zukünftigen Gesellschaft vorzubereiten». «Die Baukunst wird die bildende Kunst
des zwanzigsten Jahrhunderts sein, so wie sie das letzte Mal vor sechs Jahrhunderten

gewesen ist...», so tönte es. (Letzteres, die geschichtliche <Verankerung> in der

gotischen Architektur, haben 1932 die Autoren von «International Style» wörtlich
übernommen.) Jene Zeit würde «alsdann wieder eine Kultur haben».

Doch vor diesen Schlussworten, dem auch noch das Bild des «Phönix aus der
Asche» - gegen den «materiellen Zynismus der Gegenwart» gerichtet - hinzugefügt
wurde, tönte es mit Blick auf die Gegenwart ganz anders. «Das Christentum ist tot,
und von einer neuen Form universaler Weltbegriffe, wie sie in den Konsequenzen
der naturwissenschaftlichen Forschung liegen müsste, ist kaum ein leiser Anfang zu

spüren.» Um jene Allerweltsthesen eines «einheitlichen Weltbildes» und eines

diesbezüglichen «Gradmessers» in der Architektur aufrechtzuerhalten, bedarf es

wohl eines entsprechenden, vorauszusetzenden <geistigen> Weltbildes. Zumindest

darüber, genauer über dessen Verlust, herrschte bei Muthesius wie Berlage

Übereinstimmung, und es war naheliegend, insofern im christlichen Abendland
Umschau zu halten. Doch dies, der Verlass auf eine bestimmende Religion, so auch

Berlage, sei endgültig vorbei. Nun stellt sich das «Einsamkeitsgefühl» des Künstlers

ein; und dagegen setze doch Scheffler - zumindest - ein « Solidaritätsgefühl » voraus.

Berlage zitiert ihn: «Kunst, die nicht auf einem Weltgefühle basiert, also auf Urkon-

ventionen, gibt es nicht.» Und so sucht auch Berlage wiederum nach dem
«Zusammenwirken» (von Meister und Arbeiter!) und argwöhnt selbst, dass

«Gemeinschaftskunst» zusammen mit «Zukunftskunst» meist nur Gerede sei. Was soll man

tun, wenn andererseits selbst der «Nutzkünstler» unterschwellig von einer «Gottidee»

geprägt ist, wann immer er sich anschickt, «Tisch und Stuhl, Wohnhaus und

Geschäftsgebäude vernünftig zu konstruieren.» Berlage kommt aus dem Zirkel
nicht heraus; und so verlagert er in seinem Kampf gegen «geistige Lüge» alles, wie

so viele nach ihm, in die - nicht bestimmbare - Zukunft.



Karl Scheffler hatte seine Ausführungen zu den «Konventionen der Kunst»

mit der Feststellung eingeführt, keine Seele vermöge es, «den Mysterien des

Daseins gegenüber in anarchischer Freiheit des Empfindens und Denkens Stand zu

halten.» Damit ist angekündigt, dass mit der Konvention der Glaube an ein Verbindendes

einhergehen würde, ohne das Kultur nicht auskommen könne. Und damit
ist die unverzichtbare Einschränkung von Freiheit gleichsam programmiert.

Nun sind, das könnte man aus den vorangegangenen Überlegungen folgern,
an die Stelle von Religion Programme und Manifeste getreten. In ihnen sollten sich

Einigung und Konsens - ganz im Widerspruch zum häufig geradezu <anarchisch>

anmutenden Tonfall - erneut finden lassen. Hinter der Rhetorik verbirgt sich dann

allerdings etwa die Einsicht, dass jene 1925 proklamierte «Weltgeltung» noch lange

nicht erreicht, sondern höchstens behauptet wird. Scheffler hat andererseits die

Vorstellung eines Stils ganz deutlich an die Bedingung einer Konvention herangerückt

und diese wiederum mit dem Bedürfnis nach Eindeutigleit verbunden. «Ohne

Eindeutigkeit, ja, Einseitigkeit des Empfindens, gerät einem Volk seine Kunst nie so,

dass spätere Zeiten sie als einen Stil ansprechen; und diese Eindeutigkeit entsteht

nur, wenn sich alle Glieder einer Volks- oder Rassengemeinschaft in demselben

Weltbegriff begegnen. »

Die Formulierung erinnert noch an die damals einflussreiche Völkerpsychologie,

die - mehr als den Nachgeborenen lieb ist - die moderne Ausformung des Stil-

begriffs beeinflusst hat. Sie lässt aber auch deutlich erkennen, welches die

enggesetzten Bedingungen dessen sind, was ja allerseits als neue Zielsetzung ausgegeben

wurde. Man versteht andererseits aus dieser Optik auch besser jenes peinliche
Gerangel, das sich beispielsweise im Vorfeld der Werkbundausstellung am Weissenhof

in Stuttgart abspielte und im Namen der Bereinigung der Tendenz (und des <Stils>!)

zu einer Spaltung von internationaler und deutscher Moderne führte. (Dieses

<Schisma> wurde in der Historiographie der modernen Architektur de facto - bis

heute <verbindlich> - festgeschrieben!) Künstlerische Freiheit und der «Wille zum
Stil» sind also durchaus widerborstige Partner auf dem Weg zur modernen
Architektur. Und dieser potentielle Konflikt wurde kaum je wirklich ausgetragen, genauso

wenig wie jener andere, der sich 1914 anlässlich der Kölner Werkbundtagung
scheinbar so überraschend ergab, um dann als Missverständnis beiseitegelegt zu

werden. Unentschlossene wie Gropius hatten danach einige Jahre hin- und her-mä-

andert und die «Bauhütten des Mittelalters» besungen, bis dann die Industrie das

Diktat übernahm. Scheffler hatte seinerseits schon 1904 auf das Vorurteil gegenüber

dem Konventionsbegriffhingewiesen, was sich allein aus vorausgegangener zu

grosser «Abhängigkeit alter Schönheiten» erklärte. Doch, «auf Konventionen
beruht jede Kunst und man darf nur unterscheiden, ob sie tot oder lebendig sind.»

All diese Argumente haben nicht verhindert, dass dem Konventionsbegriff

insgesamt «ein verächtlicher Sinn» unterlegt und dass er als Hindernis gegenüber

jeglicher Kreativität ausgelegt wurde. Dass umgekehrt der <Führerin> Architektur
eine Art schiedsgerichtliches Urteil in allen künstlerischen Fragen zugebilligt werden

sollte, hat daran auch nichts verändert. Die schönen Formulierungen täuschen

ohnehin darüber hinweg, dass man dem Kern der Frage aus dem Weg ging. Die

Architektur konnte sich durchaus ihrer Sonderrolle erfreuen. Walter Müller-
Wulckow formulierte 1919 in «Aufbau-Architektur!»: «Stets aber ist die Architektur
in ihrer Kristallisation die kälteste, mathematisch abstrakteste Umformung des in
sie einströmenden Ethos. Deshalb dem Durchschnittlichen der grossen Menge so

fern wie die kosmischen Harmonien. Nur die Großstadtfassaden, diese Gassenhauer

der Architektur, sind allenthalben bekannt und vertraut.»

Angekündigt sind hier zwei Folgeerscheinungen der damals gerade mal in
Aussicht genommenen architektonischen <Moderne>. Gültigkeit und Anspruch sollen

nicht durch Konvention erreicht werden. Klassisch soll sie werden! Heinrich

Wölffiin hatte 1899 seine massgebliche Darstellung «Die Klassische Kunst» mit der

Bemerkung eingeführt: «Das Wort <klassisch> hat für uns etwas Erkältendes.» Man



stellt sich über die - lauwarme - Geschichte in den reinen (und kalten) Äther und
erfüllt so auch die Forderung AdolfHildebrands, der schon 1893 nach der Form als der

Erfüllung eines «künstlerischen Naturgesetzes» rief.

In dieser Überhöhung der Architektur hinein in eine kosmische Naturgesetzlichkeit

ist die Distanz zu einem irgendwie gearteten Verstehen enthalten -
und scheinbar entschuldigt. Man hat die spätere Warnung von Ortega y Gasset, die

moderne Kunst erreiche die Massen nicht, nie wirklich ernst genommen. Es bleibt,
so der zweite Ausblick, der äussere Effekt; es sind die «Gassenhauer», es zählen -
in heutiger Diktion - die Sensation erheischenden Bauten der sogenannten
Stararchitekten.

Auf diese Weise - ganz nach dem Schema der alten Diskussion der <Mode> -
hat man sich der lästigen Diskussion der Konvention als einer kulturellen Notwendigkeit

entledigt. Doch SchefHer wollte 1904 ganz anders, nämlich über «tot oder

lebendig» diskutieren. Und das ist wohl um einiges anspruchsvoller und schwieriger.

Später, 1917, in seinem als Kriegstagebuch bezeichneten «Was will das

werden?» hatte SchefHer in der Sache von Konvention und Stil nochmals nachgelegt
und festgestellt, die Stildebatten seien «zu einem Unfug ausgeartet». Und: «Dabei

sind es eben die unselbständigsten und konventionellsten Künstler, die das

Programmwort im Munde führen.» Allein, welcher der zum Beispiel von der Post

moderne-Welle hochgespülten Architekten wollte schon je als <postmodern> tituliert

werden? Man umspielte das Risiko und die Gefahren - und Hess sich gleichwohl
von der Welle erfassen. Zuweilen sind Konventionen willkommen und nützlich und
der eigenen Karriere förderlich.

III. WIRKLICHKEIT

Mit der Tabuisierung der Konvention geht eine Geschichtslüge einher, die
der Moderne - und ihr allein und im schwarz-weiss-Kontrast zu vorausgegangener,
blinder Geschichtsabhängigkeit - den Vorzug des Neuen und Kreativen zuweist.
SchefHer und Berlage hatten die Religion bemüht, um einen kulturellen
Zusammenhang inhaltlich zu begründen, oder besser, zu erinnern. Davon hatte man nun
Abschied genommen. Es blieb das Bild zurück, unsere Vorgänger hätten das Glück

gehabt, in Eintracht mit ihrer Zeit und ihrer Religion ungestört zur Tat schreiten und

zu ihrer Verwirklichung finden zu können, während wir, die Aufgeklärten und

Desillusionierten, in die Orientierungslosigkeit gestürzt seien. Mag sein, aber solch

einfache <Kausalitäten> sind allemal Geschichtsklitterung. Und davon gibt es viele.

Der alte Semper, dem Alois Riegl, gefolgt von Peter Behrens, «eine mechanistische

Auffassung vom Wesen des Kunstwerks» unterstellt hat, um dann ein «teleologisch»

bestimmtes, neu-idealistisches «Kunstwollen» zu postulieren, ausgerechnet
dieser Gottfried Semper hat 1851 in Anbetracht der Londoner Weltausstellung und
deren Chaos und Unübersichtlichkeit geschlossen, in den «Anomalieen in den
bestehenden Verhältnissen der Gesellschaft» läge das ganze Potential allen Tuns.

Nicht <Phönix aus der Asche>, sondern Akzeptanz der inneren Widersprüche der
Welt. Aus der Diagnose «eine Art von Babel» folgert Semper: «Hier ist der Sieg und
die Freiheit!»

Semper geht von der Wirklichkeit - und nicht von postulierten Idealen - aus.

Auch Karl SchefHer hat Realitäten beschrieben, als er sich 1907, im Jahre der Gründung

des Deutschen Werkbundes, anschickte, für die von Martin Buber herausgegebene

sozialpsychologische Reihe «Die Gesellschaft» 1907 den Band «Der Architekt»

zu verfassen. Er thematisierte sie alle, die Berufsbilder des Architekten, den

Unternehmer, den Gelehrten, den Beamten, den Handwerker, den Künstler. Und er
wunderte sich, dass der neu herangewachsene «moderne Maler-Architekt» zum
Organisator wurde und ein «neuartiges Unternehmertum» entwickelte. Der
«Ornamentiker» sollte sich «seine Existenz durch seiner Hände Arbeit» sichern. Ja,



Scheffler sprach sogar von einem «Gesellschaftsvertrag», in den der Künstler
nunmehr eingetreten sei. Der Genossenschaftsgedanke liess ihn «die schädlichen

Abtrennungen des Handwerkers von der Kunst, der Industrie vom Handwerk» aufheben.

Ein neuer, organischer, «modernisierter Zunftgeist» schien in Sicht. Im
propagandistischen Ton hörte sich das noch ganz anders - und immer noch
unerwartet aktuell - an: Fritz Schumacher prophezeite und forderte anlässlich der

Gründungsversammlung des Deutschen Werkbundes in München im Oktober 1907,
Ethik und Aesthetik sollten in der dritten und wichtigsten Kraft, der «wirtschaftlichen

Kraft», zusammenfliessen.

So wäre denn <Wirklichkeit> erreicht, und der Idealist aufden Boden der
Tatsachen zurückgeholt? Weit gefehlt! Der Weg zum Genie bliebe so verbaut. Der
Künstler - und mit ihm der Künstlerarchitekt - sieht alles ganz anders. Einer seiner

Advokaten, Julius Meier-Graefe, beschrieb es 1913 unter dem Titel «Wohin treiben
wir?» ausführlich. Er wollte vorerst an eine Unterscheidung erinnern und den
Kulturtäter von den Gegenständen dieser Welt trennen: «Es gibt eine Kultur der Dinge
und eine Kultur der Menschen.» Meier-Graefe schien darüber verzweifeln zu wollen,

dass wir alles können und über alles verfügen. («Wie leicht ist heute der
Fortschritt zu verstehen! Wie schnell durchschaut man den Rhythmus unserer Stilisten
und die Einfalt unserer Mystiker.») Keine Verlässlichkeit, Zufall! Und die Geschichte

beweist es: «Bei allen Regierungswechseln gibt es Späne. Die Klassizisten köpften
das Dixhuitième, die Romantiker gingen über den Klassizismus hinweg, Courbet
säbelte nicht minder, auch Manet. Das sieht alles wie Analogien zu der Gegenwart

aus, und die Revolutionäre von heute lassen sich solche Analogien dienen. Ihr
schimpft, sagen sie, genau so, wie man damals zu Manets Zeiten, nachher bei
Cézanne und van Gogh schimpfte. Abwarten! In zehn Jahren hängen wir in den

Salons und in den Museen und sind Genies geworden.» «Was ist das Verheerende»,

fragt Meier-Graefe und beschreibt den damaligen Zustand mit - auch in jüngster
Zeit aktuellen - Aussprüchen wie: «Alles ist erlaubt.» «Mach, was du kannst!» Und

«wo steckt der Irrtum?» Stil, Tradition und all die andern <grossen> Begriffe würden

nur noch, «lediglich als Worte» geführt. «Die Begriffe sind so hohl und falsifiziert,
dass sie wie Theaterrequisiten erscheinen, Folien der Vorstellungen, die sich früher
damit verbanden. Sie handhaben diese auch in der geringsten Dosis immer noch

künstlerisch genannten Begriffe nicht als Künstler, sondern als Theoretiker von
unendlich naiver Art.» Noch einmal hat sich die Distanz zur Wirklichkeit nicht etwa

vermindert, sondern vielmehr verschärft. Auch dass sich die Theorie von der Praxis

löst, die sie doch eigentlich - wie seit Vitruv verbürgt - begleiten sollte, wird hier als

Krisensymptom festgehalten. Was sollen <Anbindungen>, wenn sich -
gemäss Spranger - in der säkularisierten Welt doch nur «Kunstprodukte» ausmachen

Hessen, ob die nun gemäss dem Programm des Deutschen Werkbundes
«veredelt» seien oder sich gemäss Meier-Graefes pessimistischer Ansicht des Kalküls

gehabter und manipulierbarer Entwicklung des Künstlers zum Genie>
vergewissern konnten.

Damals war Wirklichkeit durchaus ein grosses Thema. Hans Driesch liess

1917 seiner «Ordnungslehre» eine «Wirklichkeitslehre» folgen; es ging um
«Ausdeutungen» aller Art und um Erkenntnishteorie im weitesten Sinne. Aber bis sich

dies der Frage des «Wo stehen wir?» - ausserhalb der <bloss> philosophischen Fragen

- andienen konnte, bedurfte es noch mancher Krise. Allein, das angemahnte

«jetzt-hier» meldete sich spätestens nach 1945 unvermeidbar zurück. Und Gada-

mer wollte in dem Vortrag zur «Bedeutung der Philosophie für die neue Erziehung»

*945 gegen den Hegeischen «idealistischen Geistglauben» und gegen die «akademische

Form der idealistischen Philosophie» das «Problem der konkreten
Existenz» in Erinnerung rufen. Er forderte ein «begreifendes Verhalten zur wahren
Wirklichkeit» und fügte an, wir müssten die «Fähigkeit des Anerkennens des Seienden

gegen unser Interesse» wieder lernen. Karl Jaspers, der später die Frage «Wo

stehen wir heute?» stellte, entwarf 1949 unter dem Titel «Unsere Zukunft und



Goethe» eine in drei Phasen gegliederte «geschichtliche Totalanschauung», deren

letzte, das «technische Zeitalter», zwar «handgreiflich» gegeben wäre, jedoch ohne
dass wir uns der Folgen bewusst wären. («Es kommt immer anders, als irgend
jemand vorher gedacht hat.») Eine festumrissene Wirklichkeit hatte sich für Jaspers

gleichwohl unübersehbar abgezeichnet, schon damals: «Der Planet ist vergeben,
[...] das Ventil ist geschlossen; die Spannung wächst.»

Auf die Frage «Wo stehen wir heute?» antwortete Jaspers später, i960,
vorerst: «Ökonomische und politische Antworten genügen nicht.» Er forderte
Wahrhaftigkeit und verwies am Ende darauf, dass Frage und Antwort zum «Wo stehen

wir heute?» eine Wahrheit «nur in der Bewegung zum Entschluss des eigenen
Tuns» finden könnten. Eduard Spranger verwies in dem zitierten Beitrag zu demselben

Anlass, «Leben wir in einer Kulturkrise?» auf den alten «Kulturwillen». «Was

er [=der Mensch] kann, das will er auch.» Er fügte dem aber hinzu: «Die Kontrolle
über den Wert seines Wollens wird lässiger.» Schliesslich stellte er fest, «das moderne

Ingenieurdenken» würde die Kultur- und Gesellschaftsbewegung steuern. Die
«Kritik der Ziele» verschwinde somit aus dem Blickfeld zugunsten einer
«wissenschaftlich fundierten Wahl der Mittel». Fazit: «Mit dem allein übrigbleibenden Ziel,
künftige Geschehnisse vorauszuberechnen, dispensierte sich der Mensch vom echten

Wollen. Er gewöhnte sich daran, nur noch zu wollen, was er technisch konnte,
hörte aber auf, zu wollen, was er sollte.»

Am Sollen also mangelt es, und am Bewusstsein und an der Einschätzung der

eigenen Lage und dem daraus unmittelbar entspringenden zielgerichteten Tun.

IV. DAS TUN UND DER DIENST AN DER GESELLSCHAFT

Mit der Aufforderung zum Tun findet man sich also auf die Gegenwart und
die «Gegenwärtigkeit» verwiesen. Das bezieht sich auf jenen dem Handeln verfügbaren

und in dem zugehörigen Blickwinkel erscheinenden Ausschnitt von Zeit und
meint nicht entfernte Zukunftsprogramme, die sich dann dem Vorwurf - frei nach

Popper - ausliefern, sie seien für die Zukunft gar nicht aussagekräftig, somit
wissenschaftlich) obsolet; und es meint auch nicht vergangene Geschichte, die dem

modernen Menschen ohnehin nur als Folie der Darstellung des eigenen Fortschritts

dienten, und aus der sie flüchteten, um sich ihre vermeintliche Freiheit herauszunehmen.

Gegenwärtigkeit bezieht sich gleichwohl in sehr viel überzeugenderer
Weise auf Geschichte, insofern mit ihr die unmittelbar durchschrittene Zeit und die

dazugehörende Erfahrung mitsamt der unausweichlichen ständigen Veränderung
beschrieben werden. Geschichte betritt zudem, gemäss einer auf Trendelenburg
bezogenen Formulierung von R. Eucken, nur dann sinnvoll unseren Erfahrungshorizont,

wenn sich diese Wendung als «im Interesse der unmittelbaren Denkbarkeit»

erweist.

Hier bei dem in (Geschichtlichkeit) eingebetteten Tun scheint man sich endlich

auf einer sichereren Grundlage zu befinden. Wenn Muthesius sein Fragen «Wo

stehen wir?» gleichsam mit dem auffestgefügte Determiniertheit gerichteten
Drohfinger kommentierte: «Denn die architektonische Kultur ist und bleibt der eigentliche

Gradmesser für die Kultur eines Volkes überhaupt», so formulierte hundert
Jahre früher Riedel denselben Bezug zur Wirklichkeit auf das Handeln bezogen,
<aktiv>: «Die Baukunst hat jederzeit unmittelbar cultiviert». Schinkel seinerseits

hielt sich damals an Fichte und an dessen «Prinzip der Tätigkeit» und forderte für
sich selbst: «In der Kunst muss der Gedanke immer auf Vewirklichung gerichtet
sein.»

Hier eröffnet sich ein umfassender, ja geradezu uferloser Blick in die Tradition

des Bauens, des (wirklichen) Bauens, das von der Geschichtsschreibung so häufig

mit einem Schleier eigener Begriffsbildung, theoretischen Vorurteils und insgesamt

von Chimären überzogen wurde. Der Umgang mit tatsächlichem Tun fällt oft



schwerer als man denkt. Den Blick auf die «Thatsachen» hatte in der Archäologie

1834 - gegen die <idealistische> Auffassung Winckelmannscher Prägung gerichtet -
Eduard Gerhard gefordert. Das damals gängige «Handbuch der Archäologie» von
Karl Otfried Müller hatte nichts gegen den lapidaren Satz «Kunst kommt von
Können» einzuwenden. Die alte <techné> meinte gezielt gerade dies, das Vermögen
kraft erworbener Kompetenz, ein Inneres in ein Äusseres - in der äusseren körperlichen

Welt - zu verwandeln. Schon die Enzyklopädisten wunderten sich andererseits,

weshalb dem Begriff «métier» ein schlechter Beigeschmack anhing. Dabei

verdanken wir doch alles gerade den daran geknüpften Befähigungen. Im zehnten

Band der Encyclopédie (1765) liest man: «Je ne sais pourquoi on a attaché une
idée vile à ce mot; c'est des metiers que nous tenons toutes les choses nécessaires

à la vie.»

Wird man nach den Gründen des allseits anerkannten hohen Niveaus heutiger

Schweizerischer Architektur gefragt, ist es nicht unangezeigt, auf die entsprechende

hierzulande wirksame, bedeutende Tradition zu erinnern. Karl Moser hob

die Idee der «Gegenwärtigkeit» seines Tuns hervor. Ja, er sprach vom «Gegenwartsdienst».

Hans Schmidt formulierte 1927: «Wir haben nicht zu philosophieren, wir
haben zu handeln, so wie es der Tag von uns verlangt.» Und 1928, am Gründungs-

kongress der CIAM in La Sarraz, setzte er sich mit dem sprichwörtlichen helvetischen

Pragmatismus und der Auffassung der Architektur als einem «Element einer

technisch-ökonomischen Entwicklung» durch, gegen, wie er sich später erinnerte,
den um sich selbst drehenden Le Corbusier und gegen die nur ganz allgemein von
Gesellschaft redenden Deutschen. Natürlich kennt die Architektur ihre <harten>

Tatsachen und wird es immer wieder lernen müssen, mit ihnen umzugehen. Darauf
kommt es an. «Le métier s'apprend» formulieren auch Ozenfant und Le Corbusier

im ersten Heft von Esprit Nouveau; der Gegenpart lautet: «le génie est une fatalité».
Nichts ist ausgeschlossen, aber einiges, was das «Tun» und das «Sollen» verstehen

hilft, lässt sich fassen und beschreiben.

Vom «Tun» und der zugehörigen Kompetenz ausgehend, hat Alberti den

Wert und die Bedeutung der Architektur beschrieben. Sie steht im Dienst der
Menschen. «Aedificia hominum esse causa constituta in promptu est.» Es ist offensichtlich

und nicht hinterfragbar, dass dem so ist. Was ist zuverlässiger als diese

unmittelbare Rückversicherung. Darauf zielt die Kompetenzfrage ab. Gemessen an den

modernen Vermengungen von idealistischem Wunschdenken und Klagen über

eine vermeintlich fatale Wirklichkeit sind frühere Beschreibungen architektonischen

Tuns erfrischend sachlich, so wenn etwa Laurenz Johann Daniel Succov 1751

im ersten Paragraphen seiner «bürgerlichen Baukunst» definiert: «Wir bauen,

wenn wir Cörper zu einer gewissen Absicht verknüpfen. Durch die Verknüpfung der

Cörper muss etwas würklich werden; und dieses, welches durch die Verknüpfung
der Cörper zur gewissen Absicht würklich wird, heist ein Gebäude. Es ist demnach

die Baukunst, eine Wissenschaft, Gebäude anzulegen.»
Noch deutlicher hat es schon Daniele Barbaro 1556 in seinem Vitruvkom-

mentar erklärt, als er den <habitus> des Künstlers (auch im alten Sinn des Handwerkers)

umschrieb. Kunst entsteht aus - wiederholter - Erfahrung. («Nasce ogni Arte
dalla Isperienza.») Und deren <habitus> - oder eben deren zugeordnete Kompetenz

- ist es, Dinge zu regeln, die durch äussere Materialität bestimmt sind, weshalb für
die Tätigkeit gilt, dass demgemäss der Mensch - und so auch der Architekt - in die

Lage versetzt wird, direkt zu handeln und nach allen Regeln der Kunst etwas in der

äusseren Welt zu Wege zu bringen, was dem Leben nützlich ist, «fermamente à fare,

& operare drittamente, & con ragione fuori di se, cose utili alla vita.»

Wer sich auf diese Grundlage besinnt, muss sich in Anbetracht der Frage

«Wo stehen wir?» keine Sorgen machen. Er muss sich <bloss> darum kümmern, dass

er seine Kompetenz, seine Befähigungen und damit auch sein <Berufsbild> in der

jeweiligen Welt glaubhaft geltend machen und für sich beanspruchen kann.



Das Anliegen einer verstärkten Ausrichtung des
Architekturdiskurses auf die Praxis hat der Autor
auch in den nachfolgenden Beiträgen dargelegt:

Oechslin, Werner: Die Theorie der Architektur und
ihre vergessene und umso notwendigere Ausrichtung

auf die Praxis; Lost, but thus of even graver
concern: the orientation of architectural theory to

practice, in: Luise King hg., Architektur & Theorie.
Produktion und Reflexion (Gedenkschrift für Günther

Bock), Hamburg (Junius), 2009, S. 22-45.

Oechslin, Werner: 'Theorie der Praxis» eine
weitere Begründung, in: Piet Lombaerde ed.,
Bringing the World into Culture. Comparative
Methodologies in Architecture, Art, Design and

Science (Festschrift für Richard Foqué), Antwerpen

(University Press Antwerp), 2009, S. 133-143.

Werner Oechslin, geb. 1944
Humanistische Grundausbildung und
Matura 1964. Studium der
Kunstgeschichte, Archäologie, Philosophie
und Mathematik; Promotion (1970)
und Assistenz (1971/74) Universität
Zürich. Lehrtätigkeit am MIT 1975 und
1978, RISD (Providence) 1979, FU

Berlin (1979/80). Habilitation Berlin
1980. Professur in Bonn 1980-1984
und Genf 1985. Professor für Kunst
und Architekturgeschichte an der ETH

Zürich 1985-2010; Vorsteher des
Instituts gta 1986-2006. Gastprofessur
Harvard 1987. Mitglied des Consiglio
Scientifico CISA, Vicenza. Gründer
der Bibliothek Werner Oechslin in

Einsiedeln (www.bibliothek-oechslin.ch).
Innerschweizer Kulturpreis 2007.


	"Wo stehen wir?"...und überhaupt!

