Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2011)

Heft: 18

Artikel: "Wo stehen wir?"...und tberhaupt!
Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-919268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-919268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

.. und Uberhaupt!

«Wo stehen wir?» — .

020

«WO STEHEN WIR?»
... UND UBERHAUPT!

Werner Oechslin

I. KEINE WELTMODELLE!

Hermann Muthesius stellte die Frage «Wo stehen wir?» 1911 anlésslich der
Jahresversammlung des Deutschen Werkbunds in Dresden. Der wirkliche Antrei-
ber und Geist dieser Bewegung, aus der die <Moderne> hervorgehen wiirde, wollte
sich in ebenso weit ausholender wie grundsétzlicher Weise zur Architektur dussern.
Und er tat dies zu jenem prézisen Zeitpunkt, als alle Zeichen auf Aufbruch und Ori-
entierung nach vorn gestellt waren. Der Architektur wurde dabei - wie schon 1890
beim <Rembrandtdeutschen> - die weitest mogliche Aufgabe und Bedeutung zuge-
wiesen: «Denn die architektonische Kultur ist und bleibt der eigentliche Gradmes-
ser fiir die Kultur eines Volkes tiberhaupt.»

«Wo stehen wir heute», fragte sich 1960 Karl Jaspers in einem Sammelband,
der mit dem Essay von Eduard Spranger eingeleitet wurde, der den Titel «Leben wir
in einer Kulturkrisis?» trug. Spranger hatte schon 1929 die Frage nach der Kulturkri-
se gestellt und dabei die Problematik der Ablésung von weltanschaulichen Uber-
zeugungen hervorgehoben. Dabei stellte er fest, dass - gemiss der nun einmal er-
reichten «aufgekldrten und sikularisierten Geisteslage» - eigentlich nur noch von
«Kunstprodukten» die Rede sein konne. Das war eine durchaus unsentimentale
und sachliche Feststellung. Dementsprechend liess Spranger die Beobachtung fol-
gen, es wiirden an der «Rede von den notwendigen weltanschaulichen Vorausset-
zungen [...] ungeheuer schwere Gewichte hingen.»

Stand Grosses bevor? Der Missgriff ideologischer Uberwelten hatte sich noch
kaum angekiindigt, jedoch sehr bald die Welt - mit Folgen bis heute - aus dem
Gleichgewicht gebracht. Man mag sich andererseits daran erinnern, mit welcher
Verwegenheit damals <nach vorn> gerichtete Thesen in die Welt gesetzt wurden, als
ob sich noch keine jener (befiirchteten) Krisen angekiindigt hétte. Gropius bean-
spruchte 1925 in seiner «Internationalen Architektur» fiir seine Architekturvorstel-
lungen, zu denen er gerade mal gemiss eigener Aussage ein «Bilderbuch» vorlegte,
«objektive Geltuﬁg» und den «Willen zur Entwicklung eines einheitlichen Weltbil-
des». Emphase! Das Bauhausmanifest von 1919 sprach schon im ersten Satz: «Das
Endziel aller bildnerischen Tétigkeit ist der Bau!» Und der umstrittene, «krause»
Rembrandtdeutsche hatte schon zuvor, 1890, auf der ersten Seite seines Bestsellers
programmatisch festgehalten: «Die Architektur ist die Achse der bildenden Kunst».
In Ausrichtung auf Propaganda - «geschlossene Stellungnahme zu einschligigen
Fragen» war einer der Programmpunkte (in § 2.) des Deutschen Werkbundes! - 14sst
sich schnell Konsens und Einverstidndnis erzielen.



Anders verhilt sich die Architektur selbst: Giedion sprach im Zusammen-
hang mit der Bauhauswoche von 1923 von «tastenden Fragen» und kommentierte,
die «wenigen Fragmente» wiirden sich «erst langsam herauszuschilen» beginnen.
Programm - und «Bilderbuch» - und andererseits die Wirklichkeit folgten ihren je
eigenen Gesetzen. Und natiirlich gab es schon damals die <zerrissene> Welt, lange
bevor Ernst Neufert nach dem zweiten Weltkrieg in seiner Standortbestimmung die
Architektur im «Zerreisspunkt» thematisierte. Nein, eine alles umfassende Bewe-
gung, die die Vorstellungen einer modernen Architektur kontinuierlich und nach-
haltig umgesetzt hitte, gab es nicht. Papier ist geduldig und Geschichtsliigen gibt es
zuhauf. Wollte man Muthesius’ These von 1911, wonach der «eigentliche Gradmes-
ser» einer Kultur in der Architektur zu suchen sei, mit dem «wie sie gebaut ist> er-
weitern und auf die Probe stellen, das Bild wire einigermassen erschiitternd. Pau-
schale Weltverbesserung ist die Sache der Architektur nicht. Die entsprechenden
Erwartungen sind zu gross, die Latte zu hoch gelegt. Mit der «Geschichte der geisti-
gen Stromungen», auf die Muthesius zu Beginn seines Vortrages verwies, hat sich
die Architektur immer mal wieder, aber nicht gerade zu ihrem Vorteil, zusammen-
gelegt, gewendet, gedreht und arrangiert.

II. KULTURUND KONVENTION-UND STIL

Die Kulturkrisen hatten die Architektur schon zuvor ldngst erreicht. Als die
Suche nach einem neuen Stil noch die beherrschende Frage war und es die <moder-
ne Architektur> noch nicht gab, stellte H. P. Berlage 1904 in seiner Rede vor dem
Museumsverein in Krefeld fest: «Die Menschheit hat, als Gemeinschaft genom-
men, kein Ideal mehr». Er stand damals unter dem unmitelbaren Eindruck von Karl
Schefflers Buch zu den «Konventionen der Kunst» (1904) und glaubte andererseits
an die bevorstehende «schone Aufgabe», «den grossen architektonischen Stil jener
zukiinftigen Gesellschaft vorzubereiten». «Die Baukunst wird die bildende Kunst
des zwanzigsten Jahrhunderts sein, so wie sie das letzte Mal vor sechs Jahrhunder-
ten gewesen ist...», so tonte es. (Letzteres, die geschichtliche (Verankerung» in der
gotischen Architektur, haben 1932 die Autoren von «International Style» wortlich
ibernommen.) Jene Zeit wiirde «alsdann wieder eine Kultur haben».

Doch vor diesen Schlussworten, dem auch noch das Bild des « Phonix aus der
Asche» - gegen den «materiellen Zynismus der Gegenwart» gerichtet - hinzugefiigt
wurde, tonte es mit Blick auf die Gegenwart ganz anders. «Das Christentum ist tot,
und von einer neuen Form universaler Weltbegriffe, wie sie in den Konsequenzen
der naturwissenschaftlichen Forschung liegen miisste, ist kaum ein leiser Anfang zu
spiiren.» Um jene Allerweltsthesen eines «einheitlichen Weltbildes» und eines
diesbeziiglichen «Gradmessers» in der Architektur aufrechtzuerhalten, bedarf es
wohl eines entsprechenden, vorauszusetzenden «geistigen> Weltbildes. Zumindest
dariiber, genauer iiber dessen Verlust, herrschte bei Muthesius wie Berlage Uber-
einstimmung, und es war naheliegend, insofern im christlichen Abendland Um-
schau zu halten. Doch dies, der Verlass auf eine bestimmende Religion, so auch Ber-
lage, sei endgiiltig vorbei. Nun stellt sich das «Einsamkeitsgefiihl» des Kunstlers
ein; und dagegen setze doch Scheffler - zumindest - ein «Solidaritétsgefiihl» voraus.
Berlage zitiert ihn: «Kunst, die nicht auf einem Weltgefiihle basiert, also auf Urkon-
ventionen, gibt es nicht.» Und so sucht auch Berlage wiederum nach dem «Zusam-
menwirken» (von Meister und Arbeiter!) und argwohnt selbst, dass «Gemein-
schaftskunst» zusammen mit «Zukunftskunst» meist nur Gerede sei. Was soll man
tun, wenn andererseits selbst der «Nutzkiinstler» unterschwellig von einer «Gott-
idee» geprégt ist, wann immer er sich anschickt, «Tisch und Stuhl, Wohnhaus und
Geschiftsgebdude verniinftig zu konstruieren.» Berlage kommt aus dem Zirkel
nicht heraus; und so verlagert er in seinem Kampf gegen «geistige Liige» alles, wie
so viele nach ihm, in die - nicht bestimmbare - Zukunft.

Werner Oechslin

021



und uberhaupt!

«Wo stehen wir?» — ...

022

Karl Scheffler hatte seine Ausfithrungen zu den «Konventionen der Kunst»
mit der Feststellung eingefiihrt, keine Seele vermoge es, «den Mysterien des Da-
seins gegentiber in anarchischer Freiheit des Empfindens und Denkens Stand zu
halten.» Damit ist angekiindigt, dass mit der Konvention der Glaube an ein Verbin-
dendes einhergehen wiirde, ohne das Kultur nicht auskommen konne. Und damit
ist die unverzichtbare Einschrankung von Freiheit gleichsam programmiert.

Nun sind, das kénnte man aus den vorangegangenen Uberlegungen folgern,
an die Stelle von Religion Programme und Manifeste getreten. In ihnen sollten sich
Einigung und Konsens - ganz im Widerspruch zum haufig geradezu <anarchisch>
anmutenden Tonfall - erneut finden lassen. Hinter der Rhetorik verbirgt sich dann
allerdings etwa die Einsicht, dass jene 1925 proklamierte «Weltgeltung» noch lange
nicht erreicht, sondern hochstens behauptet wird. Scheffler hat andererseits die
Vorstellung eines Stils ganz deutlich an die Bedingung einer Konvention herange-
riickt und diese wiederum mit dem Bediirfnis nach Eindeutigleit verbunden. «Ohne
Eindeutigkeit, ja, Einseitigkeit des Empfindens, gerit einem Volk seine Kunst nie so,
dass spitere Zeiten sie als einen Stil ansprechen; und diese Eindeutigkeit entsteht
nur, wenn sich alle Glieder einer Volks- oder Rassengemeinschaft in demselben
Weltbegriff begegnen.»

Die Formulierung erinnert noch an die damals einflussreiche Volkerpsycho-
logie, die - mehr als den Nachgeborenen lieb ist - die moderne Ausformung des Stil-
begriffs beeinflusst hat. Sie ldsst aber auch deutlich erkennen, welches die engge-
setzten Bedingungen dessen sind, was ja allerseits als neue Zielsetzung ausgegeben
wurde. Man versteht andererseits aus dieser Optik auch besser jenes peinliche Ge-
rangel, das sich beispielsweise im Vorfeld der Werkbundausstellung am Weissenhof
in Stuttgart abspielte und im Namen der Bereinigung der Tendenz (und des <Stils>!)
zu einer Spaltung von internationaler und deutscher Moderne fiihrte. (Dieses
«Schisma> wurde in der Historiographie der modernen Architektur de facto - bis
heute «verbindlichs - festgeschrieben!) Kiinstlerische Freiheit und der «Wille zum
Stil» sind also durchaus widerborstige Partner auf dem Weg zur modernen Archi-
tektur. Und dieser potentielle Konflikt wurde kaum je wirklich ausgetragen, genau-
so wenig wie jener andere, der sich 1914 anlésslich der Kolner Werkbundtagung
scheinbar so liberraschend ergab, um dann als Missverstidndnis beiseitegelegt zu
werden. Unentschlossene wie Gropius hatten danach einige Jahre hin-und her-mi-
andert und die «Bauhiitten des Mittelalters» besungen, bis dann die Industrie das
Diktat tibernahm. Scheffler hatte seinerseits schon 1904 auf das Vorurteil gegen-
iiber dem Konventionsbegriff hingewiesen, was sich allein aus vorausgegangener zu
grosser «Abhéngigkeit alter Schonheiten» erklarte. Doch, «auf Konventionen be-
ruht jede Kunst und man darf nur unterscheiden, ob sie tot oder lebendig sind.»

All diese Argumente haben nicht verhindert, dass dem Konventionsbegriff
insgesamt «ein verachtlicher Sinn» unterlegt und dass er als Hindernis gegeniiber
jeglicher Kreativitit ausgelegt wurde. Dass umgekehrt der «Fiihrerin> Architektur
eine Art schiedsgerichtliches Urteil in allen kiinstlerischen Fragen zugebilligt wer-
den sollte, hat daran auch nichts verdndert. Die schonen Formulierungen tauschen
ohnehin dariiber hinweg, dass man dem Kern der Frage aus dem Weg ging. Die
Architektur konnte sich durchaus ihrer Sonderrolle erfreuen. Walter Miiller-
Wulckow formulierte 1919 in «Aufbau-Architektur!»: «Stets aber ist die Architektur
in ihrer Kristallisation die kilteste, mathematisch abstrakteste Umformung des in
sie einstromenden Ethos. Deshalb dem Durchschnittlichen der grossen Menge so
fern wie die kosmischen Harmonien. Nur die Grof8stadtfassaden, diese Gassenhau-
er der Architektur, sind allenthalben bekannt und vertraut.»

Angekiindigt sind hier zwei Folgeerscheinungen der damals gerade mal in
Aussicht genommenen architektonischen <Moderne». Giiltigkeit und Anspruch sol-
len nicht durch Konvention erreicht werden. Klassisch soll sie werden! Heinrich
Wolfflin hatte 1899 seine massgebliche Darstellung «Die Klassische Kunst» mit der
Bemerkung eingefiihrt: «Das Wort klassisch» hat fiir uns etwas Erkaltendes.» Man



stellt sich iiber die - lauwarme - Geschichte in den reinen (und kalten) Ather und er-
fiillt so auch die Forderung Adolf Hildebrands, der schon 1893 nach der Form als der
Erflillung eines «kiinstlerischen Naturgesetzes» rief.

In dieser Uberhghung der Architektur hinein in eine kosmische Naturgesetz-
lichkeit ist die Distanz zu einem irgendwie gearteten Verstehen enthalten -
und scheinbar entschuldigt. Man hat die spitere Warnung von Ortega y Gasset, die
moderne Kunst erreiche die Massen nicht, nie wirklich ernst genommen. Es bleibt,
so der zweite Ausblick, der dussere Effekt; es sind die «Gassenhauer», es zahlen -
in heutiger Diktion - die Sensation erheischenden Bauten der sogenannten Star-
architekten.

Auf diese Weise - ganz nach dem Schema der alten Diskussion der <Mode> -
hat man sich der ldstigen Diskussion der Konvention als einer kulturellen Notwen-
digkeit entledigt. Doch Scheffler wollte 1904 ganz anders, ndmlich tiber «tot oder
lebendig» diskutieren. Und das ist wohl um einiges anspruchsvoller und schwieri-
ger. Spiter, 1917, in seinem als Kriegstagebuch bezeichneten «Was will das wer-
den?» hatte Scheffler in der Sache von Konvention und Stil nochmals nachgelegt
und festgestellt, die Stildebatten seien «zu einem Unfug ausgeartet». Und: «Dabei
sind es eben die unselbstidndigsten und konventionellsten Kiinstler, die das Pro-
grammwort im Munde fiihren.» Allein, welcher der zum Beispiel von der Post
moderne-Welle hochgespiilten Architekten wollte schon je als postmodern> titu-
liert werden? Man umspielte das Risiko und die Gefahren - und liess sich gleichwohl
von der Welle erfassen. Zuweilen sind Konventionen willkommen und niitzlich und
der eigenen Karriere forderlich.

III. WIRKLICHKEIT

Mit der Tabuisierung der Konvention geht eine Geschichtsltige einher, die
der Moderne - und ihr allein und im schwarz-weiss-Kontrast zu vorausgegangener,
blinder Geschichtsabhingigkeit - den Vorzug des Neuen und Kreativen zuweist.
Scheffler und Berlage hatten die Religion bemiiht, um einen kulturellen Zusam-
menhang inhaltlich zu begriinden, oder besser, zu erinnern. Davon hatte man nun
Abschied genommen. Es blieb das Bild zurlick, unsere Vorgénger hétten das Gliick
gehabt, in Eintracht mit ihrer Zeit und ihrer Religion ungestort zur Tat schreiten und
zu ihrer Verwirklichung finden zu kénnen, wihrend wir, die Aufgekldrten und
Desillusionierten, in die Orientierungslosigkeit gestiirzt seien. Mag sein, aber solch
einfache Kausalitdten> sind allemal Geschichtsklitterung. Und davon gibt es viele.
Der alte Semper, dem Alois Riegl, gefolgt von Peter Behrens, «eine mechanistische
Auffassung vom Wesen des Kunstwerks» unterstellt hat, um dann ein «teleolo-
gisch» bestimmtes, neu-idealistisches «Kunstwollen» zu postulieren, ausgerechnet
dieser Gottfried Semper hat 1851 in Anbetracht der Londoner Weltausstellung und
deren Chaos und Uniibersichtlichkeit geschlossen, in den «Anomalieen in den be-
stehenden Verhiltnissen der Gesellschaft» ldge das ganze Potential allen Tuns.
Nicht <Phonix aus der Asche>, sondern Akzeptanz der inneren Widerspriiche der
Welt. Aus der Diagnose «eine Art von Babel» folgert Semper: «Hier ist der Sieg und
die Freiheit!»

Semper geht von der Wirklichkeit - und nicht von postulierten Idealen - aus.
Auch Karl Scheffler hat Realititen beschrieben, als er sich 1907, im Jahre der Griin-
dung des Deutschen Werkbundes, anschickte, fiir die von Martin Buber herausge-
gebene sozialpsychologische Reihe «Die Gesellschaft» 1907 den Band «Der Archi-
tekt» zu verfassen. Er thematisierte sie alle, die Berufsbilder des Architekten, den
Unternehmer, den Gelehrten, den Beamten, den Handwerker, den Kiinstler. Und er
wunderte sich, dass der neu herangewachsene «moderne Maler-Architekt» zum
Organisator wurde und ein «neuartiges Unternehmertum» entwickelte. Der «Or-
namentiker» sollte sich «seine Existenz durch seiner Hinde Arbeit» sichern. Ja,

Werner Oechslin

023



.. und tUberhaupt!

«Wo stehen wir?» — .

024

Scheffler sprach sogar von einem «Gesellschaftsvertrag», in den der Kiinstler nun-
mehr eingetreten sei. Der Genossenschaftsgedanke liess ihn «die schidlichen Ab-
trennungen des Handwerkers von der Kunst, der Industrie vom Handwerk» authe-
ben. Ein neuer, organischer, «modernisierter Zunftgeist» schien in Sicht. Im
propagandistischen Ton horte sich das noch ganz anders - und immer noch uner-
wartet aktuell - an: Fritz Schumacher prophezeite und forderte anlisslich der Griin-
dungsversammlung des Deutschen Werkbundes in Miinchen im Oktober 1907,
Ethik und Aesthetik sollten in der dritten und wichtigsten Kraft, der «wirtschaftli-
chen Kraft», zusammenfliessen.

Sowire denn <Wirklichkeit> erreicht, und der Idealist auf den Boden der Tat-
sachen zuriickgeholt? Weit gefehlt! Der Weg zum Genie bliebe so verbaut. Der
Kiinstler - und mit ihm der Kiinstlerarchitekt - sieht alles ganz anders. Einer seiner
Advokaten, Julius Meier-Graefe, beschrieb es 1913 unter dem Titel «Wohin treiben
wir?» ausfiihrlich. Er wollte vorerst an eine Unterscheidung erinnern und den Kul-
turtater von den Gegenstinden dieser Welt trennen: «Es gibt eine Kultur der Dinge
und eine Kultur der Menschen.» Meier-Graefe schien dartliber verzweifeln zu wol-
len, dass wir alles konnen und tiber alles verfiigen. («Wie leicht ist heute der Fort-
schritt zu verstehen! Wie schnell durchschaut man den Rhythmus unserer Stilisten
und die Einfalt unserer Mystiker.») Keine Verldsslichkeit, Zufall! Und die Geschich-
te beweist es: «Bei allen Regierungswechseln gibt es Spane. Die Klassizisten kopften
das Dixhuitiéme, die Romantiker gingen iiber den Klassizismus hinweg, Courbet
sdbelte nicht minder, auch Manet. Das sieht alles wie Analogien zu der Gegenwart
aus, und die Revolutionire von heute lassen sich solche Analogien dienen. Ihr
schimpft, sagen sie, genau so, wie man damals zu Manets Zeiten, nachher bei
Cézanne und van Gogh schimpfte. Abwarten! In zehn Jahren hingen wir in den
Salons und in den Museen und sind Genies geworden.» «Was ist das Verheerende»,
fragt Meier-Graefe und beschreibt den damaligen Zustand mit - auch in jlingster
Zeit aktuellen - Ausspriichen wie: «Alles ist erlaubt.» «Mach, was du kannst!» Und
«wo steckt der Irrtum?» Stil, Tradition und all die andern «grossen> Begriffe wiirden
nur noch, «lediglich als Worte» gefiihrt. «Die Begriffe sind so hohl und falsifiziert,
dass sie wie Theaterrequisiten erscheinen, Folien der Vorstellungen, die sich frither
damit verbanden. Sie handhaben diese auch in der geringsten Dosis immer noch
kiinstlerisch genannten Begriffe nicht als Ktinstler, sondern als Theoretiker von un-
endlich naiver Art.» Noch einmal hat sich die Distanz zur Wirklichkeit nicht etwa
vermindert, sondern vielmehr verschirft. Auch dass sich die Theorie von der Praxis
16st, die sie doch eigentlich - wie seit Vitruv verbiirgt - begleiten sollte, wird hier als
Krisensymptom festgehalten. Was sollen <Anbindungen>, wenn sich -
gemass Spranger - in der sikularisierten Welt doch nur «Kunstprodukte» ausma-
chen liessen, ob die nun gemass dem Programm des Deutschen Werkbundes «ver-
edelt» seien oder sich geméss Meier-Graefes pessimistischer Ansicht des Kalkiils
gehabter und manipulierbarer <Entwicklung des Kiinstlers zum Genie> verge-
wissern konnten.

Damals war Wirklichkeit durchaus ein grosses Thema. Hans Driesch liess
1917 seiner «Ordnungslehre» eine «Wirklichkeitslehre» folgen; es ging um «Aus-
deutungen» aller Art und um Erkenntnishteorie im weitesten Sinne. Aber bis sich
dies der Frage des «Wo stehen wir?» - ausserhalb der <bloss> philosophischen Fra-
gen - andienen konnte, bedurfte es noch mancher Krise. Allein, das angemahnte
«jetzt-hier» meldete sich spatestens nach 1945 unvermeidbar zuriick. Und Gada-
mer wollte in dem Vortrag zur «Bedeutung der Philosophie fiir die neue Erziehung»
1945 gegen den Hegelschen «idealistischen Geistglauben» und gegen die «akade-
mische Form der idealistischen Philosophie» das «Problem der konkreten Exis-
tenz» in Erinnerung rufen. Er forderte ein «begreifendes Verhalten zur wahren
Wirklichkeit» und fligte an, wir miissten die «Fahigkeit des Anerkennens des Seien-
den gegen unser Interesse» wieder lernen. Karl Jaspers, der spéter die Frage «Wo
stehen wir heute?» stellte, entwarf 1949 unter dem Titel «Unsere Zukunft und



Goethe» eine in drei Phasen gegliederte «geschichtliche Totalanschauung», deren
letzte, das «technische Zeitalter», zwar «handgreiflich» gegeben wire, jedoch ohne
dass wir uns der Folgen bewusst wiren. («Es kommt immer anders, als irgend
jemand vorher gedacht hat.») Eine festumrissene Wirklichkeit hatte sich fiir Jaspers
gleichwohl uniibersehbar abgezeichnet, schon damals: «Der Planet ist vergeben,
[...] das Ventil ist geschlossen; die Spannung wichst.»

Auf die Frage «Wo stehen wir heute?» antwortete Jaspers spater, 1960, vor-
erst: «Okonomische und politische Antworten geniigen nicht.» Er forderte Wahr-
haftigkeit und verwies am Ende darauf, dass Frage und Antwort zum «Wo stehen
wir heute?» eine Wahrheit «nur in der Bewegung zum Entschluss des eigenen
Tuns» finden konnten. Eduard Spranger verwies in dem zitierten Beitrag zu demsel-
ben Anlass, «Leben wir in einer Kulturkrise?» auf den alten «Kulturwillen». «Was
er [=der Mensch] kann, das will er auch.» Er fligte dem aber hinzu: «Die Kontrolle
iber den Wert seines Wollens wird ldssiger.» Schliesslich stellte er fest, «das moder-
ne Ingenieurdenken» wiirde die Kultur- und Gesellschaftsbewegung steuern. Die
«Kritik der Ziele» verschwinde somit aus dem Blickfeld zugunsten einer «wissen-
schaftlich fundierten Wahl der Mittel». Fazit: «Mit dem allein iibrigbleibenden Ziel,
kiinftige Geschehnisse vorauszuberechnen, dispensierte sich der Mensch vom ech-
ten Wollen. Er gewdhnte sich daran, nur noch zu wollen, was er technisch konnte,
horte aber auf, zu wollen, was er sollte.»

Am Sollen also mangelt es, und am Bewusstsein und an der Einschitzung der
eigenen Lage und dem daraus unmittelbar entspringenden zielgerichteten Tun.

IV. DAS TUN UND DER DIENST AN DER GESELLSCHAFT

Mit der Aufforderung zum Tun findet man sich also auf die Gegenwart und
die «Gegenwirtigkeit» verwiesen. Das bezieht sich auf jenen dem Handeln verfiig-
baren und in dem zugehorigen Blickwinkel erscheinenden Ausschnitt von Zeit und
meint nicht entfernte Zukunftsprogramme, die sich dann dem Vorwurf - frei nach
Popper - ausliefern, sie seien fiir die Zukunft gar nicht aussagekriftig, somit «<wis-
senschaftlich> obsolet; und es meint auch nicht vergangene Geschichte, die dem
modernen Menschen ohnehin nur als Folie der Darstellung des eigenen Fortschritts
dienten, und aus der sie fliichteten, um sich ihre vermeintliche Freiheit herauszu-
nehmen. Gegenwartigkeit bezieht sich gleichwohl in sehr viel iiberzeugenderer
Weise auf Geschichte, insofern mit ihr die unmittelbar durchschrittene Zeit und die
dazugehorende Erfahrung mitsamt der unausweichlichen stidndigen Verédnderung
beschrieben werden. Geschichte betritt zudem, gemiss einer auf Trendelenburg
bezogenen Formulierung von R. Eucken, nur dann sinnvoll unseren Erfahrungs-
horizont, wenn sich diese Wendung als «im Interesse der unmittelbaren Denkbar-
keit» erweist.

Hier bei dem in «Geschichtlichkeit> eingebetteten Tun scheint man sich end-
lich auf einer sichereren Grundlage zu befinden. Wenn Muthesius sein Fragen «Wo
stehen wir?» gleichsam mit dem auf festgefiigte Determiniertheit gerichteten Droh-
finger kommentierte: «Denn die architektonische Kultur ist und bleibt der eigentli-
che Gradmesser fiir die Kultur eines Volkes iiberhaupt», so formulierte hundert
Jahre frither Riedel denselben Bezug zur Wirklichkeit auf das Handeln bezogen,
<aktiv>: «Die Baukunst hat jederzeit unmittelbar cultiviert». Schinkel seinerseits
hielt sich damals an Fichte und an dessen «Prinzip der Tatigkeit» und forderte fir
sich selbst: «In der Kunst muss der Gedanke immer auf Vewirklichung gerichtet
sein.»

Hier eroffnet sich ein umfassender, ja geradezu uferloser Blick in die Traditi-
on des Bauens, des <wirklichen> Bauens, das von der Geschichtsschreibung so hau-
fig mit einem Schleier eigener Begriffsbildung, theoretischen Vorurteils und insge-
samt von Chimaren tiberzogen wurde. Der Umgang mit tatsdchlichem Tun féllt oft

Werner Oechslin

025



und Uberhaupt!

«Wo stehen wir?» — ...

026

schwerer als man denkt. Den Blick auf die «Thatsachen» hatte in der Archdologie
1834 - gegen die <idealistische> Auffassung Winckelmannscher Pragung gerichtet -
Eduard Gerhard gefordert. Das damals gangige «Handbuch der Archiologie» von
Karl Otfried Miiller hatte nichts gegen den lapidaren Satz «Kunst kommt von
Konnen» einzuwenden. Die alte <techné> meinte gezielt gerade dies, das Vermogen
kraft erworbener Kompetenz, ein Inneres in ein Ausseres - in der dusseren krperli-
chen Welt - zu verwandeln. Schon die Enzyklopadisten wunderten sich anderer-
seits, weshalb dem Begriff «métier» ein schlechter Beigeschmack anhing. Dabei
verdanken wir doch alles gerade den daran gekniipften Befahigungen. Im zehnten
Band der Encyclopédie (1765) liest man: «Je ne sais pourquoi on a attaché une
idée vile & ce mot; c‘est des metiers que nous tenons toutes les choses nécessaires
alavie.»

Wird man nach den Griinden des allseits anerkannten hohen Niveaus heuti-
ger Schweizerischer Architektur gefragt, ist es nicht unangezeigt, auf die entspre-
chende hierzulande wirksame, bedeutende Tradition zu erinnern. Karl Moser hob
die Idee der «Gegenwartigkeit» seines Tuns hervor. Ja, er sprach vom «Gegenwarts-
dienst». Hans Schmidt formulierte 1927: «Wir haben nicht zu philosophieren, wir
haben zu handeln, so wie es der Tag von uns verlangt.» Und 1928, am Griindungs-
kongress der CIAM in La Sarraz, setzte er sich mit dem sprichwortlichen helveti-
schen Pragmatismus und der Auffassung der Architektur als einem «Element einer
technisch-6konomischen Entwicklung» durch, gegen, wie er sich spater erinnerte,
den um sich selbst drehenden Le Corbusier und gegen die nur ganz allgemein von
Gesellschaft redenden Deutschen. Natiirlich kennt die Architektur ihre <harten»
Tatsachen und wird es immer wieder lernen miissen, mit ihnen umzugehen. Darauf
kommt es an. «Le métier s‘apprend» formulieren auch Ozenfant und Le Corbusier
im ersten Heft von Esprit Nouveau; der Gegenpart lautet: «le génie est une fatalité».
Nichts ist ausgeschlossen, aber einiges, was das «Tun» und das «Sollen» verstehen
hilft, lasst sich fassen und beschreiben.

Vom «Tun» und der zugehorigen Kompetenz ausgehend, hat Alberti den
Wert und die Bedeutung der Architektur beschrieben. Sie steht im Dienst der Men-
schen. «Aedificia hominum esse causa constituta in promptu est.» Es ist offensicht-
lich und nicht hinterfragbar, dass dem so ist. Was ist zuverléssiger als diese unmit-
telbare Riickversicherung. Darauf zielt die Kompetenzfrage ab. Gemessen an den
modernen Vermengungen von idealistischem Wunschdenken und Klagen {iber
eine vermeintlich fatale Wirklichkeit sind frithere Beschreibungen architektoni-
schen Tuns erfrischend sachlich, so wenn etwa Laurenz Johann Daniel Succov 1751
im ersten Paragraphen seiner «biirgerlichen Baukunst» definiert: «Wir bauen,
wenn wir Corper zu einer gewissen Absicht verkniipfen. Durch die Verkniipfung der
Corper muss etwas wiirklich werden; und dieses, welches durch die Verkntipfung
der Corper zur gewissen Absicht wiirklich wird, heist ein Gebdude. Es ist demnach
die Baukunst, eine Wissenschaft, Gebdude anzulegen.»

Noch deutlicher hat es schon Daniele Barbaro 1556 in seinem Vitruvkom-
mentar erklart, als er den <habitus> des Kiinstlers (auch im alten Sinn des Handwer-
kers) umschrieb. Kunst entsteht aus - wiederholter - Erfahrung. («Nasce ogni Arte
dalla Isperienza.») Und deren <habitus> - oder eben deren zugeordnete Kompetenz
- ist es, Dinge zu regeln, die durch dussere Materialitdt bestimmt sind, weshalb fiir
die Tatigkeit gilt, dass demgemass der Mensch - und so auch der Architekt - in die
Lage versetzt wird, direkt zu handeln und nach allen Regeln der Kunst etwas in der
dusseren Welt zu Wege zu bringen, was dem Leben niitzlich ist, «fermamente a fare,
& operare drittamente, & con ragione fuori di se, cose utili alla vita.»

Wer sich auf diese Grundlage besinnt, muss sich in Anbetracht der Frage
«Wo stehen wir?» keine Sorgen machen. Er muss sich «<bloss> darum kiimmern, dass
er seine Kompetenz, seine Befdhigungen und damit auch sein <Berufsbild» in der je-
weiligen Welt glaubhaft geltend machen und fiir sich beanspruchen kann.



Das Anli einer a Ausril des
Architekturdiskurses auf die Praxis hat der Autor
auch in den itré

Oechslin, Werner: Die Theorie der Architektur und
ihre verg und umso il Ausrich-
tung auf die Praxis; Lost, but thus of even graver
the ori ion of archi | theory to
practice, in: Luise King hg., Architektur & Theorie.
ion und i ift fur Gan-
ther Bock), Hamburg (Junius), 2009, S. 22-45.

Oechslin, Werner: Theorie der Praxis> ... eine
weitere Begriindung, in: Piet Lombaerde ed.,
Bringing the World into Culture. Comparative
Methodologies in Architecture, Art, Design and
Science (Festschrift fur Richard Foqué), Antwer-
pen (University Press Antwerp), 2009, S. 133-143.

Werner Oechslin, geb. 1944
Humanistische Grundausbildung und
Matura 1964. Studium der Kunstge-
schichte, Archéologie, Philosophie
und Mathematik; Promotion (1970)
und Assistenz (1971/74) Universitat
Zirich. Lehrtatigkeit am MIT 1975 und
1978, RISD (Providence) 1979, FU
Berlin (1979/80). Habilitation Berlin
1980. Professur in Bonn 1980-1984
und Genf 1985. Professor fur Kunst
und Architekturgeschichte an der ETH
Zirich 1985-2010; Vorsteher des Ins-
tituts gta 1986-2006. Gastprofessur
Harvard 1987. Mitglied des Consiglio
Scientifico CISA, Vicenza. Griinder
der Bibliothek Werner Oechslin in Ein-
siedeln (www.bibliothek-oechslin.ch).
Innerschweizer Kulturpreis 2007.

Werner Oechslin

027



	"Wo stehen wir?"...und überhaupt!

