
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2004)

Heft: 13

Artikel: Der Mythos der Toten Stadt : literarische, künstlerische und
denkmalpflegerische Konzepte im Umgang mit städtischem
Verschwinden

Autor: Noell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Noell Der Mythos der Toten Stadt
Literarische, künstlerische und denkmalpflegerische

Konzepte im Umgang mit städtischem Verschwinden

„Le vieux Paris n'est plus (la forme d'une ville change plus vite, hélas! que le

coeur d'un mortel)."
Charles Baudelaire, Les Fleurs du Mal, 1861

„Cependant, Bruges s'en va, elle aussi."

Charles Baudelaire, Pauvre Belgique!, 1864

„Aigues-Mortes est une pierre tombale, un granit inusable qui ne laisse

songer qu'à la mort perpétuelle."

Maurice Barrés, Le Jardin de Bérénice, 1891

„La ville est hère, et douce, et grande par la mort."1

Émile Verhaeren, Toute la Flandre, 1908

1 Charles Baudelaire, „Le cygne [1861]", in:

Les Fleurs du Mal. LXXXIX., in: Œuvres

complètes, Claude Pichois (Hrsg.), Paris,

Gallimard, 1975, Bd. 1, S. 85-86

siehe auch: Charles Baudelaire, „Promenade à

Bruges", in: [Pauvre Belgique!]. XXXII, 1864,

in: Œuvres complètes, Bd. 2, S. 952-953
siehe auch: Maurice Barrés, Le Jardin de

Bérénice, Paris, 1891, zit. nach der Ausgabe
Paris, Pion, 1927, S. 84

siehe auch: Émile Verhaeren, „Aujourd'hui",
in: Toute la Flandre, Bd. 1., Les héros, Paris,

1908, in: Œuvres, Bd. 8, Genf, Slatkine

Reprints, 1977, S. 247-252, vgl. den komment.

Anhang in: Georges Rodenbach, Bruges-

la-Morte, Hg. Christian Berg/François

Duyckaerts, Brüssel, Actes Sud/Labor, 1986,

S. 146, dort auch die folgenden Zitate von
Wordsworth, Longfellow und Baudelaire,
S. 139-140

Schrumpfende, sterbende, verschwundene, verlassene und tote Städte sind

kein modernes Phänomen. Atlantis, Troja, Karthago oder Babylon, um nur
diese wenigen Beispiele der Antike zu nennen, faszinierten die Menschen

nicht nur wegen ihres angeblichen oder realen ehemaligen Reichtums, sondern

vor allem durch ihren Untergang und die damit verbundenen apokalyptischen
Ängste.

Im 19. Jahrhundert änderte sich jedoch die Wertung dieses städtischen

Ablebens. In der Folge der Französischen Revolution mit ihren massiven

Zerstörungen an Bauten und deren Ausstattungen, parallel zur fortschreitenden

Industrialisierung mit noch einschneidenderen Verlusten in Städten und
Landschaften entstand jenes Interesse an städtischer Geschichte und ihrer
Architektur, das die Grundlage unseres heutigen denkmalpflegerischen und

manchmal auch entwerferischen Verständnisses bildet.

Hinzu kam - massgeblich hervorgerufen durch das folgenschwere Erdbeben

von Lissabon in der Mitte des 18. Jahrhunderts - die Ahnung, dass die

Naturgewalten wohl auf absehbare Zeit nicht zu beherrschen sein würden,
der Mensch ihnen trotz aller Erkenntnisse weiterhin hilflos ausgeliefert sein

würde. Die Resultate dieser Naturkatastrophen, zerstörte und unbewohnbar

74 trarisify



Le Quai du Rosaire, aus: Georges Rodenbach, Bruges-la-Morte, 1899

gewordene Städte, wurden den noch jungen Wissenschaften wie der

Archäologie zur Gewissheit, als sie seit 1748 die Stadt Pompeji ausgruben und

unter der erhärteten Ascheschicht eine verhältnismässig gut konservierte Stadt

zum Vorschein kam. Die tote Stadt Pompeji war also - aus wissenschaftlicher
und denkmalpflegerischer Sicht - ein echter Glücksfall, denn tote, abgedeckte
Städte sind keiner Veränderung ausgesetzt. Sie können durch Forschung und

Interpretation mit ihrem ehemaligen historischen Kontext verbunden werden.

Als funktionslos gewordenes Artefakt aber kann die historisierte Stadt im
Sinne Diderots auch Gegenstand ästhetischer Betrachtung werden. Über den

Umweg der Ruine wird die Stadt zum Kunstwerk.

Die Faszination an der stillen und verlassenen, aber erhaltenen Stadt kommt
mit der wachsenden Mittelalterbegeisterung auch in zahlreichen romantischen
Texten zum Ausdruck, vor allem die flämische Stadt Brügge wird in der

ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu einer Metapher für die konservierte,
stille Geschichte. William Wordsworth fand den Geist der vergangenen Zeit
Brügges enthalten in den ehrwürdigen Baudenkmälern wie Reliquien in ihren
Schreinen (Memorials of a Tour on the Continent, 1822). Der über der Stadt

liegende Friede sei vollkommener als selbst in der Wüste, dem Inbegriff
der toten Landschaft. „Silence, silence everywhere", verspürte auch Henry
Wadsworth Longfellow in Brügge und Charles Baudelaire empfand - durchaus

nicht nur negativ konnotiert - Brügge als Phantomstadt, mumifiziert und nach

Tod und Mittelalter riechend.

Georges Rodenbach, Bruges-la-
Morte, Titelbild, 1892 (2. Auflage
1899)

Bruges-la-Morte - Geburt der Toten Stadt

Im Jahr 1892 erschien der Roman Bruges-la-Morte von Georges Rodenbach,
in dem die Geschichte des Witwers Hugues Viane erzählt wird, der sich nach

dem Tod seiner geliebten Frau in die Stadt Brügge zurückzieht: „Er hatte sie

wegen ihrer Schwermut ausgewählt [...]. Seiner toten Frau sollte eine Tote

Stadt entsprechen." Viane lebte allein in einem Haus am Quai du Rosaire in
Brügge. Auf ausgedehnten Spaziergängen in der verlassenen Stadt, an den

vereinsamten Kanälen und in den menschenleeren Kirchenbezirken suchte er

„Analogien zu seiner übergrossen Trauer"2.

Georges Rodenbach verursachte im Fin-de-Siècle eine regelrechte Mode
der „Toten Stadt" mit seinem Roman. Reihenweise fielen die unfreiwillig

2 Georges Rodenbach, Bruges-la-Morte, Paris,

Flammarion, 1892, im folgenden zit. nach der

kommentierten Ausgabe, Paris, Flammarion,
1998, S. 66 und S. 54

transify 75



Via Stabiana, Pompeji, Foto, 1995

3 Hans Hinterhäuser, Fin de Siècle. Gestalten

und Mythen, München, 1977, S. 73

4 Alois Riegl, Der moderne Denkmalkultus.
Sein Wesen und seine Entstehung, 1903, in:

Gesammelte Aufsätze, Augsburg, 1929, S. 150

5 Marcel Proust, Aufder Suche nach der
verlorenen Zeit, Bd. 3, Guermantes, in:

Frankfurter Ausgabe, Luzius Keller (Hrsg.),
Werke II, Bd. 3, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
1996, S. 171

verarmten und verlassenen Städte der Suche nach der „Toten Stadt" zum
Opfer. Neben Brügge waren natürlich Venedig, aber auch Toledo, Ravenna,
Volterra, Gent oder Ostende beliebte Orte für „das Dekadenzbewusstsein und
die Faszination durch den Todesgedanken"3. Der Mythos - der Romantitel
Bruges-la-Morte und die Bezeichnung „Tote Stadt" dürfte von Aigues-Mortes
inspiriert sein, einer von salzigen, toten Lagunen (Aigues-Mortes) gesäumten
südfranzösischen Hafenstadt - hielt über Jahrzehnte unvermindert an. Stefan

Zweig, Rainer Maria Rilke, Thomas Mann, Gabriele d'Annunzio, Marino
Maretti, Maurice Barrés oder Henry Miller beschrieben „Tote Städte" und
noch Marguerite Duras schwärmte von der wunderbaren Ödnis von Paris.

Doch auch in anderen Bereichen hinterliess das tote Brügge Spuren. In
Deutschland entzündete sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts am Heidelberger
Schloss eine Debatte um die Grundlagen der Denkmalpflege, die erstmals zu
einer Konservierung eines ruinösen Zustandes des Denkmals führte. In der

Folge entstanden in den Jahren zwischen 1900 und 1914 die massgeblichen
Texte zur Theorie der modernen Denkmalpflege. Alois Riegl propagierte
1903 in seinem Artikel Der moderne Denkmalkultus. Sein Wesen und seine

Entstehung den „Alterswert" als konstitutives Merkmal eines Denkmals.
Seine Formulierung, was diesen Alterswert ausmache und wie das Denkmal
zu ihm stehe, ähnelt den Beweggründen Hugues Vianes für seinen Umzug
nach Brügge. Der Alterswert, so Riegl, schätze „in jedem Denkmal ohne

Ausnahme [...] lediglich die subjektive Stimmungswirkung." Das Denkmal sei

„nur mehr ein unvermeidliches sinnfälliges Substrat, um in seinem Beschauer

jene Stimmungswirkung hervorzubringen, die in modernen Menschen die

Vorstellung des gesetzlichen Kreislaufes vom Werden und Vergehen, dem
Auftauchen des Einzelnen aus dem Allgemeinen und seines naturnotwendigen
allmählichen Wiederaufgehens im Allgemeinen erzeugt"4.

Diese Riegische Stimmungswirkung, die dieser explizit von der Vorbildung
des Betrachters abkoppelte, finden wir auch in Marcel Prousts ironischer
Beschreibung in Auf der Suche nach der verlorenen Zeit wieder, denn die

Protagonistin Rachel reist jedes Jahr an Allerseelen, am jour des morts nach

Brügge, um sich dort in Anlehnung an Bruges-la-Morte ihren poetischen
Untergangsgefühlen zu widmen. Wir begegnen in Rodenbachs Protagonisten
nicht nur dem Stadtneurotiker des Fin-de-Siècle, sondern auch einem
modernen Menschen, der gemäss der Theorie Riegls den Alterswert goutiert
und sich dem ewigen Werden und Vergehen hingibt.5

76 transify



Parallelen zur Stadtdarstellung in Bruges-la-Morte lassen sich auch in
Friedrich Wilhelm Murnaus Film Nosferatu von 1921/1922 feststellen, der

in realen Städten wie Lübeck, Rostock und Wismar gedreht wurde. Während
Henrik Galeens Drehbuch sich auf Bram Strokers Roman Dracula (1897)
bezieht, entsprechen die städtischen Impressionen Murnaus dem Roman
Rodenbachs. Nosferatu, der ein „recht schönes, ödes Haus" wünscht, wird
schliesslich in einer halb verfallenen mittelalterlichen Speicherzeile glücklich.
Von dort aus betrachtet er, hierin nicht zufällig E.T.A. Hoffmanns Theodor

(Das Öde Haus) gleichend, das holde Antlitz von Ellen und sieht seinem
nahen Ende bei Morgengrauen entgegen. Wie bei Rodenbach ist die Stadt nicht
reine Illustration, sondern bekommt eine eigene, zentrale Rolle zugewiesen.
Ihre Wirkung ist integraler Bestandteil des Films und seiner Stimmung. Wie
bei Rodenbach beteiligen sich auch bei Mumau die Orte am Geschehen, die
vereinsamten Strassen Wisborgs und Brügges korrelieren mit der Vereinsamung
des Individuums, es wird eine Analogie von Stadt und Mensch und damit ein
Leben der Stadt postuliert. Unter direktem Bezug auf Rodenbach schrieb

Hippolyte Fierens-Gevaert 1901 in Psychologie d'une ville. Essai sur Bruges:
„Les artistes ont raison. La ville est un être vivant."6

Die Erstausgabe von Bruges-la-Morte beinhaltete 35 ganzseitige Fotografien
der Stadt Brügge und arbeitete somit nicht nur mit der fiktiven Realität der
Stadt im Roman, sondern auch mit der fotografischen, also authentischen
Realität der Stadt. Es sind die fotografischen Abbilder der realen Stadtform in
ihrer Symbolfunktion, die den entscheidenden Unterschied von Rodenbachs

Bruges-la-Morte zu älteren Stadtromanen ausmachen und auch darin
Vorbild für Nosferatu waren. Hugues Vianes Bild von Brügge, in dem er
sich treiben lässt wie in seiner eigenen Schwermut, ist ein Konstrukt seines

Empfindens und seiner Unfähigkeit, die Zeit voranschreiten zu lassen. Es

ähnelt so der abbildenden und konservierenden Fotografie. Beide Bilder
halten das Abgebildete nur scheinbar am Leben. Rodenbach zeigt uns in den

Stadtfotografien zwar die Stadt, er meint damit aber den Seelenzustand seines

Protagonisten. Fortan ist es für den Leser unmöglich, etwas anderes in den

Fotos zu sehen als Projektionen innerer Leere. Der „Dämon der Analogie", so

Rodenbach, bewirke ein gegenseitiges Eindringen von Gegenstand, also Stadt,
und Seele. Roland Barthes formulierte daher ganz im Sinne Rodenbachs, als er
resümierte: „Avec la photographie, nous entrons dans la Mort plate".7

Friedrich Wilhelm Murnau, Nosferatu. Eine
Symphonie des Grauens, Filmszene, 1921/22

Friedrich Wilhelm Murnau, Nosferatu. Eine
Symphonie des Grauens, Filmszene, 1921/22

6 Arnold Loy, Michael Farin, Hans Schmid,

Nosferatu. Eine Symphonie des Grauens,

München, Belleville, 2000
siehe auch: Hippolyte Fierens-Gevaert,

Psychologie d'une ville. Essai sur Bruges,
Paris, 1901, S. V

7 Rodenbach, Bruges-la-Morte, S. 193

siehe auch: Roland Barthes, La chambre claire.
Note sur la photographie, Paris, 1980, S. 145

"Avec la photographie, nous entrons dans la

Mort plate."
siehe auch: Hubertus von Amelunxen,
„Zwischen Wahrheit und Fiktion.
Photographische Buchillustration in Frankreich
im XIX. Jahrhundert", In: Lendemains.

Zeitschriftfür Frankreichforschung und
Französischstudium, Nr. 9, 1984, S. 13-24

transify 77



Alberto Burri, Cretto, Luftbild, 1985-89

8 König Leopold zit. nach: Fernand Khnopff
(1858-1921), Ausstellungskatalog, Königl.-
Belg. Kunstmuseen, Brüssel, Ostfildern-Ruit,
2004, S. 230

siehe auch: Rodenbach zit. nach: Pierre Maes:

Georges Rodenbach 1855-1898, Brüssel, 1952,

S. 275
9 Georges Rodenbach, Le Carillonneur, Paris,

1897

siehe auch: Jean Brunhes, La Géographie
humaine, 3. Aufl., Paris, 1925, (1. Aufl. Paris

1910/11), Bd. 1,S. 262, Anm. 1

Wiederbelebung und endgültiger Tod

In einer „poetischen Reportage" hatte Rodenbach schon 1888 von verlassenen,
toten Häusern, von der Grabesstimmung der Stadt, von einer fast menschlichen

Schwermut, die über derArchitektur der Stadt liege, in der man nicht zu sprechen

wage, berichtet. Allmählich verblassten, so Rodenbach, sogar die Inschriften
der Grabmale, der Tod vertreibe selbst den Tod. Nach der Veröffentlichung
seines Romans schrieb ihm 1894 der belgische König Leopold II.: „Je sais

que vous êtes l'auteur d'un très beau livre, Bruges-la-Morte. Eh bien, soyez
tranquille, ce ne sera pas longtemps Bruges-la-Morte: nous allons mettre des

tramways et de la vie là-dedans." Daraufhin beschrieb Rodenbach im Figaro
die Veränderung des öffentlichen Lebens der Stadt in der unmittelbaren Folge
seines Romans und machte so auf den Unterschied zwischen dem literarischen

Brügge und der realen Stadt aufmerksam: „Hélas! nous avons rencontrés,

en cette saison d'été, une Bruges changée, presque animée, avec du monde
dans les mes, de la musique dans ses kiosques. Bruges n'étaient plus elle."8

Rodenbach bedauerte, dass Architekten und Stadtplaner in dem in Bruges-la-
Morte beschriebenen Brügge keinen zu konservierenden Zustand und keine
künstlerische Qualität erkannten. Anknüpfend an Baudelaire - auch Brügge
werde sterben - diagnostizierte Rodenbach den Tod der „Toten Stadt".

1897, fünf Jahre nach dem Erscheinen von Bruges-la-Morte, und nur drei
Jahre nach dem ihn sicherlich beunruhigenden Brief des Königs publizierte
Rodenbach einen zweiten Roman über Brügge. Le Carillonneur (Der Glöckner)
thematisiert die stadtplanerische Debatte um den Hafenneubau von Brügge
und postuliert ein zweites, denkmalpflegerisch-symbolistisches Konzept für
die Zukunft und Schönheit der Stadt Brügge. 1907 wurde schliesslich der neue
Hafen Zeebrugge eröffnet, und der Geograph Jean Brunhes in La Géographie
humaine - den Romantitel zitierend - schrieb, Bruges-la-Morte sei durch die

neue Infrastruktur „wiederbelebt" worden.9 Während für den Wissenschaftler
Brunhes und sicher auch für Leopold II. die Stadt Brügge zu neuem Leben
erwacht war, war sie für den Romancier Georges Rodenbach aus demselben

Grund gestorben. Ähnlich wie Rodenbach argumentierte der Kunsthistoriker
und Denkmalpfleger Georg Dehio in seinem berühmt gewordenen Aufsatz
über das Heidelberger Schloss von 1901: Jeder Wiederaufbau im Sinne

der Denkmalerhaltung sei ein Trugbild, Resultat sei am Ende immer nur
das endgültige Verschwinden des Denkmals. So schrieb der Maler Fernand

Khnopff 1899 an einen Freund, er traue sich nicht, in seine Heimatstadt Brügge

78 transify



zurückzukehren, weil man sie zerstört haben könnte. Stattdessen benutzte er

für eine ganze Serie von Bildern von Brügge nachweislich die menschenleeren

Fotografien aus Rodenbachs Roman Bruges-la-Morte. Der Romanprotagonist
von Le Carillonneur, der junge Architekt und Denkmalpfleger Joris Borluut,
erhängt sich am Schluss des Romans im Inneren der grossen Glocke des Doms

von Brügge und verschwindet mit seiner geliebten Stadt. Georges Rodenbach

selbst starb nur ein Jahr später, im Jahr 1898.

Grablegung der Toten Stadt - Vergessen und Erinnerung

Johannes Overbeck vermutete 1856 in seinem Buch Pompeji in seinen

Gebäuden, Alterthümern und Kunstwerken, dass die verschüttete Stadt sich

in einigen Teilen wie dem Amphitheater immer durch die Ascheschicht hätte

durchdrücken müssen, Existenz und Lage der Stadt also durch die Jahrhunderte

bekannt gewesen sein müssten.10 Sigmund Freud, der das Buch Overbecks

besass, thematisierte in einem Vortrag 1898 die Analogie zwischen der toten
Stadt und der verschütteten Psyche des Menschen, deren Vergangenheit es

auszugraben und zu entdecken gelte. Wir finden hier Rodenbachs Analogie
zwischen der Stadt Brügge und dem Schmerz der Vergangenheit in ihrer
wissenschaftlichen Form wieder.

Im Jahr 1968 zerstörte ein Erdbeben den Ort Gibellina auf Sizilien. Der Ort
wurde nach der Katastrophe aufgegeben. Man entschloss sich, ein modernes,

neues Gibellina - Gibellina Nuova - 20 Kilometer entfernt zu errichten. Der
Künstler Alberto Burri übertrug 1981 sein ursprünglich am Bild entwickeltes
künstlerisches Konzept der Cretti (Risse) auf das tote Gibellina und schlug vor,
den Ort mit einer dicken Betonschicht zu versiegeln und damit zu konservieren.
Die Spuren der Geschichte des Ortes drücken sich seit der Ausführung in
der Betondecke in Form des Strassenrasters durch. Die Lesbarkeit dieses

modernen Pompeji entsteht durch seine endgültige Zudeckung. Der Cretto

(1985-89) thematisiert Leben und Tod der Stadt Gibellina, sagt jedoch nichts

weiter, als dass es eine Vergangenheit an diesem Ort gegeben hat.

Interessanterweise ähnelt die Struktur des Cretto dem von Hans Scharoun,
Wils Ebert und anderen entworfenen Kollektivplan für den Wiederaufbau von
Berlin (1946), auch wenn es den Autoren hier nicht um die Lesbarkeit von
Geschichte in der Stadtform ging, sondern im Gegenteil um deren Tilgung
nach der Katastrophe des Nationalsozialismus. „Insofern", schrieb Scharoun,

10 Johannes Overbeck, Pompeji in seinen

Gebäuden, Alterthümern und Kunstwerken,

Leipzig, 1856

siehe auch: Siegmund Freud, Zur Ätiologie der

Hysterie, 1896. Zur Verbindung Overbeck-
Freud vgl.: Christfried Tögel, Berggasse
- Pompeji und zurück. Sigmund Freuds Reisen

in die Vergangenheit, Tübingen, 1989

siehe auch: http://www.freud-biographik.de,
Stand 2.9.2004

transify 79



Luigi Snozzi, Utopie für die Stadt Braunschweig, Modell, 1979

„sind auch diese städtebaulichen Elemente Teile eines Ganzen, durch das und
in dem sie wie in einem Kunstwerk lebendig werden sollen". Die Stadt kann,
so muss man Scharoun wohl verstehen, nur in der Form eines Kunstwerkes zu
neuem Leben gelangen. Das alte Berlin des Nationalsozialismus ist ein totes
Berlin und wird unter dem Kollektivplan begraben, der nicht die Geschichte

nachzeichnet, sondern Natur und Landschaft, vorgeschichtliche und daher

unpolitische Topographie.11

Konsequenter noch thematisierte Luigi Snozzi die Erinnerung in der ruinösen
Stadtform am Beispiel von Braunschweig. Sein Entwurf für den Wiederaufbau
der Stadt nach der Zerstörung von 1944, den er im Kontext eines Seminars an
der Architekturfakultät in Braunschweig 1979 skizzierte, säubert die zerstörte
Altstadt von allen Trümmern und benutzt diese zur Errichtung eines enormen
Schuttwalls auf dem Areal der ehemaligen Stadtmauer. Die neue Stadt wäre
ausserhalb dieser Umgrenzung entstanden, die „Tote Stadt" hingegen wäre ein
Mahnmal des 2. Weltkrieges geworden, das man vom Wall aus hätte betrachten
können. Das Braunschweig der Trümmer, Ruinen und Spuren - die Stadt des

Nationalsozialismus - wäre in seinen Parzellen- und Strassenstrukturen sowie
Fundamenten lesbar geblieben, durch neue Stadttore aber mit der lebendigen
Stadt verbunden gewesen.

„Daß Altes auch alt erscheinen soll mit allen Spuren des Erlebten, und wären es

Runzeln, Risse und Wunden, ist ein psychologisch tief begründetes Verlangen",
schrieb Georg Dehio anlässlich der Heidelberger Schloss-Debatte und wies
damit auch den Weg zu den genannten künstlerische Positionen, jenseits
denkmalpflegerischer Debatten um Restaurierung und Konservierung.12

11 Maria Grazia Tolomeo (Hg.), Burri 1915-1995.

Retrospektive, Ausstellungskatalog, Rom, 1997 Die Stadt der Lebenden und die Stadt der Toten
siehe auch: Peter Pfankuch (Hrsg.), Hans
Scharoun. Bauten, Entwürfe, Texte, Berlin,
1975, S. 156

Seinen utopischen Erinnerungsort benannte Luigi Snozzi als Die alte Stadt
als Stadt der Toten. Die Leere Stadt (Das neue Pompeji). In allen genannten
Positionen, seien sie künstlerischer oder historischer, ästhetischer oder
wissenschaftlicher Art, ist das Leitmotiv die Trennung zweier Bereiche: der

12 Peter Disch (Hrsg.), Luigi Snozzi. L'opera
compléta, Bd. 1, Lugano, 2003, S. 154-155

siehe auch: Georg Dehio, Kunsthistorische

Aufsätze, München und Berlin, 1914, S. 261

80 transify



Max Ernst, L'Etoile, Montparnasse, Fotocollage,
Paris, 1922

Stadt der Toten und der Stadt der Lebenden. Selbst wenn Hugues Viane in

Bruges-la-Morte versucht, die verstorbene Frau in einer Doppelgängerin
wiederzufinden, nähert sich diese erst durch ihren eigenen Tod der ersten Frau

endgültig an.13

Eine Durchdringung der beiden Bereiche scheint nicht möglich, oder wenn, nur
in der Form der Ironie. Max Ernst publizierte 1922 in der Brüsseler Zeitschrift
Variétés eine Reihe von Collagen, darunter Paris. L'Etoile - Montparnasse.
Diese beiden, auf einer Seite publizierten Bilder von Paris zeigen die Place de

l'Etoile und darunter eine Ansicht des Friedhofes von Montparnasse. Beide sind

aus der damals noch nicht alltäglichen Vogelperspektive aufgenommen und
bilden lediglich einen Ausschnitt ab. Die Stadt der Lebenden an der Place de

l'Etoile ist über der Stadt der Toten, dem Friedhof, errichtet. In einem weissen

Fleck in der Mitte des Haussmannschen Platzes, aus der der Arc de Triomphe
durch Retusche entfernt wurde, kann, einem Kanaldeckel ähnlich, eine

Verbindung zur Stadt der Toten vermutet werden. „La Mort balaie en un grand
trou / La ville entière au cimetière."14 Der Triumph eines politischen Lagers,
so scheint die Botschaft von Max Ernst zu lauten, ist angesichts der Ergebnisse
des Ersten Weltkrieges nicht möglich. Im Gegenteil, schon zu Lebzeiten muss
der Mensch in der gerasterten Stadt, in gruftähnlichen Wohnungskisten leben

und noch nach dem Tod entgeht er diesem Schicksal nicht. Stadtplaner und
Architekten haben auch hier bereits für das „naturnotwendige allmähliche

Wiederaufgehen im Allgemeinen" (Alois Riegl) gesorgt.

13 Elisabeth Bronfen, Nur über ihre Leiche. Tod,

Weiblichkeit und Ästhetik, übers, von Thomas

Lindquist, München, Kunstmann, 1994

14 Émile Verhaeren, „La Mort", in: Les Villes

tentaculaires, Paris, 1895, in: Œuvres, Bd. 1,

Genf, Slatkine Reprints, 1977, S. 187

siehe auch: Werner Spies, Max Ernst.

Collagen: Inventar und Widerspruch, Köln,
1988

Matthias Noell ist Kunsthistoriker und Assistent am Lehrstuhl für Geschichte des Städtebau an der ETH
Zürich.

transify 81


	Der Mythos der Toten Stadt : literarische, künstlerische und denkmalpflegerische Konzepte im Umgang mit städtischem Verschwinden

