Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2004)

Heft: 12

Artikel: Absolute Architektur : die Geburt der Moderne aus dem Geist der Musik
Autor: Fischer, Ole W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-919154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-919154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

~
-
=2}
=
5
S
5]
©
S
N
N
2
i<}
§
=
S
£
S
S
©v

transLate

40




Absolute Architektur

Die Geburt der Moderne aus dem Geiste der Musik

Weifs man, dass unsere Kulturen in dem, was die sichtbaren Dinge betrifft, in
den Grofen, die von der Musik erreichte Etappe noch nicht erreicht haben?!

Der sehnsuchtvolle Blick des Architekten und Malers Le Corbusier auf die
iiberlegene Kulturleistung der Musik bilden den Hintergrund seines Wunsches
nach einem gleichwertigen Werkzeug fiir die visuellen Kiinste, wie sie mit
der abstrakten Notenschrift der Musik zur Verfiigung steht. Dabei dachte
er sich selbst die nicht unbescheidene Rolle eines neuen Pythagoras oder
Johann Sebastian Bachs zu, dem er filschlicherweise die ,,Erfindung™ der
wohltemperierten Notenskala zugeschrieben hatte. Zwar liegt der Schwerpunkt
des Buches Modulor in der Herleitung, Begriindung und Vermarktung eines
anthropozentrischen Masssystems, das sowohl vom rational metrischen als
auch vom angelsédchsischen Fuss-Zoll System unabhingig sein soll, aber die
dahinter verborgene Vorstellung einer universellen Harmonie von Mensch,
gestaltetem Objekt und Kosmos, basierend auf den visuellen Intervallen
der roten oder blauen Reihe, oder der Gedanke einer weltumspannenden
Bausymphonie, erweisen sich eher als spite Reminiszenzen einer romantischen
Ideenkunst als das Fanal eines neuen technischen Zeitalters.2 Andererseits
liefert Le Corbusier mit diesem Manifest der Nachkriegsmoderne nicht nur
Reflexionen auf seine eigene Entwicklungsgeschichte als Maler und Architekt,
der sich zeitlebens mit Fragen der Harmonie und Proportion auseinandersetzte,’
sondern gibt allgemeinere Hinweise zu einer Genealogie der modernen Kunst
und Architektur aus dem Geiste der Musik.

Synchromie

Wenn man den Blick von der unmittelbaren Nachkriegszeit, in der Corbusiers
Modulor als Versprechen auf eine bessere (sprich harmonische) Zukunft behei-
matet ist, auf die Anfdnge der abstrakten Kunst zu Beginn des 20. Jahrhunderts
richtet, konnen die scheinbar unklaren Andeutungen Le Corbusiers situiert
werden: Um 1910 entsteht die so genannte abstrakte Kunst an mehreren Orten
gleichzeitig, wiewohl nicht vollig unabhingig voneinander. In Paris geht sie
aus dem Kreis der Kubisten hervor, die sich mit einer mehrdimensionalen
Kunst und der Integration der Zeit beschéftigen und iiber eine Defragmentier-
ung des Gegenstidndlichen und Auflosung des Betrachterstandpunktes zu
abstrakt-flichigen, geometrisierten Darstellungen gelangen. Besonders
zeigt sich ein Verschwinden gegenstdndlicher Motive im Werk von Robert
Delaunay, der sich von der geddmpften Farbigkeit der friihen Kubisten hin
zu einer Palette reiner Primdrfarben 16st, die in flichigen Feldern angeordnet
werden. Delaunay bezeichnete seine Gemilde analog zur Symphonie als
Synchromien, die in ihrer Anordnung, VerhéltnisméBigkeit und Spannung in
der Bildflache den Rhythmus der Natur wiederspiegeln, und das Synthetische
gegeniiber dem Analytischen des Kubismus betonen.* Delaunay iibersetzt den

Ole W. Fischer

1 Le Corbusier, Der Modulor, iibertragen

aus dem Franzosischen von Richard Herre,
Stuttgart, Deutsche Verlagsanstalt, 2.
unverinderte Auflage, 1953, S.16

Zwar kann man das Konzept eines totalen
Kunstwerkes der gesamten menschlichen
Umwelt ideengeschichtlich als Teil eines
positivistischen Machbarkeitsideals lesen, doch
ist man auch versucht, an den Weltbaumeister
von Bruno Taut oder auch an das Monumento
Continuo von Superstudio zu denken. Eine
Umsetzung auf hohem Niveau fand die Idee der
architektonischen Musik im Biiro Corbusiers
erst durch den Bau des Philips-Pavillons und
des Klosters La Tourette durch die Mitarbeit
des Komponisten, Mathematikers und
Architekten Iannis Xenakis.

vgl. Peter Binz, Le Corbusier und die Musik,
Bauwelt Fundamente 120, Braunschweig/
Wiesbaden, Vieweg, 1998

Robert Delaunay, Zur Malerei der reinen
Farbe, Schriften von 1912-1940, hrsg. und
iibersetzt von Hajo Diichting, Miinchen,

1983, S. 127: ,,Die Natur ist von einer in ihrer
Vielfiltigkeit nicht zu beengenden Rhythmik
durchdrungen. Die Kunst ahme ihr hierin nach,
um sich zu gleicher Erhabenheit zu kldren, sich
zu Gesichten vielfachen Zusammenklanges

zu erheben, eines Zusammenklanges von
Farben, die sich teilen und in gleicher Aktion
wieder zum Ganzen zusammenschlieBen.
Diese synchronische Aktion ist als eigentlicher
und einziger Vorwurf (sujet) der Malerei zu
betrachten.”; diese Ubersetzung entstammt
iibrigens der Feder Paul Klees

N

w

~

translate 41



Piet Mondrian, Diinenstudie, 1909

5

Auch die Maler Charles Eduard Jeanneret/

Corbusier und Amadée Ozenfant entwickelten

ihren Malstil, den Purismus, aus dem

Kubismus. Zu den vielfiltigen Verkniipfungen

zwischen den beiden Autoren des Esprit

Nouveau und der zeitgendssischen Musikszene

des Paris der 1920er siehe: Peter Binz, Le

Corbusier und die Musik, Bauwelt Fundamente

120, Braunschweig/Wiesbaden, Vieweg, 1998,

Kapitel 3, S.55-80

6 Piet Mondriaan (sic: die Namensiinderung findet
erst in Paris statt) wird am 14. Mai 1909 in die
Loge der Amsterdamer Theosophischen Gesell-
schaft aufgenommen, hat sich aber bereits seit
1899 mit theosophischen Texten und Gedanken
auseinandergesetzt; zudem ist zu Jahresbeginn
1912 die franzosische theosophische Gesell-
schaft sein erster Aufenthaltsort in Paris

7 siehe Beat Wyss, Mondrian und Heidegger: ein

moderner Paragone, in: Beat Wyss, Der Wille

zur Kunst. Zur dsthetischen Mentalitit der

Moderne, Koln, Dumont, 1996, S.35ff.

Wyss spiegelt die esoterische Kunsttheorie

Mondrians geschickt in der Asthetik von Hei-

deggers Kunstwerkaufsatz von 1935

Michel Seuphor, Piet Mondrian. Leben und

Werk, K6In, DuMont Schauberg, 1957, S.151

9 Michel Seuphor, Piet Mondrian,1957, S.202

10 Kandinskys Datierung seiner frithen abstrakten
unbetitelten Aquarelle auf das Jahr 1910 wurde
wiederholt in Frage gestellt; ebenso gibt es eine
ganze Reihe gegenstandsloser Bilder verschie-
dener Kiinstler im Vorfeld

11 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der
Kunst. Insbesondere in der Malerei, Miinchen,
Piper, 1912

12 Vgl. Heinrich Wolfflin, Prolegomena

zu einer Psychologie der Architektur,

in: ders.: Kleine Schriften, Basel, Benno

Schwabe, 1946; und: Heinrich Wolfflin,

Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das

Problem der Stilentwicklung in der neueren

Kunst, Miinchen, Bruckmann, 1915

Vgl.: Alois Riegl, Stilfragen. Grundlegungen

zu einer Geschichte der Ornamentik (1893),

Miinchen, M#ander, 1985

o]

42 transLate

Zusammenklang der Instrumente des Orchesters in einen Farbklang der
Palette, und interpretiert die Natur als ein musikalisch-rhythmisches System
oder energetischen Prozess, deren Struktur im rein flichig-farbigen Bild
sichtbar gemacht werden kann.

Jenseits der Kunst

Seit Anfang 1912 befand sich der niederldndische Maler Piet Mondrian
in Paris. Im Kielwasser der Kubisten® malte er ab 1913 eine Serie von
Kompositionen. Von einem Naturmotiv ausgehend - zeigen sie ein weder
rdumliches noch gegenstiandliches Muster horizontaler und vertikaler Linien,
diese Flichen kombiniert er zunehmend mit schwebenden Farbrechtecken .
Kompositionen, die schlieflich zu den beriihmten schwarzen Linienrastern
und Primérfarbfeldern der 20er und 30er Jahre fiihren. Das bemerkenswerte
an Mondrians Bildern ist, dass sie Teil eines komplexen philosophischen,
oder besser: Weltanschaulichen Systems sind — der Theosophie. Nicht, dass
Mondrian der erste oder gar einzige Kiinstler ist, der sich intensiv mit dem
okkulten theosophischen Weltbild auseinandersetzt,® auch nicht, dass ihm
eine besonders addquate Umsetzung in die Malerei gelingt; sondern sein Weg
in die Abstraktion — die er Néo-Plasticisme nennt — fiihrt {iber 1’esprit, den
Geist. Nach einer Reihe von Versuchen in verschiedenen naturalistischen,
symbolistischen oder expressionistischen Malstilen findet Mondrian in einem
zweckentfremdeten Kubismus die Moglichkeit, iiber das so genannte Wesen
der Dinge, iiber die ,,Wahrheit hinter den Erscheinungen® nachzudenken.
Ja, denken, denn er versteht seine Bilder als Meditationen iiber einen
kurzen harmonischen Zustand des Kosmos, in dem die wirkenden Krifte
im Gleichgewicht sind, der aber im nichsten Augenblick erlischt und nur in
der Erinnerung weiter besteht. Sein Anspruch besteht darin, eine objektive,
bewusste, aber nicht kalkulierende Anndherung an die Essenz der Welt
gefunden zu haben, und diese reine Wahrheit, nicht im Sinne der Richtigkeit,
sondern der Unverborgenheit,’ die er mit Rhythmus und Harmonie umschreibt,
in einfachste Vektoren horizontaler und vertikaler Linien und farbiger Fldchen
umzusetzen.

Das theosophische Weltbild unterscheidet den Kosmos gemél der (neo)pla-
tonischen Ideenlehre in Stufen oder Sphiren, die zwischen den Extremen
der korperhaften Materie und des gottlichen Geistes variieren. Der sinnlichen
Wahrnehmung der Natur und Dinge und der nachahmenden, abbildenden
Kunst kommt nur eine getriibte, unklare Wiedergabe der Wahrheit zu; nur dem
geistigen Betrachter 6ffnet sich ein tieferes Verstindnis der durch die Dinge



hindurchscheinenden Idee oder Energie, indem er sich in die Natur versenkt,
sie kontemplativ sein lédsst, statt sich ihr aktiv wissenschaftlich-technisch
fragend zu nédhern. In Mondrians Kunsttheorie kommt den Gemélden deshalb
auch keine objekthafte Bedeutung als Werk oder gar Schopfung zu, sondern
sie existieren nur als Teil des theosophischen Erkenntnisprozesses oder als
Anlass meditativer Betrachtung. Ziel dieser theosophischen Methode ist eine
zunehmende Vergeistigung und Entstofflichung des Seins, die so genannte
spirituelle Evolution, und letztlich eine Vereinigung mit dem Géttlich-Einen,
was einer Erlosung aus dem endlosen Kreislauf aus Werden und Vergehen
gleichkommt — dem indischen Nirwana. So ist auch die Bedeutung der
Aussage von Mondrians Schiiler und Biograph Michel Seuphor zu verstehen,
dass Mondrian tiberhaupt nur ein einziges Bild male, stets dasselbe, doch dass
dieses Bild ein ,,Jenseits der Kunst sei*.8

Wihrend Delaunay gerade das vitale und dringend-rhythmische der Natur-
krifte in rein farbig-flichigen Bildern unterstreicht, betrachtet Mondrian die
Welt als Schauplatz eines ewigen Kampfes der extremen Krifte, die man theo-
sophisch als Licht versus Dunkel, Geist versus Materie, oder mit Nietzsche
als apollinisch versus dionysisch bezeichnen kann. Mondrians abstrakte
Kompositionen sind Serien oder Variationen tiber das Thema des dynamischen
Gleichgewichtes als einem fliichtigen Moment der Ruhe und Harmonie, der
das Wirkliche, Unmittelbare und Absolute ausdriickt in einer plastischen
Fuge.®

Eine Harmonielehre der Malerei

In der Hagiographie der abstrakten Malerei nimmt der seit 1896 in Miinchen
lebende russische Maler Wassily Kandinsky eine bedeutende Stellung ein. Er
gilt, wenn auch nicht unumstritten, als Begriinder der gegenstandslosen Kunst. !
Zweifelsfrei bleibt seine Rolle als Kopf einer zweiten sezessionistischen
Bewegung, der 1909 gegriindeten Neuen Kiinstlervereinigung Miinchen, aus
der 1911 die Gruppe Der Blaue Reiter hervorgegangen ist. Kandinsky hat als
Maler ebenso wie Mondrian rasante stilistische Verdnderungen durchlaufen,
ehe er bei einem Parisaufenthalt 1906/7 die Fauves und Henri Matisse kennen
lernt. In der Folge arbeitet Kandinsky an einer mehr und mehr auf reine Farb-
und Formfragen reduzierten Malerei, deren Programm er 1912 verdffentlicht:
,,Uber das Geistige in der Kunst*.!!

,ﬂ—l

Piet Mondrian, Komposition in Blau, Grau, Rosa,
1913

Piet Mondrian, Komposition in Farbfldchen, 1917

Piet Mondrian, Komposition mit zwei Linien, 1931

translLate 43



13 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling,

System des transcendenten Idealismus. IV
Hauptabschnitt. Deduktion eines allgemeinen
Organs der Philosophie, oder Hauptsdtze der
Philosophie der Kunst nach Grundsdtzen des
transcendenten Idealismus, (1800), in: ders.:
Ausgewdhlte Schriften. Band 1. 1794-1800,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1985, S.680ff.

14 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der
Kunst, 1912, S.23

15 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in
der Kunst, 1912, S.32; siehe auch: Wassily
Kandinsky, Uber die Formfrage, in: Wassily
Kandinsky/ Franz Marc (Hrsg.), Der Blaue
Reiter, Miinchen, Piper, 1912, $.74-100

16 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der
Kunst, 1912, S.36ff

17 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der
Kunst, 1912, S.49: ,Im allgemeinen [sic] ist
also die Farbe ein Mittel, einen direkten Einflu3
auf die Seele auszuiiben. Die Farbe ist die
Taste. Das Auge ist der Hammer. Die Seele ist
das Klavier mit vielen Saiten. / Der Kiinstler
ist die Hand, die durch diese oder jene Taste
zweckmiBig die menschliche Seele in Vibration
bringt. / So ist es klar, da} die Farbharmonien
nur auf dem Prinzip der zweckmiBigen
Beriihrung der menschlichen Seele ruhen muf.*
Kandinsky selbst scheint synésthetisch veran-
lagt, zumindest hat er sich iiber Farbempfin-
dungen wihrend einer Lohengrin Auffiihrung
geiufert, und ridumt Betrachtungen iiber das
Thema viel Platz ein.

18 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der
Kunst, 1912, S.65ff.

19 Kandinsky bietet zwar eine theoretische Recht-
fertigung der Abstrakten Malerei, aber nur als
eine Moglichkeit in einem ansonst ,,anarchisch-
freien Kunstfeld; wichtiger als die Frage der
Form bleibt die Frage des Inhaltes, und gerade
hier zogert Kandinsky, um nicht in die Nihe der
ornamental-abstrakten angewandten Kunst des
Jugendstils zu geraten

44 transLate

Kandinsky skizziert eine Kunstgeschichte, die um die Gedanken des Zeitgei-
stes und Kunstwollens!? kreist, und die dem Modell der spirituellen Evolution
von der niederen Materie zum gottlichen Geist folgt — auch er ein Theosoph.
Kandinsky sieht die Rolle der Kunst nicht nur auf die Spiegelung beschrénkt,
sondern er sieht sie auch in der Pflicht die Vergeistigung, sprich Erlosung, der
Gesellschaft voranzutreiben — und den Kiinstler berufen zu einer propheti-
schen Offenbahrung des Absoluten. Die Ankldnge an die Kunstreligion Schel-
lings sind unverkennbar,!3 doch zugleich bildet bei Kandinsky der Kiinstler
als Organon des Geistes mit den zeitgendssischen Naturwissenschaftlern eine
Avantgarde der Erkennenden, die gemeinsam eine innere Wahrheit der Welt
offen legen, welche sich mit der Wiederaneignung religioser und philosophi-
scher Texte der Geisteswissenschaften und der neu begriindeten Disziplin der
Psychologie in der Theosophie treffen. Deshalb feiert Kandinsky die zeitge-
nossische Entdeckung der Elektronen und Radioaktivitit als Bestitigung der
theosophischen Theorie von der durchgeistigten Materie, und begriifit eine
spirituelle Physik, in der letzten Endes alles Energie sei.'4

Kandinskys Kunsttheorie bleibt polar. Um die Kunst in den Rang einer Wissen-
schaft zu heben, fordert er das Zugestiandnis einer anarchischen Freiheit, aber
zugleich die Aufhebung der Willkiir durch eine innere Notwendigkeit.!> Das
Streben nach dem Geist als innerliches Prinzip bringt die Kiinste einander nahe,
aber nur unter der betonten Abgrenzung ihrer duferen Mittel, um wiederum
eine Synthese der isolierten, absoluten gedachten Kiinste als monumentales
Gesamtkunstwerk zu antizipieren. !¢

Eine immaterielle Malerei ist fiir Kandinsky eine auf Form und Farbe reduzierte,
nicht mimetische Kunst. Als Modell des angestrebten Vergeistigungsprozesses,
also der Uberwindung der dusserlichen Schonheit zu Gunsten einer wahren,
inneren, abstrakten Schonheit, dient ihm das Konzept der Absoluten Musik. Sie
sei in der Lage, iiber das Sprachliche hinaus zu gehen, eine Erkenntnis jenseits
der Begriffe auszudriicken, und die Seele des Betrachters direkt zu Resonanzen
oder Vibrationen anzuregen, was Kandinsky auf die psychische Wirkung der
Farben iibertrigt.!” Die Metapher des anregenden Klangs geht dariiber hinaus,
in der Seele des Betrachters sollen sich die gleichen Gefiihle einstellen, wie
beim Schopfer im Entstehungsprozess des Bildes. Hier liegt allerdings ein
hermeneutisches Problem: Der Betrachter als historisches Individuum wiinscht
Zugang durch Epoche, Stil und personliche Handschrift des Kiinstlers; der
metaphysische Geist hingegen ist weder an Raum, Zeit, Kultur oder Indi-
vidualitdt gebunden, weswegen ,,wahre Kunst“ sowohl unzeitgemaB als auch



unverstdndlich und als Produkt der spirituellen Evolution trotzdem objektiv
notwendig sein muss.!8

Eine direkte musikalische Analogie steckt im Begriff Komposition: Darun-
ter versteht Kandinsky eine komplexe Struktur aus Farben, Formen und
untergeordneten Einheiten dieser Elemente, die einen ,geistigen Inhalt*
auszudriicken vermag und die zur ,,grolen Form* des Bildes gefiigt wird.
Jedes malerische Element fiir sich besitzt Hauptklang und Beikldnge — die
Farbe, die Form und die gegensténdliche Bedeutung, falls vorhanden!® — und
diese interagieren sowohl miteinander als auch mit dem Ganzen. Diese
Kombination der Elemente Form und Farbe, deren Haupt- und Nebenklinge,
sowie die Beziehungsverhéltnisse von Elementpaaren oder -gruppen fasst
Kandinsky unter dem Begriff des Kontrapunktes zusammen. Innerhalb der
Bilder unterscheidet er die fliichtige Impression von der expressionistischen
Improvisation und der ausgearbeiteten Komposition, und bezeichnet diese
wieder nach Graden der Komplexitit: Den einfachen Aufbau als melodisch,
den durchgearbeiteten, anspruchsvolleren als symphonisch.

Die musikalische Analogie wird der sprachlichen gegeniiber klar bevorzugt,
dabei gleichzeitig die Einmaligkeit oder Reinheit jeder Kunst unterstrichen.20
Das Gemeinsame der Kiinste beriihrt Kandinsky mit der Frage nach der
Konstruktion in der Musik und greift Goethes Gedanken vom fehlenden
Generalbass der Malerei auf,?! um dialektisch eine exoterische und esoterische
Antwort zu prasentieren: Einerseits verweigert sich die Malerei grundsétzlich
dem systematischen Zugang, andererseits wird gerade durch die Abstraktion
die Form selbst zum Inhalt, fallen Konstruktion und Komposition in eins, wird
die Subjektivitéit des Kiinstler hin zum Objektiven und Absoluten iiberwunden:
.Als letzter abstrakter Ausdruck bleibt in jeder Kunst die Zahl.*?2

Absolute Musik

Der Begriff des Abstrakten® fand durch den Kunsthistoriker Wilhelm Wor-
ringer, dessen Dissertation Abstraktion und Einfiihlung 1908 in Miinchen
erschienen war, als ein theoretisches Fundament des Expressionismus und der
gegenstandslosen Malerei Eingang in die Kiinstlerkreise. Seine dualistische
Theorie stellt einem vitalen Einfiihlungsdrang, einem Verlangen des Subjekt
sich im organischen Kunstwerk zu objektivieren und selbst zu geniefen,
einen transzendentalen Abstraktionsdrang gegeniiber, bei dem das Subjekt
zu geometrisch-kristallinen GesetzméBigkeiten und formale Notwendigkeiten
jenseits der Natur strebt, zum Absoluten.?* Die beiden Pole, die direkt an die

20 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der
Kunst, 1912, S.87f.: ,,Die Tone der Farben,
ebenso wie die der Musik, sind viel feinerer
Natur, erwecken viel feinere Vibrationen der
Seele, die mit Worten nicht zu bezeichnen sind.
Jeder Ton kann sehr wahrscheinlich mit der
Zeit einen Ausdruck finden, es wird aber immer
noch ein iibriges bleiben, was vom Worte nicht
vollstindig ausgeschopft werden kann, was
aber nicht luxuriose Beigabe des Tones ist,
sondern gerade das Wesentliche in demselben.
(...) In dieser Unmoglichkeit, das Wesentliche
der Farbe durch das Wort und auch durch
andere Mittel zu ersetzen, liegt die Moglichkeit
der monumentalen Kunst.*

21 Goethe im Gesprich (1807): ,,in der
Malerei fehle schon lidngst die Kenntnis des
Generalbasses, es fehle an einer aufgestellten,
approbierten Theorie, wie es in der Musik der
Fall ist.” zitiert nach: Wassily Kandinsky/ Franz
Marc (Hrsg.), Der Blaue Reiter, Miinchen,
Piper, 1912, S.42

22 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der
Kunst. 1912, S.112-113. Eine Paraphrasierung
pythagoriischen Gedankengutes, wonach die
Kunst und die Musik ebenso wie der Aufbau
des Kosmos auf der Herrschaft der Zahl
beruhen.

23 Abstraktion hat eine lange Begriffsgeschichte
in der Philosophie, die von Platon und Aristo-
teles liber die Scholastik und die Neuzeit bei
Locke, Hume u.a. bis zur Phdnomenologie und
Psychologie reicht; fiir diesen Text beschrinke
ich mich auf die unmittelbare Wirkung von
Worringers Begriffspaar

24 Wilhelm Worringer, Abstraktion und
Einfiihlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie,
Miinchen, Piper, 1976 (Neuauflage), Kapitel I

translLate 45



25 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und
Vorstellung. Drittes Buch, in: ders: Samtliche

Werke. Band 1, Frankfurt am Main, Suhrkamp,

1986

26 Richard Wagner, Das Kunstwerk der Zukunft
(1849), in: Dieter Borchmeyer (Hrsg.),
Richard Wagner. Dichtungen und Schriften.
Jubildumsausgabe in 10 Béinden. Band 6,
Frankfurt, Insel, 1983

27 Eduard Hanslick, Vom Musikalisch-Schénen.
(1854), Wiesbaden, Breitkopf & Hirtel, 1989,
Kapitel III, S.58ff.

46 transLate

von Nietzsche beschriebenen Kunsttriebe des Dionysischen und Apollinischen
erinnern, erweisen sich als die Seiten ein und derselben Medaille — Kunst als
Selbstentiusserung, oder mit Schopenhauer gesprochen: Uberwindung des
Individuums, Erlésung vom Willen.?

Um dieses kontemplative Sich-verlieren des Subjekts im Kunstwerk zu
ermoglichen, darf die rein formale und damit psychische Wirkung nicht gestort
werden, weswegen Worringer naturalistische Imitation, Sujet, narratives
Motiv oder andere nichtformale Bestandteile als sekundir und wesensfremd
gegeniiber dem Absoluten Kunstwollen bezeichnet.

Worringers Thesen folgen dem Verlauf einer Streitfrage der Musikésthetik
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, bei der die Konzepte der Absoluten
Musik und des Gesamtkunstwerkes diametral aufeinander trafen. Auf der einen
Seite stehen Richard Wagner und Franz Liszt unter der Fahne der Zukunft2°
und mit dem Konzept der Programmmusik, die eine dichterische Idee zum
Ausgangspunkt und Inhalt des musikalischen Werkes macht, um dadurch
den Verdacht Hegels gegen die Musik, nur unbestimmte Empfindung, nur
inhaltloser Genuss statt Kultur und Geist zu sein, poetisch zu iiberwinden. Liszt
antwortet mit der symphonischen Dichtung, Wagner mit dem Musikdrama als
Gesamtkunstwerk aus Tanz, Dichtung und Musik und beansprucht, an die
frithgriechische Tragddie als Ursprung der Kultur anzukniipfen. Gemeinsam
war beiden der Glaube an den hegelianischen Fortschritt vom Latenten zum
Manifesten, die Geschichte als Selbstbewusstwerdungsprozess des Weltgeistes,
und von daher die Notwendigkeit der Verkniipfung von Kunstwerk und
theoretischer Reflexion, um dem Diktum Hegels liber das Ende der Kunst und
deren Uberwindung durch die Philosophie zu entgehen.

Auf der anderen Seite steht als Wortfiihrer der ,,Formalisten® Eduard Hans-
lick, der die Schonheit, und damit das Wesen der Musik, im ,,Spezifisch
Musikalischen* verortet. Nicht der Ausdruck poetischer Programme,
malerischer Sujets oder die Darstellung von Gefiihlen, sondern die ,,tonende
Form* bilden Gegenstand und Material der Musik.?’ Die Musik wird nicht als
eine sinnliche Erscheinung iibergeordneter Ideen (Platon) oder Ausdrucksmittel
geistiger Inhalte (Hegel) verstanden, sondern im musikalischen Werk verbinden
sich akustisches Phdnomen (Erscheinung) und strukturell kompositorisches
Konzept (Idee), d.h. sowohl Form als auch Inhalt entstammen dem Boden
der Musik. Die ésthetische Frage, ob Musik als ,,sprachlose Sprache iiber



Wassily Kandinsky, ohne Titel, 1910

oder unter der begrifflichen Sprache stehe, wird somit von Hanslick mit der
Autonomie der Musik aufgel6st, die sich nur der Anschauung ihrer inneren
logischen Prinzipien, nicht der #usseren sprachlichen Ubersetzung 6ffne.2
Diese Logik der Musik besteht in der thematisch-motivischen Arbeit des
Komponisten?® und driickt sich, gemiss Hanslick, am reinsten in der
Instrumentalmusik als Absoluter Musik aus.*

Ironischerweise stammt der Begriff der Absoluten Musik von Richard Wagner,
der in seiner frithen Schrift iber Beethoven damit das Unbestimmte, Objekt-
lose aber auch Unendliche zu umschreiben suchte.?! Hier mischen sich
die Bedeutungen des Begriffs absolut, als einerseits losgelost vom Sinn-
zusammenhang, andererseits herausgehoben in das Allgemeine. Wagner
benutzt den Begriff geschickt, um Beethovens Symphonien als Vollendung der
Instrumentalmusik zu klassifizieren, aber auch mit dialektisch-historischem
Hintersinn, sie als notwendige Vorldufer und Antithese zur Synthese seines
Gesamtkunstwerkes zu qualifizieren.

Absoluter Wille

Friedrich Nietzsche wiederum ubertragt das Instrumentarium der Absoluten
Musik auf Wagner, indem er, noch mit Zustimmung des Meisters, die Musik
nicht der dramatischen Handlung unterordnet, sondern in der Musik die
erzeugende, hervorbringende, metaphysische Kraft erkennt. Die dionysische
Musik verhélt sich zur apollinischen Erscheinung der Bithne wie der Wille
zur Vorstellung in Schopenhauers Philosophie.3? Mit anderen Worten: Die ent-
grenzende, iiber das individuelle heraushebende Wirkung der Musik erméglicht
gleichzeitig die pessimistische Wahrheit von der Nichtigkeit der Existenz am
Beispiel des Untergangs des tragischen Helden zu offenbaren und trotzdem
einen #sthetischen Genuss in Form einer tempordren Aufhebung des Willens
zu gewidhren. Damit ist ein Grund fiir das spétere Zerwiirfnis zwischen Wagner
und Nietzsche genannt, weil bereits in der Tragodienschrift das Theatralisch-
Schauspielhafte, also Unechte, und das Verfiihrerisch-Romantische, also
Decadente, als Vorwiirfe gegen Wagner angelegt sind,?® ebenso wie mit der
Idee eines heroischen Pessimismus als Bejahung des Willens statt dessen
Verneinung oder Aufhebung die kreative Umwertung Schopenhauers
begonnen hat. Nebenbei bemerkt, die Auszeichnung der Musik als Abbild
des Willens, als Abstraktion der Leidenschaften, ist von zweifelhaftem Wert,
wenn man den Willen nach Schopenhauers Definition als blinden Drang zum

28 Carl Dahlhaus, Die Idee der absoluten Musik,
Kassel, Birenreiter, 1994, S.105ff.; Dahlhaus
arbeitet hier die gedanklichen Verkniipfung
von Hanslicks ,,musikalischer Logik‘ mit der
Sprachtheorie von Jacob Grimm und Wilhelm
von Humbold heraus

29 Eduard Hanslick, Vom Musikalisch-Schonen,
1989, Kapitel II1, S. 65: ,,Das Komponieren
ist ein Arbeiten des Geistes in geistfihigem
Material.“

30 Hanslick geht mit der Forderung nach Gegen-
standslosigkeit und Abstraktheit des musika-
lischen Ausdrucks soweit, die Vokalmusik als
nicht eigentlich musikalisch zu bezeichnen

31 Richard Wagner, Bericht iiber die Auffiihrung
der Neunten Symphonie von Beethoven im
Jahre 1846 in Dresden (1846), in: Dichtungen
und Schriften. Band 9, 1983, S.24.

32 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragddie
aus dem Geiste der Musik, in: Colli/Montinari
(Hrsg.): Friedrich Nietzsche: Sdmtliche Werke.
Kritische Studienausgabe in 15 Bdnden (KSA).
Band 1, Berlin/New York, Walter de Gruyter,
1988 (1999), S.107

33 Friedrich Nietzsche, Nietzsche contra Wagner,
in: KSA. Band 6, S.415ff.

translate 47



34 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft,
Erster Abschnitt. Erstes Buch. Analytik des
Schonen (1790), in: Wilhelm Weischedel
(Hrsg.), Immanuel Kant Werkausgabe. Band X,
Frankfurt, Suhrkamp, 1974, S.115ff.

35 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, 1974,
S.146f.

36 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, 1974,
S.2574E,

48 transl.ate

Sein und ewiges Leiden versteht. Indem die Absolute Musik, bei Nietzsche
wortlich verstanden als Emanzipation von Sprache und Tanz und anderen
aussermusikalischen Einfliissen, als spite Stufe ihres Entwicklungsprozesses
erscheint, kehrt Nietzsche Wagners (und Hegels) historisches Modell auf den
Kopf, das geschichtlich Spéte ist das urspriinglich Reine.

Absolute Kritik

Immanuel Kant geht in der Kritik der Urteilskraft von 1790 dem Phénomen
des objektiven, aber nicht-begrifflichen Entscheidungsvermogens nach, fiihrt
dazu die Differenzierung von ,,angenehm®, ,,gut* und ,,schon® ein, wobei er
zu dem Fazit kommt, dass nur der ,,Geschmack am Schénen® frei von Beein-
flussung durch Vernunft und Sinne sei — und das Schlagwort vom interesse-
losen Wohlgefallen prigt. Die Schonheit muss, um allgemeingiiltig gedacht
zu werden, frei vom subjektiven Gefiihl des Angenehmen und des Begehrens
sein, um als freies Spiel der Erkenntniskrifte gedacht zu werden. Schonheit
muss ohne Begriff und Zweck des Guten sein, weswegen die Niitzlichkeit als
Zweckdienlichkeit, die Vollkommenbheit eines Objektes als Ubereinstimmung
mit dem ideellen Begriff des Objektes als Kandidaten fiir das Schone ausschei-
den.3

Aus diesem Unterschied folgt die Einteilung in angehédngte Schonheit, pulch-
ritudo adhaerens, die ,,nur* als Ergénzung eines vollkommenen Dinges (und
damit Verstandesurteils) auftritt, und in die freie Schonheit, pulchritudo vaga,
als reine Form des Asthetischen. Kant fiihrt als Beispiel hierfiir die Instrumen-
talmusik und die Arabeske ein, die ,,Phantasie ohne Thema‘* und das abstrakte
Bild.* Die Karriere dieser Aussage hat uns hierher gefiihrt.

In seiner Einteilung der Kiinste verfihrt Kant nach der Sprachanalogie, mit
der Poesie als Konigsdisziplin, aber an zweiter Stelle rangiert die Tonkunst,
trotz des fraglichen Beitrages zur Kultur, und der Gefahr ,,reinen T6nens* als
einer begrifflichen Inhaltsleere. Die Malerei kommt zum einen konventionell
als darstellende Kunst vor, zum anderen als Farbenkunst in Kombination mit
der Musik als ,,Spiel der Empfindungen®, deren Inhalt in der Komposition als
bedeutungsvoller Form liegt.3¢

Die Begriffsferne, die Kant als Mangel der Musik (und Farbenkunst) kritisiert,
wird in der Friihromantik von Wackenroder, Tiek, und Schelling zu ihrem Vor-
teil umgedeutet, aus der Sprachlosigkeit wird der Ausdruck des Unsagbaren,
Unendlichen, Absoluten.



Absolute Architektur?

Friedrich Schelling prédgt in seiner Philosophie der Kunst, mit der Kunst
als Darstellung des Absoluten im Besonderen, das Schlagwort von der
Architektur als einer gefrorenen, erstarrten oder konkreten Musik,3’ geht
aber noch weiter mit einer direkten Aquivalenz von Architektur = Musik.38
Da er die Musik als allgemeinste, unkoérperlich-geistige Kunst der ,,reinen
Bewegung® beschreibt, die das Universum selbst ausdriickt, bleibt die Frage,
was in der Architektur nach Abzug der Bewegung, in der Erstarrung bleibt:
Die Selbstreflexion. Schelling deutet damit an, dass der Architektur, ebenso
wie der Musik, das ,,Organische®, als der nachahmende Bezug zum Menschen,
fehlt und deswegen ihre Formen an sich Bedeutung haben, durch Rhythmus
(Gliederung), Harmonie (Proportion) und Melodie (Fiigung).

Wihrend die Diskussion iiber die Bedeutungsgeneration in der Musik als
nicht abbildende, Absolute Kunst sich im 19. Jahrhundert voll entfaltet, und
auch stark auf die kompositorische Praxis zuriickwirkt, war die Moglichkeit
einer von Nachahmung losgelosten Bildenden Kunst und Architektur zwar in
der Nachfolge Kants angelegt, aber wird als Programm erst von Kandinsky
formuliert. Erst die Kritik an der akademischen Praxis des historischen
Stilzitats zusammen mit einer durch Schopenhauer, Nietzsche und den
Symbolismus vermittelten Wiederbelebung frithromantischen Gedankengutes
lenkte den Blick auf das Absolute in der Kunst, und die Diskussion um die
Musik als deren reinsten Ausdrucksform.

Zwar war die Malerei ,,schneller in der Adaption und dem kreativen Missver-
stehen der musiktheoretischen und philosophischen Schlagworte, aber auch
die Architektur der friilhen Moderne spricht musikalisch. Vor allem Schellings
Begriff des Rhythmus, iiberlagert von der vitalistischen Philosophie, zieht sich
als gemeinsamer Nenner durch sé@mtliche Schriften der Stilkiinstler der Jahr-
hundertwende, wie Endell, van de Velde, Behrens, oder Poelzig.

Die niederlédndische De Stijl Bewegung, die sich wihrend der Zeit des ersten
Weltkrieges um Theo van Doesburg und Piet Mondrian bildet, wird durch
die theosophische Spekulationen iiber das Universelle und das Harmonische
bestimmt. Die Vorstellung einer Reinigung der Kunst iibertrdgt De Stijl auf
die Architektur, um sie ebenfalls auf ihre geistigen Elemente zuriickzufiihren:
Raum, Zeit und Farbe. Aber an der Friktion zwischen Absoluter Kunst,

37 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling,
Philosophie der Kunst. Il Teil. D) Architektur,
(1802-03), in: ders., Ausgewdhite Schriften:

in 6 Binden, Band 2, Frankfurt am Main,

Suhrkamp, 1985, S.400-426
38 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling,
Philosophie der Kunst, 1985, S.401
39 De Stijl, Schopferische Forderungen, (1922),
in: Ulrich Conrads (Hrsg.), Programme, und
Manifeste zur Architektur des 20. Jahrhunderts,

in: Bauwelt Fundamente 1, Braunschweig,

Vieweg, 1981, S.61

transLate

49



Walter Gropius / Adolf Meyer, Haus Kallenbach, 1932

40 Walter Gropius, Was ist Baukunst?, (1919)
in: Probst/Schidlich: Walter Gropius. Band 3.
Ausgewdhlte Schriften, Berlin, Ernst & Sohn
1988, S.63f.

41 Und das sowohl in seinen Texten zur
Industriearchitektur vor dem 1. Weltkrieg,
wie auch wihrend der ,,expressionistischen
Phase* des Arbeitsrates fiir Kunst im
revolutionédren Berlin 1918/19, als auch noch
in den sachlicheren Texten ab 1923; Vgl.: ebd.
Probst/Schidlich, Walter Gropius. Band 3.
Ausgewdhlte Schriften, 1988

42 Walter Gropius, Monumentale Kunst und
Industriebau, in: Probst/Schidlich: Walter
Gropius, 1988, S.28ff.

Die Quellen Worringer und Riegl werden im
Text ausdriicklich genannt.

43 Deutsches Filmmuseum Frankfurt (Hrsg.):
Sound & Vision, Musikvideo und Filmkunst,
(Katalog), Frankfurt: Deutsches Filmmuseum,
1993, S.72ff. Die Titel im Einzelnen:
Dreiteilige Farbsonatine von Hirschfeld-Mack
(Bauhaus Dessau), Film ist Rhythmus von
Hans Richter (Berlin), Symphonie Diagonale
von Viking Eggeling, Opus 2, 3 und 4 von
Walter Ruttmann (Berlin), Images mobiles
von Fernand Leger (Paris), Entr’ Acte Francis
Picabia/ René Clair

44 Wassily Kandinsky/ Franz Marc (Hrsg.), Der
Blaue Reiter, Miinchen, Piper, 1912, S.111

50 transLate

als einerseits universell und vergeistigt, andererseits auch losgeldst von der
Gesellschaft, und den programmatischen Anforderungen an die Architektur,
zerbrach die Gruppe. In einer zweiten Phase kniipfen sie formal an die
elementaren GesetzméBigkeiten an, verkiinden aber theoretisch das Aufgehen
der bildenden Kunst im Gesamtkunstwerk Bau als plastische, konstruktive
und funktionale Einheit: Kunst ist Leben.? Die Herrschaft des rechten
Winkels, die Auflosung der Raumkanten in Scheiben und Durchdringungen,
die Primérfarben und das WeiB3, kurz, die architektonische Komposition — alles
nur eine apollinische Spiegelung auf dem Meer der dionysischen Wahrheit,
Funktionalismus aus dem Schoss des Transzendenten, Unaussprechlichen,
Unbedingten?

Eine dhnliche Entwicklung ist bei Walter Gropius zu beobachten. Sein Inte-
resse fiir eine auf prismatische Korper reduzierte Architektur wurde durch
das Vorbild der mediterranen Tradition wihrend seiner Spanienreise 1907
geweckt, und durch die Konfrontation mit geometrischer Monumentalkunst im
Biiro Behrens gesteigert. Ideengeschichtlich allerdings empfindet sich Gropius
als Instrument des Kunstwollens, Werkzeug des Weltgedankens.*

In den Werkbiographien erscheint die .expressionistische Phase” quasi
als Exkurs, die durch die Ausniichterung zur Neuen Sachlichkeit ab 1923
iiberwunden wird. Dabei wird oft iibersehen, dass Technik und Konstruktion
nur ein zur Verfiigung stehendes Mittel im Denken von Gropius ausmacht, dass
einer kiinstlerisch-schopferischen Aneignung hin zu einer Monumentalkunst
harrt, oder anders gesagt, geistfihiges Material. 4! Gropius hat den Industriebau
nicht aus primidr sozialen oder funktionalen Griinden als sein friihes
fiihrendes Untersuchungsobjekt gewihlt, sondern er hat in ihm die Anlage
entdeckt, die technische Form in eine Willensform zu iiberfiihren. Die
technische Zweckform ist fiir ihn dabei genauso Material wie der Baustoff, der
als Widerstand im kiinstlerischen Ubersetzungsprozess zu einer allgemeinen
Idee iiberwunden werden muss.*? Diese Hervorbringung der Idee beschreibt
Gropius 1910 mit Begriffen wie: Ordnung, Notwendigkeit, Umwertung,
Rhythmus, Wille, Abstraktion — die alle dem hier skizzierten Diskurs
entstammen.



Abspann: Absoluter Film

1925 wurde in Berlin eine Filmmatinee der Novembergruppe gegeben, eben
jener Kiinstlervereinigung, der sich 1918/19 auch Gropius angeschlossen hatte,
und aus der die meisten der Bauhaus-Meister und die Mitglieder der Gldsernen
Kette entstammen. Gezeigt wurden abstrakte Animationsstummfilme, in
Begleitung moderner Musik, von Hirschfeld-Mack, Richter, Eggeling, Rutt-
mann, aber auch Leger und Picabia.*> Der Titel bezog sich explizit auf die
musikalische Terminologie Kandinskys, da die meisten der Regisseure aus
der gegenstandlosen Malerei und dem Umkreis des Bauhaus kamen und den
Film als Fortfiihrung der von Kandinsky im Blauen Reiter veroffentlichten
Biihnenkomposition Der gelbe Klang ansahen. Kandinskys Konzept zu einer
Symphonie unabhéngiger kiinstlerischer Elemente — musikalischer Ton,
korperlich-seelischer Klang, farbiger Ton** — die sich autonom in der Zeit
entwickeln, kann als Synthese aus absoluter Kunst und Gesamtkunstwerk
gelesen werden, deren Moglichkeiten im Medium Film noch erweitert
wurden. Aber der Begriff des Absoluten diente in erster Linie als gemeinsame
Plattform unterschiedlicher Filmkiinstler, die sich einem gegenstandslosen,
nicht-narrativen abstrakten Kunstfilm verschrieben hatten, der sowohl nach
musikalischen Gesetzen komponiert, als auch von Avantgardemusikstiicken
begleitet wurde. Inhaltlich dagegen waren die romantischen Vorstellungen
des Absoluten als des Transzendent-Geistigen in die Kritik geraten, und von
einer formal-technischen Sprache der neuen Sachlichkeit ersetzt: Aus dem
Kunstwollen war Gestaltung geworden.

Ole W. Fischer ist Architekt und Assistent fiir Architekturtheorie an der ETH Ziirich.

Hans Richter, Rhythmus 21, 1921, Filmfotografie

translate

51



	Absolute Architektur : die Geburt der Moderne aus dem Geist der Musik

