
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2004)

Heft: 12

Artikel: Absolute Architektur : die Geburt der Moderne aus dem Geist der Musik

Autor: Fischer, Ole W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Absolute Architektur
Die Geburt der Moderne aus dem Geiste der Musik

Ole W. Fischer

Weiß man, dass unsere Kulturen in dem, was die sichtbaren Dinge betrifft, in
den Größen, die von der Musik erreichte Etappe noch nicht erreicht haben?1

Der sehnsuchtvolle Blick des Architekten und Malers Le Corbusier auf die

überlegene Kulturleistung der Musik bilden den Hintergrund seines Wunsches

nach einem gleichwertigen Werkzeug für die visuellen Künste, wie sie mit
der abstrakten Notenschrift der Musik zur Verfügung steht. Dabei dachte

er sich selbst die nicht unbescheidene Rolle eines neuen Pythagoras oder
Johann Sebastian Bachs zu, dem er fälschlicherweise die „Erfindung" der

wohltemperierten Notenskala zugeschrieben hatte. Zwar liegt der Schwerpunkt
des Buches Modulor in der Herleitung, Begründung und Vermarktung eines

anthropozentrischen Masssystems, das sowohl vom rational metrischen als

auch vom angelsächsischen Fuss-Zoll System unabhängig sein soll, aber die
dahinter verborgene Vorstellung einer universellen Harmonie von Mensch,

gestaltetem Objekt und Kosmos, basierend auf den visuellen Intervallen
der roten oder blauen Reihe, oder der Gedanke einer weltumspannenden
Bausymphonie, erweisen sich eher als späte Reminiszenzen einer romantischen
Ideenkunst als das Fanal eines neuen technischen Zeitalters.2 Andererseits
liefert Le Corbusier mit diesem Manifest der Nachkriegsmoderne nicht nur
Reflexionen auf seine eigene Entwicklungsgeschichte als Maler und Architekt,
der sich zeitlebens mit Fragen der Harmonie und Proportion auseinandersetzte,3

sondern gibt allgemeinere Hinweise zu einer Genealogie der modernen Kunst
und Architektur aus dem Geiste der Musik.

Synchromie

Wenn man den Blick von der unmittelbaren Nachkriegszeit, in der Corbusiers

Modulor als Versprechen auf eine bessere (sprich harmonische) Zukunft beheimatet

ist, auf die Anfänge der abstrakten Kunst zu Beginn des 20. Jahrhunderts

richtet, können die scheinbar unklaren Andeutungen Le Corbusiers situiert
werden: Um 1910 entsteht die so genannte abstrakte Kunst an mehreren Orten

gleichzeitig, wiewohl nicht völlig unabhängig voneinander. In Paris geht sie

aus dem Kreis der Kubisten hervor, die sich mit einer mehrdimensionalen
Kunst und der Integration der Zeit beschäftigen und über eine Defragmentier-

ung des Gegenständlichen und Auflösung des Betrachterstandpunktes zu

abstrakt-flächigen, geometrisierten Darstellungen gelangen. Besonders

zeigt sich ein Verschwinden gegenständlicher Motive im Werk von Robert

Delaunay, der sich von der gedämpften Farbigkeit der frühen Kubisten hin

zu einer Palette reiner Primärfarben löst, die in flächigen Feldern angeordnet
werden. Delaunay bezeichnete seine Gemälde analog zur Symphonie als

Synchromien, die in ihrer Anordnung, Verhältnismäßigkeit und Spannung in
der Bildfläche den Rhythmus der Natur wiederspiegeln, und das Synthetische
gegenüber dem Analytischen des Kubismus betonen.4 Delaunay übersetzt den

1 Le Corbusier, Der Modulor, übertragen
aus dem Französischen von Richard Herre,
Stuttgart, Deutsche Verlagsanstalt, 2.

unveränderte Auflage, 1953, S.16
2 Zwar kann man das Konzept eines totalen

Kunstwerkes der gesamten menschlichen
Umwelt ideengeschichtlich als Teil eines

positivistischen Machbarkeitsideals lesen, doch
ist man auch versucht, an den Weltbaumeister

von Bruno Taut oder auch an das Monumento
Continuo von Superstudio zu denken. Eine

Umsetzung auf hohem Niveau fand die Idee der
architektonischen Musik im Büro Corbusiers
erst durch den Bau des Philips-Pavillons und
des Klosters La Tourette durch die Mitarbeit
des Komponisten, Mathematikers und
Architekten Iannis Xenakis.

3 vgl. Peter Binz, Le Corbusier und die Musik,
Bauwelt Fundamente 120, Braunschweig/
Wiesbaden, Vieweg, 1998

4 Robert Delaunay, Zur Malerei der reinen
Farbe, Schriften von 1912-1940, hrsg. und
übersetzt von Hajo Düchting, München,
1983, S. 127: „Die Natur ist von einer in ihrer
Vielfältigkeit nicht zu beengenden Rhythmik
durchdrungen. Die Kunst ahme ihr hierin nach,

um sich zu gleicher Erhabenheit zu klären, sich

zu Gesichten vielfachen Zusammenklanges
zu erheben, eines Zusammenklanges von
Farben, die sich teilen und in gleicher Aktion
wieder zum Ganzen zusammenschließen.
Diese synchronische Aktion ist als eigentlicher
und einziger Vorwurf (sujet) der Malerei zu
betrachten."; diese Übersetzung entstammt
übrigens der Feder Paul Klees

trarisLate 41



5 Auch die Maler Charles Eduard Jeanneret/
Corbusier und Amadée Ozenfant entwickelten
ihren Malstil, den Purismus, aus dem
Kubismus. Zu den vielfältigen Verknüpfungen
zwischen den beiden Autoren des Esprit
Nouveau und der zeitgenössischen Musikszene
des Paris der 1920er siehe: Peter Binz, Le
Corbusier und die Musik, Bauwelt Fundamente
120, Braunschweig/Wiesbaden, Vieweg, 1998,

Kapitel 3, S.55-80
6 Piet Mondriaan (sie: die Namensänderung findet

erst in Paris statt) wird am 14. Mai 1909 in die

Loge der Amsterdamer Theosophischen Gesellschaft

aufgenommen, hat sich aber bereits seit
1899 mit theosophischen Texten und Gedanken

auseinandergesetzt; zudem ist zu Jahresbeginn
1912 die französische theosophische Gesellschaft

sein erster Aufenthaltsort in Paris

7 siehe Beat Wyss, Mondrian und Heidegger: ein
moderner Paragone, in: Beat Wyss, Der Wille

zur Kunst. Zur ästhetischen Mentalität der
Moderne, Köln, Dumont, 1996, S.35ff.

Wyss spiegelt die esoterische Kunsttheorie
Mondrians geschickt in der Ästhetik von
Heideggers Kunstwerkaufsatz von 1935

8 Michel Seuphor, Piet Mondrian. Leben und
Werk, Köln, DuMont Schauberg, 1957, S.151

9 Michel Seuphor, Piet Mondrian, 1957, S.202
10 Kandinskys Datierung seiner frühen abstrakten

unbetitelten Aquarelle auf das Jahr 1910 wurde
wiederholt in Frage gestellt; ebenso gibt es eine

ganze Reihe gegenstandsloser Bilder verschiedener

Künstler im Vorfeld
11 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der

Kunst. Insbesondere in der Malerei, München,
Piper, 1912

12 Vgl. Heinrich Wölfflin, Prolegomena
zu einer Psychologie der Architektur,
in: ders.: Kleine Schriften, Basel, Benno
Schwabe, 1946; und: Heinrich Wölfflin,
Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das
Problem der Stilentwicklung in der neueren
Kunst, München, Bruckmann, 1915

Vgl.: Alois Riegl, Stilfragen. Grundlegungen
zu einer Geschichte der Ornamentik 1893),
München, Mäander, 1985

Zusammenklang der Instrumente des Orchesters in einen Farbklang der

Palette, und interpretiert die Natur als ein musikalisch-rhythmisches System
oder energetischen Prozess, deren Struktur im rein flächig-farbigen Bild
sichtbar gemacht werden kann.

Jenseits der Kunst

Seit Anfang 1912 befand sich der niederländische Maler Piet Mondrian
in Paris. Im Kielwasser der Kubisten5 malte er ab 1913 eine Serie von
Kompositionen. Von einem Naturmotiv ausgehend - zeigen sie ein weder
räumliches noch gegenständliches Muster horizontaler und vertikaler Linien,
diese Flächen kombiniert er zunehmend mit schwebenden Farbrechtecken

Kompositionen, die schließlich zu den berühmten schwarzen Linienrastern
und Primärfarbfeldern der 20er und 30er Jahre führen. Das bemerkenswerte

an Mondrians Bildern ist, dass sie Teil eines komplexen philosophischen,
oder besser: Weltanschaulichen Systems sind - der Theosophie. Nicht, dass

Mondrian der erste oder gar einzige Künstler ist, der sich intensiv mit dem

okkulten theosophischen Weltbild auseinandersetzt,6 auch nicht, dass ihm
eine besonders adäquate Umsetzung in die Malerei gelingt; sondern sein Weg
in die Abstraktion - die er Néo-Plasticisme nennt - führt über l'esprit, den

Geist. Nach einer Reihe von Versuchen in verschiedenen naturalistischen,
symbolistischen oder expressionistischen Malstilen findet Mondrian in einem
zweckentfremdeten Kubismus die Möglichkeit, über das so genannte Wesen

der Dinge, über die „Wahrheit hinter den Erscheinungen" nachzudenken.

Ja, denken, denn er versteht seine Bilder als Meditationen über einen
kurzen harmonischen Zustand des Kosmos, in dem die wirkenden Kräfte
im Gleichgewicht sind, der aber im nächsten Augenblick erlischt und nur in
der Erinnerung weiter besteht. Sein Anspruch besteht darin, eine objektive,
bewusste, aber nicht kalkulierende Annäherung an die Essenz der Welt

gefunden zu haben, und diese reine Wahrheit, nicht im Sinne der Richtigkeit,
sondern der Unverborgenheit,7 die er mit Rhythmus und Harmonie umschreibt,
in einfachste Vektoren horizontaler und vertikaler Linien und farbiger Flächen

umzusetzen.

Das theosophische Weltbild unterscheidet den Kosmos gemäß der (neo)pla-
tonischen Ideenlehre in Stufen oder Sphären, die zwischen den Extremen
der körperhaften Materie und des göttlichen Geistes variieren. Der sinnlichen

Wahrnehmung der Natur und Dinge und der nachahmenden, abbildenden
Kunst kommt nur eine getrübte, unklare Wiedergabe der Wahrheit zu; nur dem

geistigen Betrachter öffnet sich ein tieferes Verständnis der durch die Dinge

42 transLate



hindurchscheinenden Idee oder Energie, indem er sich in die Natur versenkt,
sie kontemplativ sein lässt, statt sich ihr aktiv wissenschaftlich-technisch

fragend zu nähern. In Mondrians Kunsttheorie kommt den Gemälden deshalb

auch keine objekthafte Bedeutung als Werk oder gar Schöpfung zu, sondern
sie existieren nur als Teil des theosophischen Erkenntnisprozesses oder als

Anlass meditativer Betrachtung. Ziel dieser theosophischen Methode ist eine

zunehmende Vergeistigung und Entstofflichung des Seins, die so genannte
spirituelle Evolution, und letztlich eine Vereinigung mit dem Göttlich-Einen,
was einer Erlösung aus dem endlosen Kreislauf aus Werden und Vergehen

gleichkommt - dem indischen Nirwana. So ist auch die Bedeutung der

Aussage von Mondrians Schüler und Biograph Michel Seuphor zu verstehen,
dass Mondrian überhaupt nur ein einziges Bild male, stets dasselbe, doch dass

dieses Bild ein „Jenseits der Kunst sei".8

Während Delaunay gerade das vitale und drängend-rhythmische der Naturkräfte

in rein farbig-flächigen Bildern unterstreicht, betrachtet Mondrian die
Welt als Schauplatz eines ewigen Kampfes der extremen Kräfte, die man theo-

sophisch als Licht versus Dunkel, Geist versus Materie, oder mit Nietzsche
als apollinisch versus dionysisch bezeichnen kann. Mondrians abstrakte

Kompositionen sind Serien oder Variationen über das Thema des dynamischen
Gleichgewichtes als einem flüchtigen Moment der Ruhe und Harmonie, der
das Wirkliche, Unmittelbare und Absolute ausdrückt in einer plastischen
Fuge.9

Eine Harmonielehre der Malerei

In der Hagiographie der abstrakten Malerei nimmt der seit 1896 in München
lebende russische Maler Wassily Kandinsky eine bedeutende Stellung ein. Er

gilt, wenn auch nicht unumstritten, als Begründer der gegenstandslosen Kunst.10

Zweifelsfrei bleibt seine Rolle als Kopf einer zweiten sezessionistischen

Bewegung, der 1909 gegründeten Neuen Künstlervereinigung München, aus

der 1911 die Gruppe Der Blaue Reiter hervorgegangen ist. Kandinsky hat als

Maler ebenso wie Mondrian rasante stilistische Veränderungen durchlaufen,
ehe er bei einem Parisaufenthalt 1906/7 die Fauves und Henri Matisse kennen
lernt. In der Folge arbeitet Kandinsky an einer mehr und mehr auf reine Farb-
und Formfragen reduzierten Malerei, deren Programm er 1912 veröffentlicht:
„Über das Geistige in der Kunst".11

1913

Hl WÊÊkffiêàHB H^^B

,1t
^ii

Piet Mondrian, Komposition in Farbflächen, 1917

Piet Mondrian, Komposition mit zwei Linien, 1931

transLate 43



13 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling,
System des transcendenten Idealismus. IV
Hauptabschnitt. Deduktion eines allgemeinen
Organs der Philosophie, oder Hauptsätze der
Philosophie der Kunst nach Grundsätzen des

transcendenten Idealismus, (1800), in: ders.:

Ausgewählte Schriften. Band 1.1794-1800,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1985, S.680ff.

14 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der
Kunst, 1912, S.23

15 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in
der Kunst, 1912, S.32; siehe auch: Wassily
Kandinsky, Über die Formfrage, in: Wassily
Kandinsky/ Franz Marc (Hrsg.), Der Blaue
Reiter, München, Piper, 1912, S.74-100

16 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der
Kunst, 1912, S.36ff

17 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der
Kunst, 1912, S.49: „Im allgemeinen [sie] ist
also die Farbe ein Mittel, einen direkten Einfluß
auf die Seele auszuüben. Die Farbe ist die
Taste. Das Auge ist der Hammer. Die Seele ist
das Klavier mit vielen Saiten. / Der Künstler
ist die Hand, die durch diese oder jene Taste

zweckmäßig die menschliche Seele in Vibration
bringt. / So ist es klar, daß die Farbharmonien
nur auf dem Prinzip der zweckmäßigen
Berührung der menschlichen Seele ruhen muß."
Kandinsky selbst scheint synästhetisch veranlagt,

zumindest hat er sich über Farbempfindungen

während einer Lohengrin Aufführung
geäußert, und räumt Betrachtungen über das

Thema viel Platz ein.
18 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der

Kunst, 1912, S.65ff.
19 Kandinsky bietet zwar eine theoretische

Rechtfertigung der Abstrakten Malerei, aber nur als

eine Möglichkeit in einem ansonst „anarchischfreien"

Kunstfeld; wichtiger als die Frage der
Form bleibt die Frage des Inhaltes, und gerade
hier zögert Kandinsky, um nicht in die Nähe der
ornamental-abstrakten angewandten Kunst des

Jugendstils zu geraten

Kandinsky skizziert eine Kunstgeschichte, die um die Gedanken des Zeitgeistes

und Kunstwollens12 kreist, und die dem Modell der spirituellen Evolution
von der niederen Materie zum göttlichen Geist folgt - auch er ein Theosoph.
Kandinsky sieht die Rolle der Kunst nicht nur auf die Spiegelung beschränkt,
sondern er sieht sie auch in der Pflicht die Vergeistigung, sprich Erlösung, der

Gesellschaft voranzutreiben - und den Künstler berufen zu einer prophetischen

Offenbahrung des Absoluten. Die Anklänge an die Kunstreligion Schel-

lings sind unverkennbar,13 doch zugleich bildet bei Kandinsky der Künstler
als Organon des Geistes mit den zeitgenössischen Naturwissenschaftlern eine

Avantgarde der Erkennenden, die gemeinsam eine innere Wahrheit der Welt
offen legen, welche sich mit der Wiederaneignung religiöser und philosophischer

Texte der Geisteswissenschaften und der neu begründeten Disziplin der

Psychologie in der Theosophie treffen. Deshalb feiert Kandinsky die
zeitgenössische Entdeckung der Elektronen und Radioaktivität als Bestätigung der

theosophischen Theorie von der durchgeistigten Materie, und begrüßt eine

spirituelle Physik, in der letzten Endes alles Energie sei.14

Kandinsky s Kunsttheorie bleibt polar. Um die Kunst in den Rang einer Wissenschaft

zu heben, fordert er das Zugeständnis einer anarchischen Freiheit, aber

zugleich die Aufhebung der Willkür durch eine innere Notwendigkeit.15 Das

Streben nach dem Geist als innerliches Prinzip bringt die Künste einander nahe,

aber nur unter der betonten Abgrenzung ihrer äußeren Mittel, um wiederum
eine Synthese der isolierten, absoluten gedachten Künste als monumentales
Gesamtkunstwerk zu antizipieren.16

Eine immaterielle Malerei ist für Kandinsky eine aufForm und Farbe reduzierte,
nicht mimetische Kunst. Als Modell des angestrebten Vergeistigungsprozesses,
also der Überwindung der äusserlichen Schönheit zu Gunsten einer wahren,

inneren, abstrakten Schönheit, dient ihm das Konzept der Absoluten Musik. Sie

sei in der Lage, über das Sprachliche hinaus zu gehen, eine Erkenntnis jenseits
der Begriffe auszudrücken, und die Seele des Betrachters direkt zu Resonanzen

oder Vibrationen anzuregen, was Kandinsky auf die psychische Wirkung der

Farben überträgt.17 Die Metapher des anregenden Klangs geht darüber hinaus,
in der Seele des Betrachters sollen sich die gleichen Gefühle einstellen, wie
beim Schöpfer im Entstehungsprozess des Bildes. Hier liegt allerdings ein

hermeneutisches Problem: Der Betrachter als historisches Individuum wünscht

Zugang durch Epoche, Stil und persönliche Handschrift des Künstlers; der

metaphysische Geist hingegen ist weder an Raum, Zeit, Kultur oder
Individualität gebunden, weswegen „wahre Kunst" sowohl unzeitgemäß als auch

44 transLate



unverständlich und als Produkt der spirituellen Evolution trotzdem objektiv
notwendig sein muss.18

Eine direkte musikalische Analogie steckt im Begriff Komposition: Darunter

versteht Kandinsky eine komplexe Struktur aus Farben, Formen und

untergeordneten Einheiten dieser Elemente, die einen „geistigen Inhalt"
auszudrücken vermag und die zur „großen Form" des Bildes gefügt wird.
Jedes malerische Element für sich besitzt Hauptklang und Beiklänge - die

Farbe, die Form und die gegenständliche Bedeutung, falls vorhanden19 - und
diese interagieren sowohl miteinander als auch mit dem Ganzen. Diese

Kombination der Elemente Form und Farbe, deren Haupt- und Nebenklänge,
sowie die Beziehungsverhältnisse von Elementpaaren oder -gruppen fasst

Kandinsky unter dem Begriff des Kontrapunktes zusammen. Innerhalb der

Bilder unterscheidet er die flüchtige Impression von der expressionistischen
Improvisation und der ausgearbeiteten Komposition, und bezeichnet diese

wieder nach Graden der Komplexität: Den einfachen Aufbau als melodisch,
den durchgearbeiteten, anspruchsvolleren als symphonisch.

Die musikalische Analogie wird der sprachlichen gegenüber klar bevorzugt,
dabei gleichzeitig die Einmaligkeit oder Reinheit jeder Kunst unterstrichen.20

Das Gemeinsame der Künste berührt Kandinsky mit der Frage nach der
Konstruktion in der Musik und greift Goethes Gedanken vom fehlenden
Generalbass der Malerei auf,21 um dialektisch eine exoterische und esoterische

Antwort zu präsentieren: Einerseits verweigert sich die Malerei grundsätzlich
dem systematischen Zugang, andererseits wird gerade durch die Abstraktion
die Form selbst zum Inhalt, fallen Konstruktion und Komposition in eins, wird
die Subjektivität des Künstler hin zum Objektiven und Absoluten überwunden:

„Als letzter abstrakter Ausdruck bleibt in jeder Kunst die Zahl."22

Absolute Musik

Der Begriff des Abstrakten23 fand durch den Kunsthistoriker Wilhelm
Worringen dessen Dissertation Abstraktion und Einfühlung 1908 in München
erschienen war, als ein theoretisches Fundament des Expressionismus und der

gegenstandslosen Malerei Eingang in die Künstlerkreise. Seine dualistische
Theorie stellt einem vitalen Einfühlungsdrang, einem Verlangen des Subjekt
sich im organischen Kunstwerk zu objektivieren und selbst zu genießen,
einen transzendentalen Abstraktionsdrang gegenüber, bei dem das Subjekt
zu geometrisch-kristallinen Gesetzmäßigkeiten und formale Notwendigkeiten
jenseits der Natur strebt, zum Absoluten,24 Die beiden Pole, die direkt an die

20 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der
Kunst, 1912, S.87f.: „Die Töne der Farben,
ebenso wie die der Musik, sind viel feinerer
Natur, erwecken viel feinere Vibrationen der
Seele, die mit Worten nicht zu bezeichnen sind.
Jeder Ton kann sehr wahrscheinlich mit der
Zeit einen Ausdruck finden, es wird aber immer
noch ein übriges bleiben, was vom Worte nicht
vollständig ausgeschöpft werden kann, was
aber nicht luxuriöse Beigabe des Tones ist,
sondern gerade das Wesentliche in demselben.

In dieser Unmöglichkeit, das Wesentliche
der Farbe durch das Wort und auch durch
andere Mittel zu ersetzen, liegt die Möglichkeit
der monumentalen Kunst."

21 Goethe im Gespräch (1807): „in der
Malerei fehle schon längst die Kenntnis des

Generalbasses, es fehle an einer aufgestellten,
approbierten Theorie, wie es in der Musik der
Fall ist." zitiert nach: Wassily Kandinsky/ Franz
Marc (Hrsg.), Der Blaue Reiter, München,
Piper, 1912, S.42

22 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der
Kunst. 1912, S. 112-113. Eine Paraphrasierung
pythagoräischen Gedankengutes, wonach die
Kunst und die Musik ebenso wie der Aufbau
des Kosmos auf der Herrschaft der Zahl
beruhen.

23 Abstraktion hat eine lange Begriffsgeschichte
in der Philosophie, die von Piaton und Aristoteles

über die Scholastik und die Neuzeit bei

Locke, Hume u.a. bis zur Phänomenologie und

Psychologie reicht; für diesen Text beschränke
ich mich auf die unmittelbare Wirkung von
Worringers Begriffspaar

24 Wilhelm Worringer, Abstraktion und

Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie,
München, Piper, 1976 (Neuauflage), Kapitel I

transLate 45



25 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und
Vorstellung. Drittes Buch, in: ders: Sämtliche
Werke. Band 1, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
1986

26 Richard Wagner, Das Kunstwerk der Zukunft
(1849), in: Dieter Borchmeyer (Hrsg.),
Richard Wagner. Dichtungen und Schriften.
Jubiläumsausgabe in 10 Bänden. Band 6,

Frankfurt, Insel, 1983

27 Eduard Hanslick, Vom Musikalisch-Schönen.
(1854), Wiesbaden, Breitkopf & Härtel, 1989,

Kapitel III, S.58ff.

von Nietzsche beschriebenen Kunsttriebe des Dionysischen und Apollinischen
erinnern, erweisen sich als die Seiten ein und derselben Medaille - Kunst als

Selbstentäusserung, oder mit Schopenhauer gesprochen: Überwindung des

Individuums, Erlösung vom Willen.25

Um dieses kontemplative Sich-verlieren des Subjekts im Kunstwerk zu

ermöglichen, darf die rein formale und damit psychische Wirkung nicht gestört
werden, weswegen Worringer naturalistische Imitation, Sujet, narratives
Motiv oder andere nichtformale Bestandteile als sekundär und wesensfremd

gegenüber dem Absoluten Kunstwollen bezeichnet.

Worringers Thesen folgen dem Verlauf einer Streitfrage der Musikästhetik
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, bei der die Konzepte der Absoluten
Musik und des Gesamtkunstwerkes diametral aufeinander trafen. Auf der einen
Seite stehen Richard Wagner und Franz Liszt unter der Fahne der Zukunft26

und mit dem Konzept der Programmmusik, die eine dichterische Idee zum
Ausgangspunkt und Inhalt des musikalischen Werkes macht, um dadurch
den Verdacht Hegels gegen die Musik, nur unbestimmte Empfindung, nur
inhaltloser Genuss statt Kultur und Geist zu sein, poetisch zu überwinden. Liszt
antwortet mit der symphonischen Dichtung, Wagner mit dem Musikdrama als

Gesamtkunstwerk aus Tanz, Dichtung und Musik und beansprucht, an die

frühgriechische Tragödie als Ursprung der Kultur anzuknüpfen. Gemeinsam

war beiden der Glaube an den hegelianischen Fortschritt vom Latenten zum
Manifesten, die Geschichte als Selbstbewusstwerdungsprozess des Weltgeistes,
und von daher die Notwendigkeit der Verknüpfung von Kunstwerk und
theoretischer Reflexion, um dem Diktum Hegels über das Ende der Kunst und
deren Überwindung durch die Philosophie zu entgehen.

Auf der anderen Seite steht als Wortführer der „Formalisten" Eduard Hanslick,

der die Schönheit, und damit das Wesen der Musik, im „Spezifisch
Musikalischen" verortet. Nicht der Ausdruck poetischer Programme,
malerischer Sujets oder die Darstellung von Gefühlen, sondern die „tönende
Form" bilden Gegenstand und Material der Musik.27 Die Musik wird nicht als

eine sinnliche Erscheinung übergeordneter Ideen (Piaton) oderAusdrucksmittel
geistiger Inhalte (Hegel) verstanden, sondern im musikalischen Werk verbinden
sich akustisches Phänomen (Erscheinung) und strukturell kompositorisches
Konzept (Idee), d.h. sowohl Form als auch Inhalt entstammen dem Boden
der Musik. Die ästhetische Frage, ob Musik als „sprachlose Sprache" über

46 transLate



Wassily Kandinsky, ohne Titel, 1910

oder unter der begrifflichen Sprache stehe, wird somit von Hanslick mit der

Autonomie der Musik aufgelöst, die sich nur der Anschauung ihrer inneren

logischen Prinzipien, nicht der äusseren sprachlichen Übersetzung öffne.28

Diese Logik der Musik besteht in der thematisch-motivischen Arbeit des

Komponisten29 und drückt sich, gemäss Hanslick, am reinsten in der

Instrumentalmusik als Absoluter Musik aus.30

Ironischerweise stammt der Begriff der Absoluten Musik von Richard Wagner,
der in seiner frühen Schrift über Beethoven damit das Unbestimmte, Objektlose

aber auch Unendliche zu umschreiben suchte.31 Hier mischen sich

die Bedeutungen des Begriffs absolut, als einerseits losgelöst vom
Sinnzusammenhang, andererseits herausgehoben in das Allgemeine. Wagner
benutzt den Begriff geschickt, um Beethovens Symphonien als Vollendung der
Instrumentalmusik zu klassifizieren, aber auch mit dialektisch-historischem

Hintersinn, sie als notwendige Vorläufer und Antithese zur Synthese seines

Gesamtkunstwerkes zu qualifizieren.

Absoluter Wille

Friedrich Nietzsche wiederum überträgt das Instrumentarium der Absoluten
Musik auf Wagner, indem er, noch mit Zustimmung des Meisters, die Musik
nicht der dramatischen Handlung unterordnet, sondern in der Musik die

erzeugende, hervorbringende, metaphysische Kraft erkennt. Die dionysische
Musik verhält sich zur apollinischen Erscheinung der Bühne wie der Wille

zur Vorstellung in Schopenhauers Philosophie.32 Mit anderen Worten: Die
entgrenzende, über das individuelle heraushebende Wirkung der Musik ermöglicht
gleichzeitig die pessimistische Wahrheit von der Nichtigkeit der Existenz am

Beispiel des Untergangs des tragischen Helden zu offenbaren und trotzdem
einen ästhetischen Genuss in Form einer temporären Aufhebung des Willens
zu gewähren. Damit ist ein Grund für das spätere Zerwürfnis zwischen Wagner
und Nietzsche genannt, weil bereits in der Tragödienschrift das Theatralisch-

Schauspielhafte, also Unechte, und das Verführerisch-Romantische, also

Decadente, als Vorwürfe gegen Wagner angelegt sind,33 ebenso wie mit der
Idee eines heroischen Pessimismus als Bejahung des Willens statt dessen

Verneinung oder Aufhebung die kreative Umwertung Schopenhauers

begonnen hat. Nebenbei bemerkt, die Auszeichnung der Musik als Abbild
des Willens, als Abstraktion der Leidenschaften, ist von zweifelhaftem Wert,

wenn man den Willen nach Schopenhauers Definition als blinden Drang zum

28 Carl Dahlhaus, Die Idee der absoluten Musik,
Kassel, Bärenreiter, 1994, S.105ff.; Dahlhaus
arbeitet hier die gedanklichen Verknüpfung
von Hanslicks „musikalischer Logik" mit der

Sprachtheorie von Jacob Grimm und Wilhelm
von Humbold heraus

29 Eduard Hanslick, Vom Musikalisch-Schönen,
1989, Kapitel III, S. 65: „Das Komponieren
ist ein Arbeiten des Geistes in geistfähigem
Material."

30 Hanslick geht mit der Forderung nach
Gegenstandslosigkeit und Abstraktheit des musikalischen

Ausdrucks soweit, die Vokalmusik als
nicht eigentlich musikalisch zu bezeichnen

31 Richard Wagner, Bericht über die Aufführung
der Neunten Symphonie von Beethoven im
Jahre 1846 in Dresden (1846), in: Dichtungen
und Schriften. Band 9, 1983, S.24.

32 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie
aus dem Geiste der Musik, in: Colli/Montinari
(Hrsg.): Friedrich Nietzsche: Sämtliche Werke.

Kritische Studienausgabe in 15 Bänden (KSA).
Band 1, Berlin/New York, Walter de Gruyter,
1988 (1999), S. 107

33 Friedrich Nietzsche, Nietzsche contra Wagner,
in: KSA. Band 6, S.415ff.

transLate 47



34 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft,
Erster Abschnitt. Erstes Buch. Analytik des

Schönen (1790), in: Wilhelm Weischedel

(Hrsg.), Immanuel Kant Werkausgabe. Band X,
Frankfurt, Suhrkamp, 1974, S.115ff.

35 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, 1974,
S.146f.

36 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, 1974,
S.257ff.

48 trarisLate

Sein und ewiges Leiden versteht. Indem die Absolute Musik, bei Nietzsche

wörtlich verstanden als Emanzipation von Sprache und Tanz und anderen

aussermusikalischen Einflüssen, als späte Stufe ihres Entwicklungsprozesses
erscheint, kehrt Nietzsche Wagners (und Hegels) historisches Modell auf den

Kopf, das geschichtlich Späte ist das ursprünglich Reine.

Absolute Kritik

Immanuel Kant geht in der Kritik der Urteilskraft von 1790 dem Phänomen
des objektiven, aber nicht-begrifflichen Entscheidungsvermögens nach, führt
dazu die Differenzierung von „angenehm", „gut" und „schön" ein, wobei er
zu dem Fazit kommt, dass nur der „Geschmack am Schönen" frei von
Beeinflussung durch Vernunft und Sinne sei - und das Schlagwort vom interesselosen

Wohlgefallen prägt. Die Schönheit muss, um allgemeingültig gedacht
zu werden, frei vom subjektiven Gefühl des Angenehmen und des Begehrens
sein, um als freies Spiel der Erkenntniskräfte gedacht zu werden. Schönheit

muss ohne Begriff und Zweck des Guten sein, weswegen die Nützlichkeit als

Zweckdienlichkeit, die Vollkommenheit eines Objektes als Übereinstimmung
mit dem ideellen Begriff des Objektes als Kandidaten für das Schöne ausscheiden.34

Aus diesem Unterschied folgt die Einteilung in angehängte Schönheit, pulch-
ritudo adhaerens, die „nur" als Ergänzung eines vollkommenen Dinges (und
damit Verstandesurteils) auftritt, und in die freie Schönheit, pulchritudo vaga,
als reine Form des Ästhetischen. Kant führt als Beispiel hierfür die Instrumentalmusik

und die Arabeske ein, die „Phantasie ohne Thema" und das abstrakte
Bild.35 Die Karriere dieser Aussage hat uns hierher geführt.

In seiner Einteilung der Künste verfährt Kant nach der Sprachanalogie, mit
der Poesie als Königsdisziplin, aber an zweiter Stelle rangiert die Tonkunst,
trotz des fraglichen Beitrages zur Kultur, und der Gefahr „reinen Tönens" als

einer begrifflichen Inhaltsleere. Die Malerei kommt zum einen konventionell
als darstellende Kunst vor, zum anderen als Farbenkunst in Kombination mit
der Musik als „Spiel der Empfindungen", deren Inhalt in der Komposition als

bedeutungsvoller Form liegt.36

Die Begriffsferne, die Kant als Mangel der Musik (und Farbenkunst) kritisiert,
wird in der Frühromantik von Wackenroder, Tiek, und Schelling zu ihrem Vorteil

umgedeutet, aus der Sprachlosigkeit wird der Ausdruck des Unsagbaren,
Unendlichen, Absoluten.



Absolute Architektur?

Friedrich Schelling prägt in seiner Philosophie der Kunst, mit der Kunst
als Darstellung des Absoluten im Besonderen, das Schlagwort von der

Architektur als einer gefrorenen, erstarrten oder konkreten Musik,37 geht
aber noch weiter mit einer direkten Äquivalenz von Architektur Musik.38

Da er die Musik als allgemeinste, unkörperlich-geistige Kunst der „reinen
Bewegung" beschreibt, die das Universum selbst ausdrückt, bleibt die Frage,
was in der Architektur nach Abzug der Bewegung, in der Erstarrung bleibt:
Die Selbstreflexion. Schelling deutet damit an, dass der Architektur, ebenso

wie der Musik, das „Organische", als der nachahmende Bezug zum Menschen,
fehlt und deswegen ihre Formen an sich Bedeutung haben, durch Rhythmus
(Gliederung), Harmonie (Proportion) und Melodie (Fügung).

Während die Diskussion über die Bedeutungsgeneration in der Musik als

nicht abbildende, Absolute Kunst sich im 19. Jahrhundert voll entfaltet, und
auch stark auf die kompositorische Praxis zurückwirkt, war die Möglichkeit
einer von Nachahmung losgelösten Bildenden Kunst und Architektur zwar in
der Nachfolge Kants angelegt, aber wird als Programm erst von Kandinsky
formuliert. Erst die Kritik an der akademischen Praxis des historischen
Stilzitats zusammen mit einer durch Schopenhauer, Nietzsche und den

Symbolismus vermittelten Wiederbelebung frühromantischen Gedankengutes
lenkte den Blick auf das Absolute in der Kunst, und die Diskussion um die

Musik als deren reinsten Ausdrucksform.

Zwar war die Malerei „schneller" in der Adaption und dem kreativen Missverstehen

der musiktheoretischen und philosophischen Schlagworte, aber auch

die Architektur der frühen Moderne spricht musikalisch. Vor allem Schellings
Begriff des Rhythmus, überlagert von der vitalistischen Philosophie, zieht sich
als gemeinsamer Nenner durch sämtliche Schriften der Stilkünstler der
Jahrhundertwende, wie Endell, van de Velde, Behrens, oder Poelzig.

Die niederländische De Stijl Bewegung, die sich während der Zeit des ersten

Weltkrieges um Theo van Doesburg und Piet Mondrian bildet, wird durch
die theosophische Spekulationen über das Universelle und das Harmonische
bestimmt. Die Vorstellung einer Reinigung der Kunst überträgt De Stijl auf
die Architektur, um sie ebenfalls auf ihre geistigen Elemente zurückzuführen:
Raum, Zeit und Farbe. Aber an der Friktion zwischen Absoluter Kunst,

37 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling,
Philosophie der Kunst. II Teil. D) Architektur,
(1802-03), in: ders., Ausgewählte Schriften:
in 6 Bänden, Band 2, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1985, S.400-426

38 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling,
Philosophie der Kunst, 1985, S.401

39 De Stijl, Schöpferische Forderungen, (1922),
in: Ulrich Conrads (Hrsg.), Programme, und
Manifeste zur Architektur des 20. Jahrhunderts,
in: Bauwelt Fundamente 1, Braunschweig,
Vieweg, 1981, S.61

transLate 49



Walter Gropius / Adolf Meyer, Haus Kallenbach, 1932

40 Walter Gropius, Was ist Baukunst?, (1919)
in: Probst/Schädlich: Walter Gropius. Band 3.

Ausgewählte Schriften, Berlin, Ernst & Sohn

1988, S.63f.
41 Und das sowohl in seinen Texten zur

Industriearchitektur vor dem 1. Weltkrieg,
wie auch während der „expressionistischen
Phase" des Arbeitsrates für Kunst im
revolutionären Berlin 1918/19, als auch noch
in den sachlicheren Texten ab 1923; Vgl.: ebd.

Probst/Schädlich, Walter Gropius. Band 3.

Ausgewählte Schriften, 1988

42 Walter Gropius, Monumentale Kunst und
Industriebau, in: Probst/Schädlich: Walter

Gropius, 1988, S.28ff.
Die Quellen Worringer und Riegl werden im
Text ausdrücklich genannt.

43 Deutsches Filmmuseum Frankfurt (Hrsg.):
Sound & Vision, Musikvideo und Filmkunst,
(Katalog), Frankfurt: Deutsches Filmmuseum,
1993, S.72ff. Die Titel im Einzelnen:

Dreiteilige Farbsonatine von Hirschfeld-Mack
(Bauhaus Dessau), Film ist Rhythmus von
Hans Richter (Berlin), Symphonie Diagonale
von Viking Eggeling, Opus 2, 3 und 4 von
Walter Ruttmann (Berlin), Images mobiles

von Fernand Leger (Paris), Entr'Acte Francis
Picabia/ René Clair

44 Wassily Kandinsky/ Franz Marc (Hrsg.), Der
Blaue Reiter, München, Piper, 1912, S. 111

als einerseits universell und vergeistigt, andererseits auch losgelöst von der

Gesellschaft, und den programmatischen Anforderungen an die Architektur,
zerbrach die Gruppe. In einer zweiten Phase knüpfen sie formal an die

elementaren Gesetzmäßigkeiten an, verkünden aber theoretisch das Aufgehen
der bildenden Kunst im Gesamtkunstwerk Bau als plastische, konstruktive
und funktionale Einheit: Kunst ist Leben.39 Die Herrschaft des rechten

Winkels, die Auflösung der Raumkanten in Scheiben und Durchdringungen,
die Primärfarben und das Weiß, kurz, die architektonische Komposition - alles

nur eine apollinische Spiegelung auf dem Meer der dionysischen Wahrheit,
Funktionalismus aus dem Schoss des Transzendenten, Unaussprechlichen,
Unbedingten?

Eine ähnliche Entwicklung ist bei Walter Gropius zu beobachten. Sein
Interesse für eine auf prismatische Körper reduzierte Architektur wurde durch
das Vorbild der mediterranen Tradition während seiner Spanienreise 1907

geweckt, und durch die Konfrontation mit geometrischer Monumentalkunst im
Büro Behrens gesteigert. Ideengeschichtlich allerdings empfindet sich Gropius
als Instrument des Kunstwollens, Werkzeug des Weltgedankens.40

In den Werkbiographien erscheint die „expressionistische Phase" quasi
als Exkurs, die durch die Ausnüchterung zur Neuen Sachlichkeit ab 1923

überwunden wird. Dabei wird oft übersehen, dass Technik und Konstruktion
nur ein zur Verfügung stehendes Mittel im Denken von Gropius ausmacht, dass

einer künstlerisch-schöpferischen Aneignung hin zu einer Monumentalkunst
harrt, oder anders gesagt, geistfähiges Material.41 Gropius hat den Industriebau
nicht aus primär sozialen oder funktionalen Gründen als sein frühes
führendes Untersuchungsobjekt gewählt, sondern er hat in ihm die Anlage
entdeckt, die technische Form in eine Willensform zu überführen. Die
technische Zweckform ist für ihn dabei genauso Material wie der Baustoff, der
als Widerstand im künstlerischen Übersetzungsprozess zu einer allgemeinen
Idee überwunden werden muss.42 Diese Hervorbringung der Idee beschreibt

Gropius 1910 mit Begriffen wie: Ordnung, Notwendigkeit, Umwertung,
Rhythmus, Wille, Abstraktion - die alle dem hier skizzierten Diskurs
entstammen.

50 transLate



Abspann: Absoluter Film

1925 wurde in Berlin eine Filmmatinee der Novembergruppe gegeben, eben

jener Künstlervereinigung, der sich 1918/19 auch Gropius angeschlossen hatte,
und aus der die meisten der Bauhaus-Meister und die Mitglieder der Gläsernen
Kette entstammen. Gezeigt wurden abstrakte Animationsstummfilme, in

Begleitung moderner Musik, von Hirschfeld-Mack, Richter, Eggeling, Rutt-

mann, aber auch Leger und Picabia.43 Der Titel bezog sich explizit auf die
musikalische Terminologie Kandinskys, da die meisten der Regisseure aus

der gegenstandlosen Malerei und dem Umkreis des Bauhaus kamen und den

Film als Fortführung der von Kandinsky im Blauen Reiter veröffentlichten
Bühnenkomposition Der gelbe Klang ansahen. Kandinskys Konzept zu einer

Symphonie unabhängiger künstlerischer Elemente - musikalischer Ton,
körperlich-seelischer Klang, farbiger Ton44 - die sich autonom in der Zeit
entwickeln, kann als Synthese aus absoluter Kunst und Gesamtkunstwerk
gelesen werden, deren Möglichkeiten im Medium Film noch erweitert
wurden. Aber der Begriff des Absoluten diente in erster Linie als gemeinsame
Plattform unterschiedlicher Filmkünstler, die sich einem gegenstandslosen,
nicht-narrativen abstrakten Kunstfilm verschrieben hatten, der sowohl nach

musikalischen Gesetzen komponiert, als auch von Avantgardemusikstücken
begleitet wurde. Inhaltlich dagegen waren die romantischen Vorstellungen
des Absoluten als des Transzendent-Geistigen in die Kritik geraten, und von
einer formal-technischen Sprache der neuen Sachlichkeit ersetzt: Aus dem
Kunstwollen war Gestaltung geworden.

Hans Richter, Rhythmus 21, 1921, Filmfotografie

Ole W. Fischer ist Architekt und Assistent für Architekturtheorie an der ETH Zürich.

transLate 51


	Absolute Architektur : die Geburt der Moderne aus dem Geist der Musik

