
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2003)

Heft: 11

Artikel: L'artefact - hommage à Aldo Rossi

Autor: Griek, Stephen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephen Griek L' artefact - hommage à Aldo Rossi

1 C. Lévi-Strauss, Tristes Tropiques,
Librairie Pion, 1955, p. 59

2 A. Rossi, L'architecture de la ville, Paris, Livre
& communication, 1990, p. 31

3 „Comme s'il avait été particulièrement difficile,
dans cette histoire que les hommes retracent
de leurs propres idées et de leurs propres
connaissances, de formuler une théorie générale
de la discontinuité, des séries, des limites, des

unités, des ordres spécifiques, des autonomies
et des dépendances différenciées. Comme
si, là où on avait été habitué à chercher des

origines, à remonter indéfiniment la ligne des

antécédences, à reconstituer des traditions,
à suivre des courbes évolutives, à projeter
des téléologies, et à recourir sans cesse

aux métaphores de la vie, on éprouvait une

répugnance singulière à penser la différence, à

décrire des écarts et des dispersions, à dissocier
la forme rassurante de l'identique. Ou plus
exactement, comme si de ces concepts de

seuils, de mutations, de systèmes indépendants,
de séries limitées - tels qu'ils sont utilisés de

faits par les historiens -, on avait du mal à faire
la théorie, à tirer les conséquences générales,
et même à dériver toutes les implications
possibles. Comme si nous avions peur de

penser l'Autre dans le temps de notre propre
pensée."
M. Foucault, L'archéologie du savoir, Paris,
Gallimard, 1969, p. 21

4 O. Spengler, dans F. Choay, L'urbanisme,
utopies et réalités, Paris, Seuil, 1965, p. 422

5 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes,
München, dtv, 2000, p. 674

6 Ibid., pp. 660-672
7 A. Rossi, L'architecture de la ville,

op. cit., p. 28

8 E. Morin, dans F. Ascher, Métapolis, ou
l'avenir des villes, Paris, Odile Jacob,

1995, p. 337
9 F. Giraut, M. Vanier, in F. Gerbaux (sous la dir.

de), Utopie pour le territoire: cohérence ou

complexité, La Tour d'Aiguës, l'Aube, 1999,

p. 161

Tout paysage se présente d'abord comme un immense désordre qui laisse libre
de choisir le sens qu'on préfère lui donner. Mais, au delà des spéculations
agricoles, des accidents géographiques, des avatars de l'histoire et de la
préhistoire, le sens auguste entre tous n'est-il pas celui qui précède, commande

et, dans une large mesure, explique les autres? [...] Je me sens baigné par une

intelligibilité plus dense, au sein de laquelle les siècles et les lieux se répondent
et parlent des langages enfin réconciliés.1

Pourquoi, dans cet article désirons-nous rendre hommage à Aldo Rossi, architecte

représentant le postmodernisme par excellence? Et quel est le rapport
entre l'artefact et la notion de scape
En raison de sa théorie générale des faits urbains2 qui fait écho à la théorie

générale de la discontinuité3 prônée par Michel Foucault. Par ailleurs, sa théorie

représente l'application de la pensée structurale de Lévi-Strauss, qui est

extrêmement convaincante dans le domaine de l'urbanisme. Celle-ci demeure

un point de départ incontournable pour ceux qui tentent d'élaborer une
modélisation de la fragmentation du territoire à la grande échelle. Le structuralisme
et son application par la notion d'artefact représente une combinaison exemplaire

pour une conceptualisation de ce que nous appelons aujourd'hui „urban
landscape".
Rappelons d'abord quelques sources historiques. Pour Oswald Spengler, les

civilisations se développent selon des cycles vitaux, elles vivent et meurent
comme de véritables organismes végétaux. „La jeunesse d'une civilisation
se mesure à la force du lien qui l'attache au sol. Les villes, à mesure de leur
développement, desserrent et finissent par nier ce lien: fondamental dans les

petites cités grecques, il est aboli à Alexandrie. L'apparition des métropoles
signe la vieillesse des civilisations. L'histoire du monde se lit dans l'histoire
de ses villes."4

„La ville est un monde, le monde. Elle n'a de sens en tant qu'habitat humain

qu'en la considérant comme un tout."5 Elle est un microcosme construit, chose

artificielle pour le nomade intellectuel dont „le véritable miracle constitue
la naissance d'une âme." La ville est „le phénomène originel de l'existence
humaine." Elle est l'origine par excellence du déracinement de la nature et sa

transformation en culture, en territoire ou en milieu humain; elle devient „une
(seconde) nature artificielle" et „l'incroyable symbole ou boîtier de l'esprit
totalement affranchi."6
Si l'on reprend toutes ces notions chères à Spengler, Rossi n'en fait pas seulement

une véritable célébration rétrospective, mais établit également l'une de

ces critiques les plus pertinentes. Rossi confronte le fonctionnalisme réducteur7

de nombreux modernes à une „pensée complexifiante,"8 à un premier
„plaidoyer pour la complexité territoriale,"9 tout en sélectionnant un concept qui
hiérarchise et rend intelligible sa représentation des faits urbains, sa réalité.

108 transScape



Je me demande parfois pourquoi l'architecture n'a jamais été analysée pour
sa valeur la plus profonde, celle d'une „chose humaine" qui donne forme à la
réalité et transforme la matière en fonction d'une conception esthétique10.

Mais ici, il devient nécessaire de nous lancer résolument dans une métaphysique

de l'art, en répétant ce principe que nous avons précédemment énoncé,

à savoir que l'existence et le monde n'apparaissent justifiés qu'en tant que
phénomènes esthétiques."

Ici, Rossi se sert de la notion à'artefact dans sa considération de la totalité de

la ville, qui devient l'hypothèse principale de son écrit. Pourquoi cette notion
et que signifie-t-elle? C'est l'artefact à la fois en tant qu'objet d'analyse et

concept territorial, qui assimile tout le vocabulaire de Spengler et qui donne

également une dimension „mythique" au projet. Contrairement, par exemple,
à la monoculture des lieux12 chez Rem Koolhaas, ce concept met en valeur la

„projection de l'Utopie sur le sol."13 Après l'achèvement de la rupture avec le
sol au XXe siècle/7 Rossi insiste sur un véritable projet de territoire, sur une
idée de reterritorialisation. La persistance de „l'âme de la cité"15 qui rapproche
celle-ci de l'œuvre d'art plutôt que d'un organisme rationnel, rend impossible
une explication fonctionnaliste du phénomène urbain. „Ils ont montré [les

géographes français] que la ville se construit elle-même dans sa totalité et

que cette totalité est sa raison d'être."16 Pourtant, il déclare explicitement que
l'urbanisme est science, d'où la richesse de cette notion d'artefact et le rôle

paradoxal qu'elle joue dans son approche structurale. En faisant référence à

Lévi-Strauss, il inscrit la forme de la ville entre un élément naturel (Dionysos)
et un élément artificiel (Apollon): „elle est à la fois objet de nature et sujet de

culture,'"7 ce qui fait d'elle une „vaste représentation de la condition humaine"

analysable mais non définissable.18 Mais s'agissant à priori d'un concept
scientifique, il projette ce monde insaisissable qu'est la nature (la terre) sur le

sol. L'artefact est donc un projet de sol intelligible, un concept de sol configure
comme le médiateur entre la culture et la nature.
Ainsi l'on peut considérer l'ouvrage de Rossi non seulement comme une
critique de „l'urbanisme scientifique"19 de quelques Modernes, notamment de

leur rupture provoquée avec le sol,20 mais également comme une contre-position

à la morphologie des hautes-cultures planétaires de Spengler. Au lieu de

considérer comme Spengler, que la ville s'affranchit du sol au fur et à mesure

qu'elle vieillit, et d'y diagnostiquer par là le déclin de la culture. Rossi conceptualise

avec l'artefact une „géographie logique de la ville"21 à travers le sol; il
rend à la ville sa vitalité et la „force créatrice originelle"22 de sa nature propre,

pour reprendre les mots de Freud.

„La contribution de la pensée des Lumières à la constitution d'une théorie des

faits urbains mériterait une recherche particulière."23 Dans ce passage de la

10 A. Rossi, L'architecture de la ville, op. cit.,
pp. 23-24

11 F. Nietzsche, La naissance de la tragédie, Paris,
Gallimard, 1977, pp. 138-139

12 P. Sloterdijk, H.-J. Heinrichs, Die Sonne und
der Tod, Frankfurt, Suhrkamp, 2001, p. 301

13 A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 56

14 B. Huet, L'architecture contre la ville, Ecole

polytechnique fédérale de Lausanne, DA-
Information 211, 2001

15 A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 43

16 Ibid., p. 21

17 C. Lévi-Strauss, Tristes Tropiques, Paris,
Librairie Pion, 1955, p. 138

18 „La nature de ce problème m'a toujours
semblé particulièrement intéressante ; et je suis
convaincu qu'elle concerne très précisément
l'architecture de la ville."
A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 21

19 B. Huet, L'architecture contre la ville,
op. cit., p. 18

20 „Au lieu d'élever des enceintes et de s'y
abriter, ils avaient nivelé le sol et avaient

entrepris d'y ériger des pierres ou d'y disposer
des objets." B. Fortier, L'amour des villes,
Paris, Institut Français d'Architecture, Liège,
Mardaga, 1994, p. 118

21 A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 22

22 S. Freud, Un souvenir d'enfance de Léonard de

Vinci, Paris, Gallimard, 1991, p. 147

23 A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 35

transScape 109



24 Id.
25 A. Rossi, L'architecture de la ville,

op. cit., p. 30

26 A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 12

27 D. Eribon, Michel Foucault, Manchecourt,
Champs-Flammarion, 1991

28 P. Maniglier, „La pensée structuraliste,"
dans Le nouvel Observateur, Lévi-Strauss et la
pensée sauvage, hors-série n° 51, juillet/août
2003, p. 9

29 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes,

op. cit., pp. 1251-1270
30 L. Andreas-Salomé, Nietzsche in seinen

Werken, Frankfurt, Insel Verlag, 2000, p. 183

ville-corps à la ville territoriale, les théoriciens du XVIIIe siècle conçoivent
l'élément singulier par rapport à une idée globale de la ville, un système qui
mène à une forme finale, autonome et non réductible à la logique. Pour Rossi,
c'est le moment du plus grand équilibre de l'histoire urbaine. La ville y est

considérée comme une totalité œuvrée, un concept de persistance généré par la

structure du sol urbain. Déjà dans la pensée des Lumières (M. Poète, P. Leve-
dan, F. Miliza), le territoire est une donnée de la nature, mais également un

produit de la civilisation. Chaque élément architectural est donc l'expression
la plus fidèle de cette idée structurale du sol urbain.24 Cependant, comme nous
l'avons mentionné plus haut, la forme finale (et en mutation permanente) qui

prime sur les parties n'est pas un organisme fonctionnel, à quoi elle se trouvait
réduite dans le fonctionalisme et l'organicisme. Ces deux courants majeurs de

„l'architecture moderne" reposaient sur l'idée que l'altération de la fonction

provoque l'altération de la forme, en faisant référence à la physiologie d'un

organe, dont la formation et la mutation sont apparemment justifiées par la
fonction. Bien que ce soit la rue qui fasse vivre la ville, celle-ci naît néanmoins
dans un lieu précis. Et c'est ce lieu, mais non pas la fonction, qui persiste et

qui transmet la mémoire en tant que signe, en tant que forme. Et la ville, c'est
la structure qui porte ce système de signes. Inspirée de l'anthropologie
contemporaine que nous allons exposer par la suite, la ville en tant qu'artefact est
le primat de la dimension psychologique et sociale sur toutes idées et explications

fonctionnelles du phénomène urbain.

On peut admettre, comme une généralisation d'un certain nombre d'évidence,

que les édifices et les villes soient classés selon leur fonction. Mais il est
inconcevable de réduire la structure des faits urbains à l'organisation d'une

fonction plus ou moins importante. Cette déformation de la réalité a empêché

- et empêche encore en grande partie - que l'analyse de la ville progresse
réellement.25

Malgré le fait qu'il n'ait jamais utilisé le terme structuralisme, Rossi y fait
allusion tout au long de son ouvrage26 et rend maintes fois hommage à ses

pères spirituels. Sous l'influence de l'anti-dogmatisme postmoderne, de

nombreux „historiens des structures" se sont détachés du structuralisme. Lévi-
Strauss, Foucault ou Deleuze n'ont d'ailleurs pas affiché clairement leur part
de paternité.27

On croyait y voir une réduction de l'humanité à un vaste tableau combinatoire,
alors qu'il s'agissait avant tout de prendre conscience des problèmes que

pose, tant au savant qu'au philosophe, la simple délimitation de ces faits bien

particuliers que sont les faits culturels. Mais il se peut également que cette

confusion ait été nécessaire pour que certains, aiguillés par l'étrange histoire
de ce mouvement renversé en son contraire en même temps qu 'il triomphait,
redécouvrent le problème qu'il a vainement cherché à poser, et en montrent
ainsi la vibrante actualité,28

Après des exemples tels que la morphologie universaliste de Spengler29 ou le

système Nietzsche,30 le risque de provoquer une fois de plus des critiques
considérables à l'égard d'une quelconque théorie générale était évidemment bien

connu. Malgré cela, Rossi n'hésite pas à appliquer la „méthode structurale" de

110 transScape



Lévi-Strauss au vaste domaine de la ville et du territoire. Sa „théorie générale
des faits urbains" qui prédomine dans la notion d"artefact est directement
inspirée de la théorie générale des faits culturels culminant dans la notion structurale

de faisceau d'éléments différentiels.31 Si l'idée centrale du structuralisme
consiste à penser que le tout précède et détermine les parties, que la structure
des relations importe plus que les termes,32 ne devrait-on pas dire qu'Alberti
est également structuraliste? Ne devrait-on pas dire que l'architecture est un
art structuraliste suprême? Puis, qu'avec son application à la ville, c'est-à-
dire L'architecture de la ville, Rossi fait de l'urbanisme le structuralisme par
excellence?

La ville... la chose humaine par excellence. [...] Ce n'est donc pas de façon
métaphorique qu'on a le droit de comparer - comme on l'a si souvent fait
- une ville à une symphonie ou à un poème; ce sont des objets de même nature.
Plus précieuse peut-être encore, la ville se situe au confluent de la nature et
de l'artifice. Congrégation d'animaux qui enferment leur histoire biologique
dans ses limites et qui la modèlent en même temps de toutes leurs intentions
d'êtres pensants, par sa genèse et par sa forme la ville relève simultanément
de la procréation biologique, de l'évolution organique et de la création
esthétique.33

La méthode structurale dans l'anthropologie urbaine représente cette réflexion

sur les conditions du „passage de la nature à la culture"34 par la fonction
symbolique du système qui permet l'établissement d'une homologie entre des

systèmes de différence.35 C'est donc par une analogie véritable et significative
entre les structures, que celle-ci soient organiques ou sociales, que le structuralisme

relativise l'opposition classique de la nature et de la culture.36 „Loin de

nous, par conséquent, l'idée que les considérations historiques et géographiques

soient sans valeur pour les études structurales, comme le croient encore

ceux qui se disentfonctionnalistes'.'31 Toute la „classification des villes"36 dans

la „méthode Rossi" puise dans le structuralisme sa critique fondamentale à

l'égard du fonctionnalisme. „L'hypothèse selon laquelle les faits culturels sont
des signes ne repose donc pas sur leur fonction, mais sur leur nature: ils ne

peuvent être identifiés que si on les replace dans un système de signes, au sein

duquel ils apparaissent comme substituables."39 La considération de la ville
comme un artefact chez Rossi est précisément la mise en évidence des structures40

qui supportent les différents systèmes symboliques exigeant une méthode

comparatiste. La structure des faits urbains, Y artefact, „est ce qui subsiste

au milieu d'un ensemble en transformation."41 La cité, „l'âme de la cité" qui
„perdure au-delà de ses transformations," ne peut donc pas faire l'objet d'une
analyse se basant sur la fonction qui elle demeure essentiellement variable.

Les fonctions possibles d'un objet dépendent des permutations qu'il connaît
dans cet ensemble: elle [lafonction] est donc limitée par le groupe de transformations

qui existe entre ces différents ensembles possibles. De même, le sens

d'un signe dépend de l'ensemble des permutations dont il peut faire l'objet
dans un système de signes.42

La fonction n'est donc rien d'autre qu'une relation plus complexe entre
plusieurs ordres de phénomènes, et ne saurait être interprétée comme une relation
linéaire de cause à effet, que la réalité elle-même contredit.43

31 R. Jakobson, dans C. Lévi-Strauss,
Anthropologie structurale deux, Paris, Librairie
Pion, 1996, p. 162

32 „L'anthropologie sociale est née de la
découverte que tous les aspects de la vie
sociale - économique, technique, politique,
juridique, esthétique, religieux - constituent un
ensemble significatif, et qu'il est impossible
de comprendre l'un quelconque de ces aspects
sans le replacer au milieu des autres. Elle tend
donc à opérer du tout vers les parties ou, au

moins, à donner une priorité logique au premier
sur les secondes. [...] L'ensemble des fonctions
fait à son tour appel à une nouvelle notion, celle
de structure, et on sait l'importance que l'idée
de structure sociale a prise dans les études

anthropologiques contemporaines."
C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale,
Paris, Librairie Pion, 1974, pp. 415-416

33 C. Lévi-Strauss, Tristes Tropiques,

op. cit., p. 138

34 C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale
deux, op. cit., p. 49

35 Ibid., p. 28
36 C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale, op.

cit., pp. 353/36137 Ibid., p. 345
38 A. Rossi, Uarchitecture de la ville,

op. cit., p. 29
39 P. Maniglier, „La pensée structuraliste,"

art. cit., p. 9

40 „N'est structuré que l'arrangement répondant
à deux conditions : c'est un système, régi
par une cohésion interne ; et cette cohésion,
inaccessible à l'observation d'un système isolé,
se révèle dans l'étude des transformation, grâce
auxquelles on retrouve des propriétés similaire
dans des systèmes en apparence différents."
C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale
deux, op. cit., p. 28

41 A. Rossi, L'architecture de la ville, op. cit.,
p. 41

42 P. Maniglier, „Précis d'anthropologie,"
dans Le nouvel Observateur, Lévi-Strauss et la
pensée sauvage, hors-série n° 51, juillet/août
2003, p. 11

transScape 111



43 A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 41

44 „Les recherches dites d'écologie urbaine
offrent donc un intérêt exceptionnel pour
l'ethnologue : l'espace urbain est suffisamment
restreint, et assez homogène (à tous égard
autres que le social) pour que ses propriétés
qualitatives puissent être attribuées directement
à des facteurs internes, d'origine à la fois
formelle et sociale." C. Lévi-Strauss,

Anthropologie structurale,
op. cit., p. 346

45 A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 56

46 Ibid., p. 22

47 Ibid., p. 54

48 Ibid., p. 55

49 Ibid., pp. 38-39
50 G. Deleuze, F. Guattari, Qu 'est-ce que la

philosophie?, Paris, Editions de Minuit, 1991,

p. 120

51 F. Nietzsche, Götzen-Dämmerung, III, aphorisme

3

52 F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse,

aphorisme 36

53 „Avec, il est vrai, une différence dont

l'importance apparaîtra pleinement le jour
lointain, mais qui viendra sans doute, où

l'on cherchera à formuler une théorie de la

relativité, généralisée dans un autre sens que
celui d'Einstein, nous voulons dire s'appliquant
à la fois aux sciences physiques et aux sciences

sociales." C. Lévi-Strauss, Anthropologie
structurale deux,

op. cit., p. 397

54 „Lorsque les premiers hommes ont construit
des habitations, ils cherchaient par cette

première construction à créer un environnement

plus favorable à leur existence, à " construire
" un climat artificiel; mais en même temps
ils construisaient en fonction d'une intention

esthétique." A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 7

Mais comme nous l'avons précisé plus haut, ces théories permettent une

classification par le fait de leur différence, et cela grâce à ce que Lévi-Strauss

appelle les „relations entre les notions d'écologie et de structure sociale."44

Cette méthode de différenciation des structures en fonction du contexte naturel

devient chez Rossi „une véritable écologie urbaine"45 par la „géographie logique

de la ville,"46 autrement dit la lecture du sol urbain47 et son emprise sur la

typologie du tissu urbain. Comme dans l'anthropologie structurale, le point le

plus critique, le plus paradoxal, mais également le plus riche de „l'urbanisme
structurale," réside dans la notion d'artefact.

La ville, par sa nature, n 'est pas une création qu 'on peut ramener à une seule

idée fondamen tale. Cela est vrai pour la métropole moderne, mais aussi pour
le concept même de ville; la ville est la somme de nombreuses „parties" de

quartiers, de secteurs très différents dont les caractéristiques formelles et

sociologiques sont elles-mêmes différentes.
Cette différenciation constitue précisément un des caractères spécifiques de

la ville; il serait absurde de vouloir soumettre ces éléments différents à un

principe unique d'explication, à une loi formelle unique. La ville dans toute

son ampleur et dans toute sa beauté est une création qui s'est faite à partir de

nombreux éléments constitutifs, différents les uns des autres; l'unité de ces

éléments est constituée par l'unité urbaine dans son ensemble; si nous pouvons
lire la ville comme une continuité, c'est à cause de la prédominance de son

caractère formai et spatialff

L'unité et la continuité de la ville sont donc rendues lisibles grâce à la

prédominance de son caractère formai et spatial. Mais ce système de signes qui
est supporté par la structure de la ville, V artefact, garde néanmoins un aspect

„mystique." Il s'agit d'une part d'une intuition, d'une idée structurale très

ancienne (selon laquelle le système global de la ville régit chaque édifice
type49), et d'autre part, d'une initiation à une méthode scientifique, à la concrétisation

scientifique de cette idée, qui nécessite une pensée lente et interdisciplinaire,

sur laquelle on reviendra plus loin. L'ambiguïté comme la richesse de

la notion d'artefact résident dans ce saut entre „le concept philosophique et la

fonction scientifique."50 Par conséquent, la critique anticipée, certes, que l'on
peut faire de cette notion complexe et encore peu précise, est qu'elle „impose"
des conséquences pratiques aux projets urbains qui sont en réalité leur fondement.

Voilà une critique conceptuelle et difficilement surmontable. Pourtant,
c'est exactement ce qui fait de la méthode structurale chez Rossi une science

réflexive, où l'analyse et le projet n'établissent jamais un ordre successif, mais

se conditionnent et se transforment mutuellement par le biais de cette idée

architecturale.

Toute la logique n'est à la fin qu'une „convention de signes,"51 disait Nietzsche,

et l'architecture est en ce sens le „langage [suprême] des affects."52 Cette

relativité de la pensée53 que Lévi-Strauss introduisait en partie par la pensée

sauvage (la pensée à l'état sauvage, à l'état des affects) et qui demeure

problématique pour certains scientifiques, heurte évidemment beaucoup moins

112 transScape



les esprits des architectes qui sont habitués à une perception et théorisation

esthétique du monde.54 Le „saut" de Rossi entre concept philosophique et

fonction scientifique, qui est la tentative d'inscrire l'urbanisme définitivement
du côté des sciences, trouve donc ses racines dans le structuralisme, tournant
de l'anthropologie classique, où l'opposition des sciences naturelles et des

sciences humaines fut remis en question par Lévi-Strauss:55 „nous imaginons

plutôt l'anthropologue sur le modèle de l'ingénieur, qui conçoit et construit

une machine par une série d'opérations rationnelles: il faut pourtant qu'elle
marche, la certitude logique ne suffit pas."56

Le structuralisme est la théorie qui permet de rendre compte de l'unité de

l'humanité sous la diversité culturelle, biologique et environnementale. Comme
dans la morphologie universaliste de Spengler57, c'est également la fonction
symbolique de la ville en tant que/orme58 dans la méthode structurale qui constitue

le mode d'exercice universel de la pensée humaine, permettant au mode

de lecture de la ville de Rossi une „compréhension de cette totalité en étudiant

ses différentes manifestations et la façon dont elle se comporte."59

L'idée centrale de Lévi-Strauss était donc que l'on peut faire „une science de

ce dont la nature même est de varier, à condition de ne le définir que par la
corrélation de différences."60 Cette science comparative des structures de la ville

supportant des systèmes de signes basés sur la différence part de l'idée d'une

intelligibilité de la grande échelle tout en travaillant sur un fragment précis, un

„fait urbain" bien limité.

La méthode structurale fournit à l'esprit humain une base scientifique, afin
de construire un système intelligible même là où les faits culturels/urbains
sont marqués par l'absence de documents historiques. Pourtant, cette ambition

scientifique des théories générales, subit trop facilement le sort typique
des sciences lentes, comme on pourrait les appeler: elles sont abandonnées et

disparaissent avant même d'avoir développé toute leur puissance, en raison
de l'énorme quantité d'éléments analytiques que demande la construction
de leurs cohérences scientifiques.61 „En ce sens, la philosophie est la forme

suprême d'une sorte d'atavisme."62 Ce qui a de plus vieux sera, d'après Nietzsche,

le déterminant du futur, et ce qui importe n'est plus de découvrir la vérité,
mais de Y inventer, de la construire,63 Voilà le sens64 de Yhominisation ou l'an-
thropisation des choses dans le passage de la nature à la culture („Anmenschli-
chung der Dinge"65). Contrairement aux lieux pragmatiques, aux non-lieux, les

lieux anthropologiques66 et leur ontologie s inventent. C'est cette relativité de

la pensée61 embrassant toute la vie affective sur laquelle se base la condition
humaine, qui caractérise la théorie de la connaissance de Nietzsche (le système

Nietzsche), et qui demande une pensée lente et „archaïque" à „F intempestif'
homme de la connaissance. Rossi puise dans cette anthropisation des choses

pour mettre en perspective toute „la possibilité d'une connaissance des faits
urbains plus complète, différente de celle qui nous est habituellement proposée,"68

et qui seule peut justifier leurs „raison d'être" ou encore la métaphore
de „l'âme de la cité."

55 „Au moins fait-il [Murdock] œuvre de bon

disciple d'Aristote en affirmant que 'les
formes culturelles témoignent, sur le plan de

l'organisation sociale, d'un degré de régularité
et d'une conformité aux exigences de la pensée

scientifique, qui ne diffère pas, de façon
significative, de celui auquel les sciences dites
naturelles nous ont accoutumés'"
C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale,

op. cit., p. 366
56 C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale

deux, op. cit., p. 18

57 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes,

op. cit., p. 672
58 „Un système, ou une configuration, est

toujours, par nature, autre chose et plus

que la somme de ses parties; il inclut aussi
les relations entre les parties: leur réseau

d'interconnexions, qui ajoute un élément

significatif supplémentaire. Cela est bien connu
de la Gestalt-Psychologie, ou psychologie
de la forme. La 'forme' d'une culture peut
donc être définie comme le système (pattern)
des relations entre ses parties constitutives."
A. L. Kroeber, cité dans C. Lévi-Strauss,
Anthropologie structurale, op. cit., p. 380

59 A. Rossi, L'architecture de la ville,
op. cit., p. 40

60 P. Maniglier, „La pensée structuraliste,"
art. cit., p. 9

61 „Quoi que l'on puisse penser du mode

d'approche et de la formulation de cette
ébauche pour la fondation d'une théorie
urbaine, elle n'est qu'un moment dans une

longue recherche et sa finalité est de permettre
le débat sur les perspectives ouvertes plutôt que
sur les résultats obtenus."
A. Rossi, L'architecture de la ville,

op. cit., p. 15

62 F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse,

aphorisme 20

63 Ibid., aphorisme 212
64 „Wer seinen Willen nicht in die Dinge zu legen

weiss, der legt wenigstens einen Sinn noch
hinein." F. Nietzsche, Götzen-Dämmerung,
cité par L. Andreas-Salomé,
Nietzsche in seinen Werken,

op. cit., p. 200
65 F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse,

aphorisme 34
66 „Nous réserverons le terme de 'lieu

anthropologique' à cette construction concrète
et symbolique de l'espace qui ne saurait à elle
seule rendre compte des vicissitudes et des

contradictions de la vie sociale mais à laquelle
se réfèrent tous ceux à qui elle assigne une

place, si humble ou modeste soit-elle."
M. Augé, Non-Lieux, Paris, Seuil, 1992, p. 68

67 L. Andreas-Salomé, Nietzsche in seinen
Werken,

op. cit., p. 191

68 A. Rossi, L'architecture de la ville,

op. cit., p. 20

transScape 113



69 C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale
deux, op. cit., p. 40

70 P. Sloterdijk, H.-J. Heinrichs, Die Sonne und
der Tod, op. cit., p. 120

71 G. Grassi, au colloque „La ville
contemporaine" à l'Ecole Polytechnique
Fédérale de Lausanne, 23.11.2001

72 R. Koolhaas, B. Mau, S,M,L,XL, Rotterdam,
010 Publisher, 1994, pp. 495-519

73 „Delirious New York implied a latent 'Theory
of Bigness'", id.

74 F. Navez-Bouchanine (sous la dir. de), La
fragmentation en question : des villes entre

fragmentation spatiale etfragmentation
sociale?, Paris, l'Harmattan, 2002

75 R. Vidal Rojas, Fragmentation de la ville,
Paris, L'Harmattan, 2002, pp. 184-185

76 A. Rossi, L'architecture de la ville,

op. cit., p. 21

77 P. Maniglier, „Précis d'anthropologie," art.
cit., p. 11

Pour Lévi-Strauss, c'est également cet „archaïsme" des sociétés froides qui
caractérise leur manière d'annuler le temps par une histoire lente qui accorde

une grande importance au système symbolique. En revanche, Vhistoire cumulative

des sociétés chaudes demeure dominée par l'actualité des événements69

de nos sociétés du spectacle.10 L'apparent „atavisme" du structuralisme, pour
reprendre l'expression de Nietzsche, s'explique par le caractère éphémère
des éléments totalement interchangeables du pragmatisme anti-dogmatique
d'aujourd'hui. Il s'agit dans le fond d'un refus de la notion de système, car
celui-ci demeure assimilé à une contrainte de la liberté, qui est la prétendue
valeur fondatrice de nos sociétés. Le postmodernisme a associé le structuralisme

à ce que celui-ci combattait: une pensée dans une structure fermée,
une „société fermée," pour reprendre la notion clef de Popper. Les courants

„contemporains" de l'architecture de l'événement (les „effets spéciaux pour
la pointe de l'iceberg"71), Shopping Planet et Généric City de Koolhaas figurent

seulement comme les exemples les plus théorisés et les plus pertinents de

ce refus d'intégration dans un système qui leur donne un autre sens que leur

simple présence.12 En ce sens, pour reprendre Koolhaas, „Bigness implied a

latent Theory of Fragmentation."12

Conclusion

La fragmentation figure aujourd'hui soit un comme processus de segmentation
sociale et spatiale,74 soit comme un nouveau „principe d'espérance" qui est

considéré comme un outil de mise en relation des divers milieux spatiaux.75

Aussi, nous avons tenté de découvrir quelques pistes originelles des résistances

les plus pertinentes à ces apparentes ruptures dans la configuration globale
du territoire, qui sont d'après Rossi et Lévi-Strauss, des ruptures avec le sol
dans le „passage de la nature à la culture."

Si nous essayons aujourd'hui de conceptualiser la fragmentation comme une
modélisation intelligible de la ville ou du territoire ainsi qu'un processus
maniable pour le projet urbain à toutes les échelles, nous ne pouvons pas ne

pas nous positionner par rapport à la pensée structurale. Certes, les critiques
et les réticences existent dans l'anthropologie même. Cependant, la pensée de

Lévi-Strauss reste peu explorée du côté des adeptes de la fragmentation
territoriale. Sans faire uniquement référence à ses tentatives de conceptualisation
de la fragmentation, l'anthropologie structurale demeure également pour les

critiques de la „planète générique" une résistance pertinente à ce processus de

fragmentation globale.

La fragmentation se trouve donc avec le structuralisme comme absorbée dans

une volonté d'unité qui n'est définie que par la corrélation de différences. Loin
d'être une science atomiste portée sur la finalité, le structuralisme réconcilie de

manière paradoxale fragmentation et volonté d'unité. Rossi donne avec l'ar-
tefact, cette idée des „faits urbains comme œuvres d'art,"76 toute sa richesse à

la pensée complexe du structuralisme. „Elle reste la tentative la plus
impressionnante pour utiliser la différence entre les hommes comme instrument de

connaissance."77

Stephen Griek est architecte à Lausanne et enseigne en 3ème cycle d'urbanisme à l'Université de Genève et à

l'ESA de Paris.

114 transScape


	L'artefact - hommage à Aldo Rossi

