Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2003)

Heft: 11

Artikel: Das Schweigen der Gotter : Seelenlandschaften bei Caspar David
Friedrich und Jean-Luc Godard

Autor: Fischer, Ole W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-918851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-918851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ole W. Fischer

32

transScape

Séquence 19/
Villa Malaparte, Toit
Extérieur Jour

Das Schweigen der Gétter

Seelenlandschaften bei Caspar David Friedrich
und Jean-Luc Godard

174.  Plan d’ensemble en plongée. A gauche I’escalier qui méne au toit terrasse. A droit se trouvent trois
réflecteurs posés sur le sol devant la villa. Au fond la mer. Paul vétu d’un costume marron, une valise a la main.
1l pose sa valise et monte. Panoramique droit-gauche. Il croise Francesca qui descend.

Paul. On a téléphoné de Rome, (Fin du panoramique de face. A droite et a gauche, les roqherx, la
mer, les arbres. Plongée) ils sont morts... (Francesca passe sans le regarder) Alors au revoir.

Départ du panoramique ascendant, Paul monte vers le toit. Le panoramique s’arréte quand la caméra a rejoint
l’axe horizontal.

175. Plan de demi-ensemble. Travelling droite-gauche. Paul disparait derriere muret. Devant des Chaises, une
Jjaune et une bleue. Paul réapparait a mesure que le muret diminue.

Jean-Luc Godard (assistant ofp). Silence.

Porte-voix. Silenzio.

Au premier plan, entrant a gauche, Ulysse brandit son glaive, s’arréte en voyant Paul et sort adroite. A droite
entre un technicien portant un parasol jaune, il se dirige vers la gauche. La scripte entre a gauche, vient vers
la droite. Fritz Lang apparait a gauche assis sur un fauteuil, le technicien au parasol vient poser celui-ci
devant Fritz Lang. On découvre également la caméra entourée d’opérateurs, le perchman, I'assistant Jean-Luc
Godard.

Jean-Luc Godard. Le script.
Porte-voix. Guiseppe Copione.

Jean-Luc Godard. N’oublie pas les cadres, Carolus.
Pause mouvement de caméra. Paul arrive derriére Fritz Lang.

Paul. Monsieur Lang, je viens vous dire au revoir.
Fritz Lang se leve et lui serre la main.

Fritz Lang. Au revoir. Qu’est-ce vous ferez.

Jean-Luc Godard (aux opérateurs)s e pOil’lt...

Paul (un photographe de plateau les fixe sur sa pellicule)s Je vais retourner a Rome.
Porte-voix. Il punto.

Paul. ...Je vais finir ma piece de théatre.

Porte-voix. Va bene.

Fritz Lang. Bon.

Paul. Et vous.

Fritz Lang. Je termine mon film, il faut toujours terminer qu’est-ce qu’on a
commence.

Paul. Quel plan vous faites 1a ?
Fritz Lang. Le premier regard d’Ulysse quand il revoit sa patrie.



Jean-Luc Godard. Ulysse !
Porte-voix (en italien)s UIySSC (La camérain effectue un panoramique et vient se placer de face).

Paul. Itaque e (Ulysse arrive de la droite et vient se placer au fond, face a la mer, dos a la caméra)
Au revoir Monsieur Lang.

Fritz Lang. Au revoir, a bientdt j’espére.
Paul se dirige vers la droite sort du cadre. Travelling arriere panoramique gauche-droite. Fritz Lang lui fait
signe de la main.

Jean-Luc Godard. Ulysse vers la mer.
Porte-voix. Ulysse, verso il mare.

Jean-Luc Godard. Monsieur Lang, on est préts.
Changement de direction du mouvement de caméra. Panoramique droit-gauche qui revient sur le plateau. Fritz
Lang s’avance vers la caméra in.

Fritz Lang. Merci

Jean-Luc Godard. Silence, on tourne !
Porte-voix. Silenzio, si gira !

Un assistant (en écho). Silenzio !

Fritz Lang. Camera.

Jean-Luc Godard. Moteur.

Ulysse léve les bras au ciel, il face a la mer et marche latéralement.

Porte-voix. Motore

Opérateur. Partito.

Porte-voix. Clap, 4 172, prima !

Scripte. Avanti !

Porte-voix. Actione !

Jean-Luc Godard. Travelling ! (Fritz Lang fait signe de la main pour le travelling).

Porte-voix. Carrello !

Départ d’un travelling latéral droite-gauche qui vient couper la trajectaire du travelling de la caméra (in)
dirigé par Fritz lang. Au fur et a mesure sortent du cadre a droit: le photographe, Jean-Luc Godard, la sripte, le
clapman, Fritz Lang, le perchman, les deux opérateurs et la caméra, Ulysse de dos, les bras au ciel, tenant un
glaive; le travelling se termine sur un plan fixe: la mer blue (horizon aux deux tiers), le ciel blue.

Jean-Luc Godard (off). Silence !

Porte-voix (off). Silenzio !
176. Carton FIN en lettres bleu ciel sur fond noir, fondu au noir.

transScape 33



1 Jean-Luc Godard, ,,.Le Mépris*, Paris: L’ Avant-

Scene Cinéma No. 412/13; 1992, S. 84-86

2 in der Rolle des Assistenten von Fritz Lang
spielt Jean-Luc Godard sich selbst in einer
Umkehrung der tatsdchlichen Verhiltnisse auf
dem Set von ,,.Le Mépris*

34 ire

Die Schlusszene aus dem Film ,Le Mépris“ von Jean-Luc Godard (1963),
hier in voller Linge aus dem Drehbuch zitiert,! endet mit einem Blick auf
das tyrrhenische Meer vom Dach der Villa Malaparte, einem Blick, der sich
im dunstblauen Unbestimmten des Horizonts verliert. Was war geschehen?
Nun, in erster Linie das tragische Ende einer Beziehung. Er (Paul, gespielt
von Michel Piccoli) nahm die unbequeme Aufgabe an, das Drehbuch
zur ,,Odyssee” nach dem Geschmack eines ungebildeten Produzenten
nachzubessern, um Thr (Camille, gespielt von Brigitte Bardot) ein ,,besseres
Leben® in einem neuen Appartement zu bieten. Sie fiihlt sich den Avancen
dieses Produzenten ungehindert ausgeliefert, und glaubt, von Thm verkauft
worden zu sein. Ihr verletzter Stolz und seine Passivitit fiihren zu einer Spirale
der Missverstiandnisse, Provokationen, Zuriickweisungen und Krankungen. Sie
brennt mit dem begierlichen Produzenten, der Sie eigentlich nicht interessiert,
nach Rom durch und beide kommen noch auf der Fahrt bei einem Autounfall
ums Leben. Auf Ihren Abschiedsbrief folgt der Anruf, und wir sind in der oben
zitierten Szene.

Ein zweiter Erzihlstrang ist in der Welt der Filmproduktion selbst angesiedelt,
und thematisiert die Konfrontation von Kunst und Kommerz, personifiziert
vom altersweisen Gentleman-Regisseur Fritz Lang, der sich selbst spielt,?
und dem amerikanischen Produzenten. Dieser Konflikt erfihrt eine Wende
und Losung durch den Tod des Produzenten, nicht umsonst beginnt und
endet ,,Le Mépris* mit einer Filmeinstellung im Film. Im Gegenstand des
fiktiven Filmes, Homers sagenhafter Odyssee, liegt eine weitere Ebene von
,,Le Mépris* verborgen, die sowohl die tragische Liebesgeschichte, als auch
die Satire auf das Filmbusiness kommentiert. Gerade die Schlusszene kann
man als ein Ruf- und Antwortspiel zwischen den Ebenen des Filmes lesen,
bei dem Regieanweisungen, mythischer Epos und Abschiedsszene ineinander
gewebt sind.

In der bildlichen Ausgestaltung der Schlusszene erscheint ein aus der roman-
tischen Malerei Caspar David Friedrichs vertrautes Motiv: die Riickenfigur vor
erhabener Landschaft. Godard (und sein Kameramann Raoul Coutard) zeigen
eine Einstellung, bei der sich die Kamera in Richtung des Endes der Terrasse
und somit zum Meer bewegt. Sie ist von einem unvermittelten Kontrast
zwischen der undeutlichen Ferne des Horizontes und dem nahen Vordergrund
des Schauspielerriickens geprigt, wodurch die Figuren als Objekte vor dem
hellen Hintergrund die Flichigkeit des Bildes unterstreichen. Zuletzt scheint
der Blick der Kamera tiber Terrasse und Figuren fortgesetzt im Meer zu enden,
innezuhalten und im visuellen Rauschen zu versinken. Die Konstruktion
dieses Bildes wird von Jean-Luc Godard zwar in all ihren Einzelteilen vor dem
Betrachter ausgebreitet, indem im Verlauf der Szene Odysseus als Schauspieler
erkennbar bleibt, ebenso herrscht Klarheit iiber den Ort, die Dachterrasse der
Villa Malaparte auf Capri, und die Entstehungszeit, ein modernes Filmset mit
allen prosaischen Utensilien wie Sonnenschirm, Kamera, Regieassistenten,
Tontechnikern und Kabeltragern. Dennoch gelingt die Illusion, gleitet unser
Blick von der Dachterrasse iiber die Riickenfigur ins Bodenlose, und mit



der Fokussierung auf das blaue unscharfe Flimmern des Horizontes scheint
der Ruf nach Stille auf dem Set nicht mehr zum Kontext des Filmteams zu
gehoren: Silenzio!

Jean-Luc Godard ldsst Fritz Lang im Gesprich mit Paul behaupten, dass wir
den ersten Blick des Odysseus auf seine Heimat sehen, die Insel Ithaka, nach
den Jahren der Irrfahrt ein Zeichen der Hoffnung, und somit das Ende des
fiktiven Films ,,Ulysse” mit dem Ende von ,Le Mépris*“ zusammenfallen
wiirde. Aber eigentlich blicken wir auf das falsche Meer in die geographisch
falsche Richtung, und sehen — Nichts. Wie zum Beweis zoomt die Kamera bis
zur Grenze der Auflosung in die Tiefe und findet doch nur das beschriebene
blaue Ungewisse.

Der Anblick einer monumentalen Riickenfigur von erhthter Warte und einer
vor ihr ausgebreiteten Landschaft, verbunden mit einem Sog in die Tiefe,
haben bei Caspar David Friedrich ein Pendant im Gemilde Der Wanderer
iiber dem Nebelmeer.?> Unvoreingenommen handelt Friedrichs Bild von
einem Wanderer, der am Gipfel innehilt und ein Naturschauspiel beobachtet,
oder vielmehr davon, dass der Betrachter vor dem Bild Teil hat an dem
Betrachter im Bild, wobei der Augpunkt so gewdhlt ist, dass man scheinbar
hinter dem Wanderer zu schweben scheint, dhnlich der Kamerafahrt bei ,,Le
Mépris*. Durch den dunklen Fels und die dunkle Kleidung des Wanderers
hebt sich dieser Vordergrund scherenschnittartig vor dem neblig-wolkigen
Hintergrund ab, doch ein genauerer Blick auf die dargestellte Landschaft
offenbart Unstimmigkeiten: Nach den Gesetzen der Perspektive miissten
die in die Bildtiefe gestaffelten Hohenziige mit zunehmender Entfernung
sich dem Horizont annihern, oder ausgesprochen hoch sein. Aber auch die
Gestalt der einzelnen Hohenziige, die sich Inseln gleich aus der Leere erheben,
will nicht recht zusammenpassen. Es besteht ein Konflikt zwischen den
schroffen Formationen des Wandererfelsens und den Hohenziigen der ersten
Hintergrundebene, gegeniiber den bewaldeten, sanft fallenden Anhohen,
und schliesslich der in der Tiefe angedeuteten Bergkuppe und Felsskulptur.

Der Wanderer iiber dem Nebelmeer von Caspar

David Friedrich, um 1818

3 Caspar David Friedrich, Der Wanderer iiber
dem Nebelmeer, um 1818, Ol auf Leinwand,

74.8 x 94.8 cm, Hamburger Kunsthalle

35



4 die dargestellten Landschaftselemente

stammen von Wanderungen in der Rhon, dem
Elbsandsteingebirge und dem Harz

5 gerade in der Theorie der Romantik spielt der

Kiinstler als Genie die Rolle einer freien, aus
sich selbst schopfenden Natur, die durch Regeln
der Tradition der Nachahmung hochstens
beschrinkt werden wiirde

6 ,,Also ist die Erhabenheit in keinem Objekt

der Natur, sondern nur in unserem Gemiite
enthalten, sofern wir der Natur in uns, und
dadurch der Natur (sofern sie auf uns einflief3t)
aufer uns, tiberlegen zu sein uns bewuf3t
werden konnen.* (...)

.Die Stimmung des Gemiits zum Gefiihl des
Erhabenen erfordert eine Empfinglichkeit
desselben fiir Ideen; denn eben in der
Unangemessenheit der Natur zu den letzteren,
mithin nur unter der Voraussetzung derselben,
und der Anspannung der Einbildungskraft,

die Natur als ein Schema fiir die letzteren

[d.h. die Ideen] zu behandeln, besteht das
Abschreckende fiir die Sinnlichkeit, welches
doch zugleich anziehend ist: weil es eine
Gewalt ist, welche die Vernunft auf jene ausiibt,
nur um sie ihrem eigentlichen Gebiete (dem
praktischen) angemessen zu erweitern, und

sie auf das Unendliche hinaussehen zu lassen,
welches fiir jene ein Abgrund ist.* Immanuel
Kant, Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe
Band X, Hrsg. Wilhelm Weischedel, Frankfurt:
Suhrkamp, 1974, S. 189f (1790, S. 109f)

7 hierin liegt die kunstgeschichtliche Radikalitit

der Bilder Caspar David Friedrichs, die mit
der klassischen akademischen Tradition der
Landschaftsmalerei des 16.-18. Jahrhunderts
brechen: Traditionell war das Landschaftsgenre
entweder als Hintergrund einer religiosen oder
mythologischen Szene gebraucht (und damit
zweitrangig), oder erfolgte die Wiedergabe
(oder vielmehr Komposition) der Landschaft
in einer vorgegebenen Ausdrucksweise
gemiiss der Moduslehre, z.B. dem pastoralen
oder dorischen Modus, d.h. sollte als ein
vollkommener Ausdruck einer kodifizierten
Stimmungslage entsprechen, etwa dhnlich

den Dur- oder Moll-Tonarten der klassischen
Musik. So ist die Kritik Friedrichs gerade an
der braunen Farbgebung und schematischen
Darstellung der Baume bei den Bildern
Lorrains oder Poussins zu verstehen, als ein
Beharren auf die Grundlage eines genauen
Naturstudiums statt der symbolhaften oder
typisierenden Wiedergabe idealer Landschaften

Die scheinbare Landschaft ist aus einzelnen Kulissen zusammengeschoben,
wobei die ,,Zwischenrdume® mit Nebel aufgefiillt sind und rdumliche Tiefe
durch Uberlappung und abnehmende Genauigkeit der Wiedergabe suggeriert
wird — eine Lesart, die sich beim Blick in Friedrichs Skizzenbiicher bestiitigt.*
Zwar entstammen die Einzelelemente in den Bildern Friedrichs alle dem
Naturstudium, aber im Sinne romantischer Asthetik beschriinkt sich der Maler
nicht auf die Nachahmung der geschaffenen Natur (natura naturata), sondern
versucht die Prozesse des Wachstums und der Entstehung der Formen zu
tibernehmen, und schafft selbst mit den Prinzipien der Natur (natura naturans).
Diese Technik der Collage einzelner, der ,,Wirklichkeit™ exakt entnommener
Gebirgselemente zu einer fiktiven Landschaft ermoglicht Caspar David
Friedrich eine streng axial-symmetrische Bildkomposition: Die Fluchtlinien
der Hohenziige treffen sich im Riicken der Zentralfigur des Wanderers, womit
sich das Verhiltnis von Figur und Grund umkehrt und die Landschaft aus
der Figur heraus zu entstehen scheint, als eine Projektion des Wanderers.
So kann man Der Wanderer iiber dem Nebelmeer als eine Reflexion iiber
die subjektive Wahrnehmung lesen, indem das Verhiltnis von betrachtendem
Subjekt — der Wanderer — und angeschautem Objekt — der Natur — als ein
Produkt der Vorstellung und Erinnerung des Subjektes thematisiert wird, und
die Landschaft sich als Konstrukt oder Emanation des Individuums erweist.
Das Erhabene des Bildes liegt nicht in der Natur selbst verborgen, besitzt somit
keinen Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit unabhédngig von der Beobachtung,
sondern entsteht erst durch die Form der personlichen Betrachtung, oder in
der Sprache der Zeit: ,,im Gemiith“.® Diese individualisierte Ideenkunst geht
einher mit einem Bemiihen um Genauigkeit in der Abbildung, jeder Baum,
jeder Stein und jede Gebirgslinie hat ein konkretes Vorbild in der Natur, Fried-
richs Malweise behauptet die Einmaligkeit jedes einzelnen Elementes bei der
Fragmentierung des Ganzen.”

Wenn man zusitzlich berticksichtigt, dass zwischen den Naturstudien und
den Gemilden Friedrichs zum Teil Jahrzehnte liegen, die Landschaften somit
nicht ,,nach der Natur* gemalt, sondern das Erlebnis iiber den Filter der
Zeichnung erst in der Erinnerung neu entsteht, kommt man einem weiteren
Thema des Bildes niiher — der Zeit.8 Bisher habe ich die Figur des Wanderers
als alter-ego des Malers gesetzt, aber es gibt eine Tradition der Interpretation,
die in der griinen Kleidung eine Uniform preussischer Freiwilliger aus den
napoleonischen Befreiungskriegen und im Wanderer den Oberst von Brincken
erkennt, der 1813 oder 1814 gefallen war, womit das Bild Friedrichs von
1818 zu einem patriotischen Erinnerungsmal wiirde.” Unabhingig von der
tatsichlichen Identitit des Wanderers, zu der keine Ausserung Friedrichs
tiberliefert ist, speisst sich ein Teil der Faszination der Riickenfigur aus
der Anonymitit des abgewendeten Betrachters, aus der thematisierten
Abwesenheit des Blickes — jenes Blickes, dem die Vision einer Landschaft
tiberhaupt erst entspringt.

Das Motiv des Wanderers ist ein Topos in der Literatur der Romantik,
in welchem sich klassische Vorstellung von der ,Lebensreise“ und der
voriibergehenden Vergiinglichkeit menschlicher Existenz (Odyssee) mit



rousseauscher Naturbegeisterung und subjektiver Empfindsamkeit mischen,
aber in den Bildern Friedrichs erscheint der Mensch als modern gekleideter
Stiadter oder Monch, als Wanderer in der Natur, von der er kein Teil mehr ist
(im Gegensatz zu den Schifern, Bauern oder antiken Gottern der klassischen
Landschaftsmalerei) und der er als betrachtendes Subjekt gegeniibertritt.
Erst diese Trennung, die Entfremdung, ermoglicht den sentimentalen Blick
auf ein verschlossenes, bedeutungsvolles Gegeniiber'® und konstituiert die
kontemplative Haltung der Anschauung, aus der in der Erinnerung des erlebten
Fremdseins die Landschaft als Bild entsteht. Der Blick ist sentimental, weil die
Trennung von der Natur als schmerzhaft empfunden wird — man konnte die
Bewegung der Romantik als ein Streben nach dem verlorengegangen Sinn der
Welt nennen — und weil die verflossene Zeit als Historie in das Bewusstsein
der Epoche tritt, d.h. die politischen, sozialen und kulturellen Umwilzungen
nach der Franzdsischen Revolution als Bestidtigung der historischen These von
der stindigen Verdnderung und Veridnderbarkeit der Welt empfunden werden,
die ein Gefiihl der Einsamkeit, der Ungewissheit und des Zu-Spit-Kommens
hinterlassen. Fiir die Sehnsucht des romantischen Wanderers nach einer
Uberschreitung dieser Grenze, nach einer Uberwindung der menschlichen
Existenzform des Individuums, d.h. des Geteilten und Vereinzelten, und nach
einer Auflosung der Zeit (und somit nach dem Nicht-Sein, dem Tod) entsprach
die Landschaft einer Projektionsfliche, die mehr noch als das traditionelle
religiose Tafelbild Transzendenz auszudriicken vermochte.

Caspar David Friedrich reiissierte im weihnachtlichen Dresden 1808 als Maler
mit einer Landschaft als Andachtsbild, dem Kreuz im Gebirge oder Tetschener
Altar'' — und I6ste eine wiitende Debatte in den Journalen der Zeit zwischen
Vertretern des akademischen Klassizismus und Anhéingern der Romantik aus.!2
Wihrend die romantischen Verteidiger Friedrichs sich vage auf Originalitit
und Freiheit des Genies und eine subjektivistische Asthetik beriefen, lieferte
der konservative Kritiker von Ramdohr eine ausfiihrliche Bildbesprechung, in
der er die ,,Fehler* und ,,Verstosse* Friedrichs gegen den Kanon der Malerei
penibel auflistet.!> Am schwersten wiegt der Vorwurf gegen die Absicht des
Bildes: ,,In der Tat, es ist eine wahre Anmafung, wenn die Landschaftsmalerei
sich in die Kirchen schleichen und auf Altire kriechen will.* Aber genau
hierin liegt das romantische Projekt Friedrichs, in einer Aufwertung des
Landschaftsbildes als Spiegel der Seele.'* Das Bild der erlebten Natur soll
von dem Verborgenen sprechen, das sich ausserhalb des Moglichkeiten der
eigentlichen Abbildbarkeit erstreckt. In einer idealistischen Gleichsetzung
von innerer und dusserer Natur werden subjektive Erlebnisse der religiosen
Versenkung und des spirituellen Ubergangs — transitus — mittels realistischer
Abbildung objektiver Gegenstiinde ausgedriickt,’> wodurch das Bild, die
gemalte Landschaft, mehr Bedeutung trégt als die betrachtete Natur allein — die
Landschaft erscheint ikonisiert. Fiir Das Kreuz im Gebirge setzt Friedrich noch
den Rahmen als Triger allegorische Zeichen ein, um die Bedeutung des Bildes
zu klédren, ebenso wie er auf anderen Bildern gotische Kathedralen als Symbol
des christlichen Glaubens verwendet, aber im Zuge der Auseinandersetzung
um die Andachtslandschaft sind von Friedrich verschiedene Auslegungen des

8 ..Eine schwere Ungewissheit tritt ein, so oft

der Geist sich iiberfordert fiihlt, wenn er, der
Forscher, zugleich die dunkle Landschaft ist, in
der er suchen soll und wo das ganze Gepiick,
das er mitschleppt, keinen Wert fiir ihn hat.
Suchen? Nicht nur das: Schaffen. Er steht vor
einem Etwas, das noch nicht ist, und das doch
nur er in seiner Wirklichkeit erfassen und

dann in sein eigenes Licht riicken kann.* Die
Recherche Marcel Prousts ist ein vollendetes
Beispiel dieses Prozesses der kreativen
Erinnerung, der Retrospektive: Marcel Proust,
Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Band
1: In Swanns Welt. 1. Teil: Combray, Deutsch
von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt: Suhrkamp,
2000, S. 64

9 siehe Joseph Leo Koerner, Caspar David

Friedrich. Landschaft und Subjekt, Miinchen:
Wilhelm Fink, 1998, S. 203f

10 dieses Gegeniiber kann sowohl die Natur, als
auch die ferne Geschichte des Mittelalters (das
Zeitalter der sogenannten Primitiven) oder ein
mystisches Gottesverstindnis sein

11 Caspar David Friedrich, Das Kreuz im Gebirge
(Tetschener Altar), 1807-08, Ol auf Leinwand,
115 x 110.5 cm, Dresden, Gemildegalerie Neue
Meister; das Gemiilde mit dem von Friedrich in
Auftrag gegebenen allegorischem Goldrahmen
befand sich von 1809-1921 auf dem Tetschener
Schloss im Besitz der Familie von Thun-
Hohenstein

12 im Friihjahr 1809 erschienen zahlreiche
Artikel in den Zeitschriften des aufgeklirten
Biirgertums: Zeitung fiir die elegante Welt,
Journal des Luxus und der Moden, und der von
Kleist herausgegebenen Literaturzeitschrift
Phoebus; Friedrichs Bild war zu einem
Testfall fiir die Befiirworter und Gegner der
romantischen Kunst per se geworden

Caspar David Friedrich, Das Kreuz im Gebirge
(Tetschener Altar), 1807-08

37




13 Friedrich Wilhelm Basilius von Ramdohr,
Uber ein zum Altarblatte bestimmtes
Landschaftsgemdilde von Herrn Friedrich
in Dresden, und iiber Landschaftsmalerei,
Allegorie und Mystizismus iiberhaupt, in:
Zeitung fiir die elegante Welt, 1809, Nr. 12-15,
nachgedruckt in: Werner Hoffmann, ,.Caspar
David Friedrich. Naturwirklichkeit und
Kunstwahrheit," Miinchen: C. H. Beck, 2000,
Anhang S. 275ff

14 ,.Dal} die Kunst aus den inneren des Menschen
hervor gehen muB, ja von seinen sittlich
religiosen Werth abhingt ist manchen ein
thorigt Ding. Denn wie nur ein ungetriibter
Spiegel ein reines Bild wieder geben kann;
so kann auch nur aus einer reinen Seele
ein wahrhaftes Kunstwerk hervor gehen.*

(...) ,.Der edle Mensch (Mahler) erkennt

in allem Gott, der gemeine Mensch (auch
Mahler) sieht die Form nicht den Geist.”
Caspar David Friedrich, AuBerungen bei der
Betrachtung einer Sammlung von Gemdihlden
von grifitentheils noch lebenden und unléiingst
verstorbenen Kiinstlern, bearbeitet und hrsg.
Gerhard Eimer / Giinther Rath, ,,Caspar David
Friedrich. Kritische Edition der Schriften des
Kiinstlers und seiner Zeitzeugen I,* Frankfurt:
Kunstgeschichtliches Institut der Johann
Wolfgang Goethe Universitit, 1999, S. 34

15 ,,Der Mahler soll nicht blo mahlen was er vor
sich sieht, sondern auch was er in sich sieht.
Sieht er aber nichts in sich so unterlasse er auch
zu mahlen was er vor sich sieht.” Caspar David
Friedrich, Auferungen, S. 116

16 Friedrich Wilhelm Basilius von Ramdohr,
Uber ein zum Altarblatte bestimmtes
Landschaftsgemdilde von Herrn Friedrich
in Dresden, und iiber Landschaftsmalerei,
Allegorie und Mystizismus iiberhaupt, in:
Zeitung fiir die elegante Welt, 1809, zitiert
nach: Joseph Leo Koerner, S. 144

17 Christian August Semmler (nach einem Brief
Caspar David Friedrichs vom 8.02.1809),
Journal des Luxus und der Moden, 1809, zitiert
nach: Joseph Leo Koerner, S. 159

Caspar David Friedrich, Der Monch am Meer,
1809

Gemdildes tiberliefert: zum ersten eine Beschreibung der frithmorgendlichen
Wanderung im dunklen Gebirge, und die Uberraschung, als die hinter dem
Berg aufgehende Sonne ein Gipfelkreuz beleuchtet — worin der Wanderermaler
eine Vermittlung des gottlichen Lichtes durch Jesus und eine Analogie des
Abendmahles erblickt;!® zum zweiten, eine Abendszene als der Blick auf eine
von Gott verlassene Welt, in der nur noch die angestrahlte (aber abgewandte)
Heilandsfigur Hoffnung auf Erlosung bieten kann, ohne eine letzte Gewissheit.!”
In dieser zweiten, moderneren Lesart ist der christliche Glaube, ebenso wie
die antike Mythologie, nur noch als Geschichte prisent, der Mensch wandelt
einsam zwischen Objekten einer Schopfung, von der die Goétter ihren Blick
abgewendet haben und keinen Trost spenden konnen, da sie selbst sterblich
geworden sind. Der Widerspruch zwischen Morgenréte und Gotterdimmerung
in der vom Kiinstler selbst gegebenen Auslegung entspricht dem semantischen
Zirkelschluss des Bildes selbst, in dem sich Rahmen, Landschaft und Exegese
wechselweise kommentieren, und wiederum in Konflikt mit der Auftrags- und
Entstehungsgeschichte geraten;'® jedoch scheint gerade in der Offenheit der
Bedeutungen, in der Uberdeterminierung des Bildes eine Eigenschaft gelegen
zu haben, die der neuen Asthetik der Romantik Ausdruck verleihen konnte,
und die Kunstkritik als poetisches Metier etablieren half.

Der Schritt zur Subjektivierung der Frage der Interpretation der Kunst geht
einher mit einer Reduktion der darstellerischen Mittel. Nicht umsonst kritisiert
Caspar David Friedrich die Unsitte seiner Vorgédnger und Zeitgenossen, die
Landschaftsbilder zu iiberladen, ein Panorama auf einen kleinen Bildausschnitt
zusammenzupressen,'? oder durch eine Vielzahl poetischer Figuren den Raum
fiir Traume, die Stille der Versenkung auf den Bildern zu ,,stéren*. Noch im
Jahr des Ramdohr-Streites entsteht Friedrichs bekanntestes Gemilde, das seine
Zeitgenossen durch die dargestellte Leere irritierte — der Médnch am Meer.20
Hier scheint der umgekehrte Weg gegangen worden zu sein, eine formliche
Dehnung der Landschaft, doch die karge, den Betrachter distanzierende Diine
entspricht einer Skizze von den Wanderungen auf Riigen. Wieder finden
wir eine Riickenfigur, einen Kapuziner, der Ziige des Malers trigt, aber im
Vergleich mit dem spiteren Wanderer weniger bildbeherrschend, weiter in
die Ferne geriickt, seinen Blick auf den dunkelsten Teil des Gemildes, den
Horizont des aufgewiihlten Meeres, geheftet. Wie Rontgenaufnahmen bei der
Restaurierung offenbarten, hat Friedrich, der ohne Vorzeichnung direkt auf
die Leinwand auftrug, an dieser Stelle ein im Sturm sinkendes Segelschiff
iibermalt, was einer traditionell erhabenen Szene entsprochen hiitte,?! die
dem Betrachter einen dsthetischen Schauer verschaffen sollte. Doch Friedrich
findet zu einer anderen, neuen Darstellungsweise, die kein narratives oder
anekdotisches Element mehr benotigt: dem gemalten Nichts.

Warum Nichts? — Der religiosen Bildtradition der allegorischen Darstellung
oder dem biblischen Historienbild steht der fundamentale Zweifel entgegen.
Nur im ,,vor sich sehen und ,,in sich sehen* liegt fiir den suchenden Maler
(oder Betrachter) Gewissheit, oder vielmehr eine Ahnung, nicht in der
Uberlieferung. Die Beschreibungen der biblischen Wunder wirken ebenso wie



die Gesiinge iiber die antiken Goétter wie ein ferner Zauber einer entriickten
Menschheit, aber statt der physischen Gegenwart herrscht das Schweigen
der Gotter. Der dussere Dialog zwischen Mensch und Gott ist einem inneren
Erlebnis der Natur gewichen, die erst in der Konfrontation mit dem Individuum
als Gegeniiber erkannt wird. Darum sind auch die Bilder Friedrichs lapidar
als Monch am Meer oder Wanderer iiber dem Nebelmeer betitelt, denn sie
verweisen nicht auf literarische Vorlagen, sondern erinnern an ein Seherlebnis,
sind ,,Betrachtungen* im eigentlichen Sinne. Jean-Luc Godard wandelt auf
dhnlichen gedanklichen Bahnen, indem er in einem Vorwort aus dem Off
Le Mépris* als die Geschichte des Blicks bezeichnet, und gleichzeitig den
selbstreflexiven Blick der Kamera in die Kamera zeigt. In den Odysseus-
Sequencen innerhalb des Filmes sind an Stelle der antiken Gétter nur
Statuen zu sehen, oder eine Nacktschwimmerin anstatt einer Sirene, eben nur
schweigende Abbilder statt literarisch motivierter Tricks. Mit Holderlin (auch
im franzosischen Original in deutsch) gesprochen: Nur durch Gottes Fehl, also
Abwesenheit, hilft der Gott dem Dichter, respektive Kiinstler.

Wirklich Nichts? — Natiirlich ist bei Friedrichs Mdnch am Meer eine
Kiistenszene erkennbar, ebenso wie der Horizont der Mittelmeeres bei der
Schlusszene von ,Le Mépris* als solcher deutlich bleibt, aber in beiden
Bildern geht es um das Dahinter oder Davor: um das Unsichtbare, oder
genauer noch, um die Darstellung des Unsichtbaren und Abwesenden. Der
Horizont bei ,,Le Mépris* mag allgemein fiir die Unendlichkeit stehen, kann
aber viel spezifischer als Reflexion iiber das Motiv der Heimkehr interpretiert
werden: der Tod am Ende der Irrfahrt, fiir den nach Ithaka heimkehrenden
Odysseus ebenso wie fiir die in ihren Gefiihlen und Erwartungen gefangene
Camille. Im Motiv der Heimkehr kann auch die Heimkehr des Menschen zur
Natur, die Uberwindung und Auflésung des Ich gesehen werden — der Horizont
als ersehnte Entgrenzung. Aus der Abschiedsszene selbst ldsst sich bei den
Uberlebenden die Besinnung auf ihre Aufgabe feststellen: das Beenden des
Films fiir Fritz Lang ebenso wie die Riickkehr zum Theater fiir Paul — eine
Form der inneren Heimkehr.

So wie Caspar David Friedrich im Prozess aus innerem Erlebnis, Detailstudie
der Natur und Erinnerung das monumentale Landschaftsbild als religioses
Andachtsgemilde zu etablieren sucht, findet Jean-Luc Godard anderthalb
Jahrhunderte spiter im Zoom auf die Natur ein Bild des Unsichtbaren — die
Ikonisierung der Landschaft im Cinemascope. Die kiinstlerische Umsetzung
des Punktes der absoluten Einsamkeit, ndamlich im Tode des Individuums, der
gleichzeitig dem ersehnten transitus von Mensch, Natur (und Gott) entspricht,
also des Momentes, der sich dem Erlebnisbericht und der eigentlichen
Darstellung entzieht, findet Ausdruck in einer Seelenlandschaft per se — dem
Meer.

Ole W. Fischer ist Architekt, Doktorand und Assistent fiir Architekturtheorie an der ETH Ziirich.

18 urspriinglich sollte das Bild dem schwedischen

Konig Gustav IV. Adolf gewidmet werden,
durch sich iiberstiirzende politische Ereignisse
wurde aber ein Andachtsbild fiir die Kapelle des
Tetschener Schloss daraus, wo es schliesslich,
ohne Friedrichs Wissen, im Schlafzimmer (!)
der Grifin Maria Theresa von Thun-Hohenstein
seinen langjihrigen Aufenthaltsort fand; heute
hingt es in der Dresdener Gemildegalerie;
siehe: Joseph Leo Koerner, S. 57ff

19 ,,Wo man durch Anhidufung von Gegenstinden

an einander hinter ein ander und iiber

einander die Bilder iiberladet, ich glaube
Reichhaltigkeit geben will. Denn was die
neueren Landschaftsmaler in der Natur in einen
Kreifl von 100 Graden gesehen pressen sie
unbarmherzig in den Sehwinkel von 45 Graden
zusammen. Und was also in der Natur durch
groBle Zwischenrdume getrinnt lag beriihrt
sich hier im gedringten Raume, iiberfiillt

und iibersittigt das Auge, und macht auf den
Beschauer einen widrigen beidngstigenden
Eindruck. Und das Elementh des Wassers

zieht immer den Kiirzeren dabei und das Meer
wird zur Pfiitze." Caspar David Friedrich,
Aufserungen

20 Caspar David Friedrich, Der Monch am Meer,

1809, Ol auf Leinwand, 110 x 171.5 cm,
Nationalgalerie Berlin

21 in der Theorie des Sublimen oder Erhabenen

wird immer wieder auf das Thema Schiffbruch
als Beispiel verwiesen, so bereits der antike
Dichter Lukrez in De rerum naturam, dann
Edmund Burke, Immanuel Kant, Friedrich
Schiller, etc. und dementsprechend sind die
gemalten Stiirme und Schiffskatastrophen

des 18. und 19. Jahrhunderts Legende; siche:
Johannes Grave, Caspar David Friedrich und
die Theorie des Erhabenen, Weimar: VDG,
2001, im Besonderen Kapitel IV und V




	Das Schweigen der Götter : Seelenlandschaften bei Caspar David Friedrich und Jean-Luc Godard

