
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2003)

Heft: 11

Artikel: Das Schweigen der Götter : Seelenlandschaften bei Caspar David
Friedrich und Jean-Luc Godard

Autor: Fischer, Ole W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ole W. Fischer Das Schweigen der Götter
Seelenlandschaften bei Caspar David Friedrich
und Jean-Luc Godard

Séquence 19/

Villa Malaparte, Toit
Extérieur Jour

32 transScape

174. Plan d'ensemble en plongée. A gauche l'escalier qui mène au toit terrasse. A droit se trouvent trois

réflecteurs posés sur le sol devant la villa. Au fond la mer. Paul vêtu d'un costume marron, une valise à la main.

Il pose sa valise et monte. Panoramique droit-gauche. Il croise Francesca qui descend.

Paul. On a téléphoné de Rome, CFin du panoramique de face. A droite et à gauche, les rochers, la

mer, les arbres. Plongée) ils SOIlt morts... (Francesca passe sans le regarder) Alors clU revoir.

Départ du panoramique ascendant, Paul monte vers le toit. Le panoramique s'arrête quand la caméra a rejoint
l'axe horizontal.

175. Plan de demi-ensemble. Travelling droite-gauche. Paul disparaît derrière muret. Devant des Chaises, une

jaune et une bleue. Paul réapparaît à mesure que le muret diminue.

Jean-Luc Godard (assistant off). Silence.

Porte-voix. Silenzio.
Au premier plan, entrant à gauche, Ulysse brandit son glaive, s'arrête en voyant Paul et sort àdroite. A droite

entre un technicien portant un parasol jaune, il se dirige vers la gauche. La scripte entre à gauche, vient vers
la droite. Fritz Lang apparaît à gauche assis sur un fauteuil, le technicien au parasol vient poser celui-ci
devant Fritz Lang. On découvre également la caméra entourée d'opérateurs, le perchman, l'assistant Jean-Luc
Godard.

Jean-Luc Godard. Le script.

Porte-voix. Guiseppe Copione.

Jean-Luc Godard. N'oublie pas les cadres, Carolus.
Pause mouvement de caméra. Paul arrive derrière Fritz Lang.

Paul. Monsieur Lang, je viens vous dire au revoir.
Fritz Lang se lève et lui serre la main.

Fritz Lang. Au revoir. Qu'est-ce vous ferez.

Jean-Luc Godard (aux opérateurs), le point...

Paul (un photographe de plateau les fixe sur sa pellicule). Je vais retourner à Rome.

Porte-voix. Il punto.

Paul. ...Je vais finir ma pièce de théâtre.

Porte-voix. Va bene.

Fritz Lang. Bon.

Paul. Et vous.

Fritz Lang. Je termine mon film, il faut toujours terminer qu'est-ce qu'on a
commencé.

Paul. Quel plan vous faites là

Fritz Lang. Le premier regard d'Ulysse quand il revoit sa patrie.



Jean-Luc Godard. Ulysse

Porte-voix (en italien)• UlySSC (La camérain effectue un panoramique et vient se placer de face).

Paul. Itaque (Ulysse arrive de la droite et vient se placer au fond, face à la mer, dos à la caméra)
Au revoir Monsieur Lang.

Fritz Lang. Au revoir, à bientôt j'espère.
Paul se dirige vers la droite sort du cadre. Travelling arrière panoramique gauche-droite. Fritz Lang lui fait
signe de la main.

Jean-Luc Godard. Ulysse vers la mer.

Porte-voix. Ulysse, verso il mare.

Jean-Luc Godard. Monsieur Lang, on est prêts.
Changement de direction du mouvement de caméra. Panoramique droit-gauche qui revient sur le plateau. Fritz
Lang s'avance vers la caméra in.

Fritz Lang. Merci

Jean-Luc Godard. Silence, on tourne

Porte-voix. Silenzio, si gira

Un assistant (en écho). Silenzio

Fritz Lang. Camera.

Jean-Luc Godard. Moteur.
Ulysse lève les bras au ciel, il face à la mer et marche latéralement.

Porte-voix. Motore

Opérateur. Parti to.

Porte-voix. Clap, 4 172, prima

Scripte. Avanti

Porte-voix. Actione

Jean-Luc Godard. Travelling (Fritz Langfait signe de la main pour le travelling).

Porte-voix. Carrello
Départ d'un travelling latéral droite-gauche qui vient couper la trajectaire du travelling de la caméra (in)
dirigépar Fritz lang. Au fur et à mesure sortent du cadre à droit: le photographe, Jean-Luc Godard, la sripte, le

clapman, Fritz Lang, le perchman, les deux opérateurs et la caméra, Ulysse de dos, les bras au ciel, tenant un

glaive; le travelling se termine sur un plan fixe: la mer blue (horizon aux deux tiers), le ciel blue.

Jean-Luc Godard (off). Silence

Porte-voix (off). Silenzio
176. Carton FIN en lettres bleu ciel surfond noir, fondu au noir.

transScape 33



1 Jean-Luc Godard, „Le Mépris", Paris: L'Avant-
Scène Cinéma No. 412/13; 1992, S. 84-86

2 in der Rolle des Assistenten von Fritz Lang
spielt Jean-Luc Godard sich selbst in einer

Umkehrung der tatsächlichen Verhältnisse auf
dem Set von „Le Mépris"

Die Schlusszene aus dem Film „Le Mépris" von Jean-Luc Godard (1963),
hier in voller Länge aus dem Drehbuch zitiert,1 endet mit einem Blick auf
das tyrrhenische Meer vom Dach der Villa Malaparte, einem Blick, der sich

im dunstblauen Unbestimmten des Horizonts verliert. Was war geschehen?

Nun, in erster Linie das tragische Ende einer Beziehung. Er (Paul, gespielt
von Michel Piccoli) nahm die unbequeme Aufgabe an, das Drehbuch

zur „Odyssee" nach dem Geschmack eines ungebildeten Produzenten

nachzubessern, um Ihr (Camille, gespielt von Brigitte Bardot) ein „besseres

Leben" in einem neuen Appartement zu bieten. Sie fühlt sich den Avancen
dieses Produzenten ungehindert ausgeliefert, und glaubt, von Ihm verkauft
worden zu sein. Ihr verletzter Stolz und seine Passivität führen zu einer Spirale
der Missverständnisse, Provokationen, Zurückweisungen und Kränkungen. Sie

brennt mit dem begierlichen Produzenten, der Sie eigentlich nicht interessiert,
nach Rom durch und beide kommen noch auf der Fahrt bei einem Autounfall
ums Leben. Auf Ihren Abschiedsbrief folgt der Anruf, und wir sind in der oben

zitierten Szene.

Ein zweiter Erzählstrang ist in der Welt der Filmproduktion selbst angesiedelt,
und thematisiert die Konfrontation von Kunst und Kommerz, personifiziert
vom altersweisen Gentleman-Regisseur Fritz Lang, der sich selbst spielt,2
und dem amerikanischen Produzenten. Dieser Konflikt erfährt eine Wende

und Lösung durch den Tod des Produzenten, nicht umsonst beginnt und
endet „Le Mépris" mit einer Filmeinstellung im Film. Im Gegenstand des

fiktiven Filmes, Homers sagenhafter Odyssee, liegt eine weitere Ebene von
„Le Mépris" verborgen, die sowohl die tragische Liebesgeschichte, als auch

die Satire auf das Filmbusiness kommentiert. Gerade die Schlusszene kann

man als ein Ruf- und Antwortspiel zwischen den Ebenen des Filmes lesen,
bei dem Regieanweisungen, mythischer Epos und Abschiedsszene ineinander

gewebt sind.

In der bildlichen Ausgestaltung der Schlusszene erscheint ein aus der romantischen

Malerei Caspar David Friedrichs vertrautes Motiv: die Rückenfigur vor
erhabener Landschaft. Godard (und sein Kameramann Raoul Coutard) zeigen
eine Einstellung, bei der sich die Kamera in Richtung des Endes der Terrasse

und somit zum Meer bewegt. Sie ist von einem unvermittelten Kontrast
zwischen der undeutlichen Ferne des Horizontes und dem nahen Vordergrund
des Schauspielerrückens geprägt, wodurch die Figuren als Objekte vor dem

hellen Hintergrund die Flächigkeit des Bildes unterstreichen. Zuletzt scheint

der Blick der Kamera über Terrasse und Figuren fortgesetzt im Meer zu enden,

innezuhalten und im visuellen Rauschen zu versinken. Die Konstruktion
dieses Bildes wird von Jean-Luc Godard zwar in all ihren Einzelteilen vor dem

Betrachter ausgebreitet, indem im Verlauf der Szene Odysseus als Schauspieler
erkennbar bleibt, ebenso herrscht Klarheit über den Ort, die Dachterrasse der

Villa Malaparte auf Capri, und die Entstehungszeit, ein modernes Filmset mit
allen prosaischen Utensilien wie Sonnenschirm, Kamera, Regieassistenten,
Tontechnikern und Kabelträgern. Dennoch gelingt die Illusion, gleitet unser
Blick von der Dachterrasse über die Rückenfigur ins Bodenlose, und mit

34 transScape



der Fokussierung auf das blaue unscharfe Flimmern des Horizontes scheint
der Ruf nach Stille auf dem Set nicht mehr zum Kontext des Filmteams zu

gehören: Silenzio!
Jean-Luc Godard lässt Fritz Lang im Gespräch mit Paul behaupten, dass

wilden ersten Blick des Odysseus auf seine Heimat sehen, die Insel Ithaka, nach

den Jahren der Irrfahrt ein Zeichen der Hoffnung, und somit das Ende des

fiktiven Films „Ulysse" mit dem Ende von „Le Mépris" zusammenfallen
würde. Aber eigentlich blicken wir auf das falsche Meer in die geographisch
falsche Richtung, und sehen - Nichts. Wie zum Beweis zoomt die Kamera bis

zur Grenze der Auflösung in die Tiefe und findet doch nur das beschriebene

blaue Ungewisse.
Der Anblick einer monumentalen Riickenfigur von erhöhter Warte und einer

vor ihr ausgebreiteten Landschaft, verbunden mit einem Sog in die Tiefe,
haben bei Caspar David Friedrich ein Pendant im Gemälde Der Wanderer

über dem Nebelmeer? Unvoreingenommen handelt Friedrichs Bild von
einem Wanderer, der am Gipfel innehält und ein Naturschauspiel beobachtet,
oder vielmehr davon, dass der Betrachter vor dem Bild Teil hat an dem

Betrachter im Bild, wobei der Augpunkt so gewählt ist, dass man scheinbar

hinter dem Wanderer zu schweben scheint, ähnlich der Kamerafahrt bei ,,Le

Mépris". Durch den dunklen Fels und die dunkle Kleidung des Wanderers

hebt sich dieser Vordergrund scherenschnittartig vor dem neblig-wolkigen
Hintergrund ab, doch ein genauerer Blick auf die dargestellte Landschaft
offenbart Unstimmigkeiten: Nach den Gesetzen der Perspektive müssten
die in die Bildtiefe gestaffelten Höhenzüge mit zunehmender Entfernung
sich dem Horizont annähern, oder ausgesprochen hoch sein. Aber auch die

Gestalt der einzelnen Höhenzüge, die sich Inseln gleich aus der Leere erheben,

will nicht recht zusammenpassen. Es besteht ein Konflikt zwischen den

schroffen Formationen des Wandererfelsens und den Höhenzügen der ersten

Hintergrundebene, gegenüber den bewaldeten, sanft fallenden Anhöhen,
und schliesslich der in der Tiefe angedeuteten Bergkuppe und Felsskulptur.

transScape 35

Der Wanderer über dem Nebelmeer von Caspar
David Friedrich, um 1818

3 Caspar David Friedrich, Der Wanderer über
dem Nebelmeer, um 1818, Öl auf Leinwand,
74.8 x 94.8 cm, Hamburger Kunsthalle



4 die dargestellten Landschaftselemente
stammen von Wanderungen in der Rhön, dem

Elbsandsteingebirge und dem Harz
5 gerade in der Theorie der Romantik spielt der

Künstler als Genie die Rolle einer freien, aus
sich selbst schöpfenden Natur, die durch Regeln
der Tradition der Nachahmung höchstens
beschränkt werden würde

6 „Also ist die Erhabenheit in keinem Objekt
der Natur, sondern nur in unserem Gemüte

enthalten, sofern wir der Natur in uns, und
dadurch der Natur (sofern sie auf uns einfließt)
außer uns, überlegen zu sein uns bewußt
werden können."
„Die Stimmung des Gemüts zum Gefühl des

Erhabenen erfordert eine Empfänglichkeit
desselben für Ideen; denn eben in der

Unangemessenheit der Natur zu den letzteren,
mithin nur unter der Voraussetzung derselben,
und der Anspannung der Einbildungskraft,
die Natur als ein Schema für die letzteren

[d.h. die Ideen] zu behandeln, besteht das

Abschreckende für die Sinnlichkeit, welches
doch zugleich anziehend ist: weil es eine
Gewalt ist, welche die Vernunft auf jene ausübt,

nur um sie ihrem eigentlichen Gebiete (dem
praktischen) angemessen zu erweitern, und
sie auf das Unendliche hinaussehen zu lassen,
welches für jene ein Abgrund ist." Immanuel
Kant, Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe
Band X, Hrsg. Wilhelm Weischedel, Frankfurt:
Suhrkamp, 1974, S. 189f (1790, S. 109f)

7 hierin liegt die kunstgeschichtliche Radikalität
der Bilder Caspar David Friedrichs, die mit
der klassischen akademischen Tradition der
Landschaftsmalerei des 16.-18. Jahrhunderts
brechen: Traditionell war das Landschaftsgenre
entweder als Hintergrund einer religiösen oder

mythologischen Szene gebraucht (und damit
zweitrangig), oder erfolgte die Wiedergabe
(oder vielmehr Komposition) der Landschaft
in einer vorgegebenen Ausdrucksweise

gemäss der Moduslehre, z.B. dem pastoralen
oder dorischen Modus, d.h. sollte als ein
vollkommener Ausdruck einer kodifizierten
Stimmungslage entsprechen, etwa ähnlich
den Dur- oder Moll-Tonarten der klassischen
Musik. So ist die Kritik Friedrichs gerade an
der braunen Farbgebung und schematischen

Darstellung der Bäume bei den Bildern
Lorrains oder Poussins zu verstehen, als ein
Beharren auf die Grundlage eines genauen
Naturstudiums statt der symbolhaften oder

typisierenden Wiedergabe idealer Landschaften

Die scheinbare Landschaft ist aus einzelnen Kulissen zusammengeschoben,
wobei die „Zwischenräume" mit Nebel aufgefüllt sind und räumliche Tiefe
durch Überlappung und abnehmende Genauigkeit der Wiedergabe suggeriert
wird - eine Lesart, die sich beim Blick in Friedrichs Skizzenbücher bestätigt.4
Zwar entstammen die Einzelelemente in den Bildern Friedrichs alle dem

Naturstudium, aber im Sinne romantischer Ästhetik beschränkt sich der Maler
nicht auf die Nachahmung der geschaffenen Natur (natura naturata), sondern

versucht die Prozesse des Wachstums und der Entstehung der Formen zu

übernehmen, und schafft selbst mit den Prinzipien der Natur (natura naturalis).5
Diese Technik der Collage einzelner, der „Wirklichkeit" exakt entnommener

Gebirgselemente zu einer fiktiven Landschaft ermöglicht Caspar David
Friedrich eine streng axial-symmetrische Bildkomposition: Die Fluchtlinien
der Höhenzüge treffen sich im Rücken der Zentralfigur des Wanderers, womit
sich das Verhältnis von Figur und Grund umkehrt und die Landschaft aus

der Figur heraus zu entstehen scheint, als eine Projektion des Wanderers.
So kann man Der Wanderer über dem Nebelmeer als eine Reflexion über
die subjektive Wahrnehmung lesen, indem das Verhältnis von betrachtendem

Subjekt - der Wanderer - und angeschautem Objekt - der Natur - als ein
Produkt der Vorstellung und Erinnerung des Subjektes thematisiert wird, und

die Landschaft sich als Konstrukt oder Emanation des Individuums erweist.
Das Erhabene des Bildes liegt nicht in der Natur selbst verborgen, besitzt somit
keinen Anspruch auf Allgemeingültigkeit unabhängig von der Beobachtung,
sondern entsteht erst durch die Form der persönlichen Betrachtung, oder in
der Sprache der Zeit: „im Gemüth".6 Diese individualisierte Ideenkunst geht
einher mit einem Bemühen um Genauigkeit in der Abbildung, jeder Baum,

jeder Stein und jede Gebirgslinie hat ein konkretes Vorbild in der Natur, Friedrichs

Malweise behauptet die Einmaligkeit jedes einzelnen Elementes bei der

Fragmentierung des Ganzen.7

Wenn man zusätzlich berücksichtigt, dass zwischen den Naturstudien und
den Gemälden Friedrichs zum Teil Jahrzehnte liegen, die Landschaften somit
nicht „nach der Natur" gemalt, sondern das Erlebnis über den Filter der

Zeichnung erst in der Erinnerung neu entsteht, kommt man einem weiteren
Thema des Bildes näher - der Zeit.8 Bisher habe ich die Figur des Wanderers
als alter-ego des Malers gesetzt, aber es gibt eine Tradition der Interpretation,
die in der grünen Kleidung eine Uniform preussischer Freiwilliger aus den

napoleonischen Befreiungskriegen und im Wanderer den Oberst von Brincken
erkennt, der 1813 oder 1814 gefallen war, womit das Bild Friedrichs von
1818 zu einem patriotischen Erinnerungsmal würde.9 Unabhängig von der
tatsächlichen Identität des Wanderers, zu der keine Äusserung Friedrichs
überliefert ist, speisst sich ein Teil der Faszination der Rückenfigur aus

der Anonymität des abgewendeten Betrachters, aus der thematisierten
Abwesenheit des Blickes - jenes Blickes, dem die Vision einer Landschaft

überhaupt erst entspringt.
Das Motiv des Wanderers ist ein Topos in der Literatur der Romantik,
in welchem sich klassische Vorstellung von der „Lebensreise" und der

vorübergehenden Vergänglichkeit menschlicher Existenz (Odyssee) mit

36 transScape



rousseauscher Naturbegeisterung und subjektiver Empfindsamkeit mischen,
aber in den Bildern Friedrichs erscheint der Mensch als modern gekleideter
Städter oder Mönch, als Wanderer in der Natur, von der er kein Teil mehr ist

(im Gegensatz zu den Schäfern, Bauern oder antiken Göttern der klassischen

Landschaftsmalerei) und der er als betrachtendes Subjekt gegenübertritt.
Erst diese Trennung, die Entfremdung, ermöglicht den sentimentalen Blick
auf ein verschlossenes, bedeutungsvolles Gegenüber10 und konstituiert die

kontemplative Haltung der Anschauung, aus der in der Erinnerung des erlebten
Fremdseins die Landschaft als Bild entsteht. Der Blick ist sentimental, weil die

Trennung von der Natur als schmerzhaft empfunden wird - man könnte die

Bewegung der Romantik als ein Streben nach dem verlorengegangen Sinn der

Welt nennen - und weil die verflossene Zeit als Historie in das Bewusstsein

der Epoche tritt, d.h. die politischen, sozialen und kulturellen Umwälzungen
nach der Französischen Revolution als Bestätigung der historischen These von
der ständigen Veränderung und Veränderbarkeit der Welt empfunden werden,
die ein Gefühl der Einsamkeit, der Ungewissheit und des Zu-Spät-Kommens
hinterlassen. Für die Sehnsucht des romantischen Wanderers nach einer

Überschreitung dieser Grenze, nach einer Überwindung der menschlichen

Existenzform des Individuums, d.h. des Geteilten und Vereinzelten, und nach

einer Auflösung der Zeit (und somit nach dem Nicht-Sein, dem Tod) entsprach
die Landschaft einer Projektionsfläche, die mehr noch als das traditionelle
religiöse Tafelbild Transzendenz auszudrücken vermochte.

Caspar David Friedrich reüssierte im weihnachtlichen Dresden 1808 als Maler
mit einer Landschaft als Andachtsbild, dem Kreuz im Gebirge oder Tetschener
Altar11 - und löste eine wütende Debatte in den Journalen der Zeit zwischen
Vertretern des akademischen Klassizismus und Anhängern der Romantik aus.12

Während die romantischen Verteidiger Friedrichs sich vage auf Originalität
und Freiheit des Genies und eine subjektivistische Ästhetik beriefen, lieferte
der konservative Kritiker von Ramdohr eine ausführliche Bildbesprechung, in
der er die „Fehler" und „Verstösse" Friedrichs gegen den Kanon der Malerei
penibel auflistet.13 Am schwersten wiegt der Vorwurf gegen die Absicht des

Bildes: „In der Tat, es ist eine wahre Anmaßung, wenn die Landschaftsmalerei
sich in die Kirchen schleichen und auf Altäre kriechen will." Aber genau
hierin liegt das romantische Projekt Friedrichs, in einer Aufwertung des

Landschaftsbildes als Spiegel der Seele.14 Das Bild der erlebten Natur soll

von dem Verborgenen sprechen, das sich ausserhalb des Möglichkeiten der

eigentlichen Abbildbarkeit erstreckt. In einer idealistischen Gleichsetzung
von innerer und äusserer Natur werden subjektive Erlebnisse der religiösen
Versenkung und des spirituellen Übergangs - transitas - mittels realistischer

Abbildung objektiver Gegenstände ausgedrückt,15 wodurch das Bild, die

gemalte Landschaft, mehr Bedeutung trägt als die betrachtete Natur allein - die

Landschaft erscheint ikonisiert. Für Das Kreuz im Gebirge setzt Friedrich noch
den Rahmen als Träger allegorische Zeichen ein, um die Bedeutung des Bildes

zu klären, ebenso wie er auf anderen Bildern gotische Kathedralen als Symbol
des christlichen Glaubens verwendet, aber im Zuge der Auseinandersetzung
um die Andachtslandschaft sind von Friedrich verschiedene Auslegungen des

8 „Eine schwere Ungewissheit tritt ein, so oft
der Geist sich überfordert fühlt, wenn er, der

Forscher, zugleich die dunkle Landschaft ist, in
der er suchen soll und wo das ganze Gepäck,
das er mitschleppt, keinen Wert für ihn hat.

Suchen? Nicht nur das: Schaffen. Er steht vor
einem Etwas, das noch nicht ist, und das doch

nur er in seiner Wirklichkeit erfassen und
dann in sein eigenes Licht rücken kann." Die
Recherche Marcel Prousts ist ein vollendetes

Beispiel dieses Prozesses der kreativen

Erinnerung, der Retrospektive: Marcel Proust,

Aufder Suche nach der verlorenen Zeit. Band
1: In Swanns Welt. 1. Teil: Combray, Deutsch

von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt: Suhrkamp,
2000, S. 64

9 siehe Joseph Leo Koerner, Caspar David
Friedrich. Landschaft und Subjekt, München:
Wilhelm Fink, 1998, S. 203f

10 dieses Gegenüber kann sowohl die Natur, als

auch die ferne Geschichte des Mittelalters (das
Zeitalter der sogenannten Primitiven) oder ein

mystisches Gottesverständnis sein
11 Caspar David Friedrich, Das Kreuz im Gebirge

(Tetschener Altar), 1807-08, Öl auf Leinwand,
115 x 110.5 cm, Dresden, Gemäldegalerie Neue

Meister; das Gemälde mit dem von Friedrich in

Auftrag gegebenen allegorischem Goldrahmen
befand sich von 1809-1921 auf dem Tetschener
Schloss im Besitz der Familie von Thun-
Hohenstein

12 im Frühjahr 1809 erschienen zahlreiche
Artikel in den Zeitschriften des aufgeklärten
Bürgertums: Zeitung für die elegante Welt,

Journal des Luxus und der Moden, und der von
Kleist herausgegebenen Literaturzeitschrift
Phoebus', Friedrichs Bild war zu einem
Testfall für die Befürworter und Gegner der
romantischen Kunst per se geworden

Caspar David Friedrich, Das Kreuz im Gebirge
(Tetschener Altar), 1807-08

transScape 37



13 Friedrich Wilhelm Basilius von Ramdohr,
Über ein zum Altarblatte bestimmtes

Landschaftsgemälde von Herrn Friedrich
in Dresden, und über Landschaftsmalerei,
Allegorie und Mystizismus überhaupt, in:

Zeitung für die elegante Welt, 1809, Nr. 12-15,

nachgedruckt in: Werner Hoffmann, „Caspar
David Friedrich. Naturwirklichkeit und

Kunstwahrheit," München: C. H. Beck, 2000,

Anhang S. 275ff
14 „Daß die Kunst aus den inneren des Menschen

hervor gehen muß, ja von seinen sittlich
religiösen Werth abhängt ist manchen ein

thörigt Ding. Denn wie nur ein ungetrübter
Spiegel ein reines Bild wieder geben kann;
so kann auch nur aus einer reinen Seele

ein wahrhaftes Kunstwerk hervor gehen."
„Der edle Mensch (Mahler) erkennt

in allem Gott, der gemeine Mensch (auch
Mahler) sieht die Form nicht den Geist."
Caspar David Friedrich, Äußerungen bei der
Betrachtung einer Sammlung von Gemählden

von größtentheils noch lebenden und unlängst
verstorbenen Künstlern, bearbeitet und hrsg.
Gerhard Eimer / Günther Rath, „Caspar David
Friedrich. Kritische Edition der Schriften des

Künstlers und seiner Zeitzeugen I," Frankfurt:
Kunstgeschichtliches Institut der Johann

Wolfgang Goethe Universität, 1999, S. 34
15 „Der Mahler soll nicht bloß mahlen was er vor

sich sieht, sondern auch was er in sich sieht.
Sieht er aber nichts in sich so unterlasse er auch

zu mahlen was er vor sich sieht." Caspar David
Friedrich, Äußerungen, S. 116

16 Friedrich Wilhelm Basilius von Ramdohr,
Über ein zum Altarblatte bestimmtes

Landschaftsgemälde von Herrn Friedrich
in Dresden, und über Landschaftsmalerei,
Allegorie und Mystizismus überhaupt, in:

Zeitung für die elegante Welt, 1809, zitiert
nach: Joseph Leo Koerner, S. 144

17 Christian August Semmler (nach einem Brief
Caspar David Friedrichs vom 8.02.1809),
Journal des Luxus und der Moden, 1809, zitiert
nach: Joseph Leo Koerner, S. 159

Caspar David Friedrich, Der Mönch am Meer,
1809

Gemäldes überliefert: zum ersten eine Beschreibung der frühmorgendlichen
Wanderung im dunklen Gebirge, und die Überraschung, als die hinter dem

Berg aufgehende Sonne ein Gipfelkreuz beleuchtet - worin der Wanderermaler
eine Vermittlung des göttlichen Lichtes durch Jesus und eine Analogie des

Abendmahles erblickt;16 zum zweiten, eine Abendszene als der Blick auf eine

von Gott verlassene Welt, in der nur noch die angestrahlte (aber abgewandte)

Heilandsfigur Hoffnung aufErlösung bieten kann, ohne eine letzte Gewissheit.17

In dieser zweiten, moderneren Lesart ist der christliche Glaube, ebenso wie
die antike Mythologie, nur noch als Geschichte präsent, der Mensch wandelt
einsam zwischen Objekten einer Schöpfung, von der die Götter ihren Blick
abgewendet haben und keinen Trost spenden können, da sie selbst sterblich

geworden sind. Der Widerspruch zwischen Morgenröte und Götterdämmerung
in der vom Künstler selbst gegebenen Auslegung entspricht dem semantischen

Zirkelschluss des Bildes selbst, in dem sich Rahmen, Landschaft und Exegese
wechselweise kommentieren, und wiederum in Konflikt mit der Auftrags- und

Entstehungsgeschichte geraten;18 jedoch scheint gerade in der Offenheit der

Bedeutungen, in der Überdeterminierung des Bildes eine Eigenschaft gelegen

zu haben, die der neuen Ästhetik der Romantik Ausdruck verleihen konnte,
und die Kunstkritik als poetisches Metier etablieren half.

Der Schritt zur Subjektivierung der Frage der Interpretation der Kunst geht
einher mit einer Reduktion der darstellerischen Mittel. Nicht umsonst kritisiert
Caspar David Friedrich die Unsitte seiner Vorgänger und Zeitgenossen, die

Landschaftsbilder zu überladen, ein Panorama auf einen kleinen Bildausschnitt
zusammenzupressen,19 oder durch eine Vielzahl poetischer Figuren den Raum

für Träume, die Stille der Versenkung auf den Bildern zu „stören". Noch im
Jahr des Ramdohr-Streites entsteht Friedrichs bekanntestes Gemälde, das seine

Zeitgenossen durch die dargestellte Leere irritierte - der Mönch am Meer}0
Hier scheint der umgekehrte Weg gegangen worden zu sein, eine förmliche

Dehnung der Landschaft, doch die karge, den Betrachter distanzierende Düne

entspricht einer Skizze von den Wanderungen auf Rügen. Wieder finden

wir eine Rückenfigur, einen Kapuziner, der Züge des Malers trägt, aber im
Vergleich mit dem späteren Wanderer weniger bildbeherrschend, weiter in
die Ferne gerückt, seinen Blick auf den dunkelsten Teil des Gemäldes, den

Horizont des aufgewühlten Meeres, geheftet. Wie Röntgenaufnahmen bei der

Restaurierung offenbarten, hat Friedrich, der ohne Vorzeichnung direkt auf
die Leinwand auftrug, an dieser Stelle ein im Sturm sinkendes Segelschiff
übermalt, was einer traditionell erhabenen Szene entsprochen hätte,21 die

dem Betrachter einen ästhetischen Schauer verschaffen sollte. Doch Friedrich
findet zu einer anderen, neuen Darstellungsweise, die kein narratives oder

anekdotisches Element mehr benötigt: dem gemalten Nichts.

Warum Nichts? - Der religiösen Bildtradition der allegorischen Darstellung
oder dem biblischen Historienbild steht der fundamentale Zweifel entgegen.
Nur im „vor sich sehen" und „in sich sehen" liegt für den suchenden Maler
(oder Betrachter) Gewissheit, oder vielmehr eine Ahnung, nicht in der

Überlieferung. Die Beschreibungen der biblischen Wunder wirken ebenso wie

38 transScape



die Gesänge über die antiken Götter wie ein ferner Zauber einer entrückten
Menschheit, aber statt der physischen Gegenwart herrscht das Schweigen
der Götter. Der äussere Dialog zwischen Mensch und Gott ist einem inneren
Erlebnis der Natur gewichen, die erst in der Konfrontation mit dem Individuum
als Gegenüber erkannt wird. Darum sind auch die Bilder Friedrichs lapidar
als Mönch am Meer oder Wanderer über dem Nebelmeer betitelt, denn sie

verweisen nicht auf literarische Vorlagen, sondern erinnern an ein Seherlebnis,
sind „Betrachtungen" im eigentlichen Sinne. Jean-Luc Godard wandelt auf
ähnlichen gedanklichen Bahnen, indem er in einem Vorwort aus dem Off
„Le Mépris" als die Geschichte des Blicks bezeichnet, und gleichzeitig den

selbstreflexiven Blick der Kamera in die Kamera zeigt. In den Odysseus-

Sequencen innerhalb des Filmes sind an Stelle der antiken Götter nur
Statuen zu sehen, oder eine Nacktschwimmerin anstatt einer Sirene, eben nur
schweigende Abbilder statt literarisch motivierter Tricks. Mit Hölderlin (auch
im französischen Original in deutsch) gesprochen: Nur durch Gottes Fehl, also

Abwesenheit, hilft der Gott dem Dichter, respektive Künstler.

Wirklich Nichts? - Natürlich ist bei Friedrichs Mönch am Meer eine

Küstenszene erkennbar, ebenso wie der Horizont der Mittelmeeres bei der

Schlusszene von „Le Mépris" als solcher deutlich bleibt, aber in beiden
Bildern geht es um das Dahinter oder Davor: um das Unsichtbare, oder

genauer noch, um die Darstellung des Unsichtbaren und Abwesenden. Der
Horizont bei „Le Mépris" mag allgemein für die Unendlichkeit stehen, kann
aber viel spezifischer als Reflexion über das Motiv der Heimkehr interpretiert
werden: der Tod am Ende der Irrfahrt, für den nach Ithaka heimkehrenden

Odysseus ebenso wie für die in ihren Gefühlen und Erwartungen gefangene
Camille. Im Motiv der Heimkehr kann auch die Heimkehr des Menschen zur
Natur, die Überwindung und Auflösung des Ich gesehen werden - der Horizont
als ersehnte Entgrenzung. Aus der Abschiedsszene selbst lässt sich bei den
Überlebenden die Besinnung auf ihre Aufgabe feststellen: das Beenden des

Films für Fritz Lang ebenso wie die Rückkehr zum Theater für Paul - eine

Form der inneren Heimkehr.

So wie Caspar David Friedrich im Prozess aus innerem Erlebnis, Detailstudie
der Natur und Erinnerung das monumentale Landschaftsbild als religiöses
Andachtsgemälde zu etablieren sucht, findet Jean-Luc Godard anderthalb
Jahrhunderte später im Zoom auf die Natur ein Bild des Unsichtbaren - die

Ikonisierung der Landschaft im Cinemascope. Die künstlerische Umsetzung
des Punktes der absoluten Einsamkeit, nämlich im Tode des Individuums, der

gleichzeitig dem ersehnten transitus von Mensch, Natur (und Gott) entspricht,
also des Momentes, der sich dem Erlebnisbericht und der eigentlichen
Darstellung entzieht, findet Ausdruck in einer Seelenlandschaft per se - dem

Meer.

18 ursprünglich sollte das Bild dem schwedischen

König Gustav IV. Adolf gewidmet werden,
durch sich überstürzende politische Ereignisse
wurde aber ein Andachtsbild für die Kapelle des

Tetschener Schloss daraus, wo es schliesslich,
ohne Friedrichs Wissen, im Schlafzimmer
der Gräfin Maria Theresa von Thun-Hohenstein
seinen langjährigen Aufenthaltsort fand; heute

hängt es in der Dresdener Gemäldegalerie;
siehe: Joseph Leo Koerner, S. 57ff

19 „Wo man durch Anhäufung von Gegenständen
an einander hinter ein ander und über
einander die Bilder überladet, ich glaube
Reichhaltigkeit geben will. Denn was die

neueren Landschaftsmaler in der Natur in einen
Kreiß von 100 Graden gesehen pressen sie

unbarmherzig in den Sehwinkel von 45 Graden

zusammen. Und was also in der Natur durch
große Zwischenräume getrännt lag berührt
sich hier im gedrängten Räume, überfüllt
und übersättigt das Auge, und macht auf den
Beschauer einen widrigen beängstigenden
Eindruck. Und das Elementh des Wassers

zieht immer den Kürzeren dabei und das Meer
wird zur Pfütze." Caspar David Friedrich,
Äußerungen

20 Caspar David Friedrich, Der Mönch am Meer,

1809, Öl auf Leinwand, 110 x 171.5 cm,
Nationalgalerie Berlin

21 in der Theorie des Sublimen oder Erhabenen

wird immer wieder auf das Thema Schiffbruch
als Beispiel verwiesen, so bereits der antike
Dichter Lukrez in De rerum naturam, dann

Edmund Burke, Immanuel Kant, Friedrich
Schiller, etc. und dementsprechend sind die

gemalten Stürme und Schiffskatastrophen
des 18. und 19. Jahrhunderts Legende; siehe:

Johannes Grave, Caspar David Friedrich und
die Theorie des Erhabenen, Weimar: VDG,
2001, im Besonderen Kapitel IV und V

Ole W. Fischer ist Architekt, Doktorand und Assistent für Architekturtheorie an der ETH Zürich.

transScape 39


	Das Schweigen der Götter : Seelenlandschaften bei Caspar David Friedrich und Jean-Luc Godard

