Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2003)

Heft: 10

Artikel: Die Gedanken tragen weiss : drei Hauser, ein Bild und ein Mythos
Autor: Fischer, Ole W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-918842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ole W. Fischer

Rachel Whiteread, ,,House*, Grove Road, London,
1993

1

Rachel Whiteread, ,,House*, 1993, 193 Grove
Road, London E3 (abgerissen Januar 1994)
Rachel Whiteread, ,,Ghost*, 1990, The Saatchi
Gallery, London

Die urspriinglichen Bewohner fiihlten sich
durch die Arbeit blossgestellt und in ihrer
Privatsphire enthiillt.

4 Weswegen die Kiinstlerin dem Versuch, die
Arbeit vor dem Abriss zu retten und abzutrans-
portieren energisch entgegengetreten ist; heute
befindet sich ein innerstiddtischer Park auf dem
Geldnde des Quartiers.

[

w

1 30 transAktion

Die Gedanken tragen weiss
Drei Hauser, ein Bild und der Mythos

Arthur Schopenhauer zeichnete einst das Bild der Genialen-Republik, in der
die ,,grossen Individuen* unabhingig vom Alltagsgeschehen und von ihrer
tatsdchlichen Lebenszeit untereinander in einem anhaltendem Dialog durch
die Jahrtausende stiinden. Vielleicht irrte Schopenhauer in der romantischen
Uberbewertung des Individuums, aber dass die Welt der Gedanken ungleich-
zeitig ist, und in den Werken der Kunst die Fragen menschlicher Existenz erin-
nert werden, bilden den Ausgangspunkt dieser Lektiire der Hiillen, Oberflichen
und Geschichte(n).

Houses

Ende 1993 wurden im Londoner East End die Innenrdume eines kleinen
victorianischen Reihenhauses mit Beton ausgegossen, und mit der so mani-
festen Plastik, schlicht ,,House* betitelt, betrat die englische Bildhauerin Rachel
Whiteread das internationale Kunstparkett.! Erméglicht durch den Flichen-
abriss eines Arbeiterquartiers aus dem 19. Jahrhundert, in dessen unmittelbarer
Nihe die Kiinstlerin selbst aufgewachsen war, konnte Rachel Whiteread ihre
Versinnbildlichung des Unsichtbaren auf der Ebene eines Hauses vollenden.
Sie hatte dieses Thema mit fragmentarischen Abgiissen ihres eigenen
Korpers begonnen, mit der Verrdumlichung der unheimlichen Innenwelten
von Kleiderschrinken, Matratzen und anderen Alltagsobjekten fortgesetzt
und bis zu dem tafelweisen Gipsreliefabguss eines Innenraumes mit dem
Titel ,,Ghost“ weitergefiihrt.> Whitereads Interesse richtet sich neben dem
Kippeffekt von Positiv und Negativ auf das Konservieren oder Petrifizieren
menschlich-allzumenschlicher Gebrauchsspuren, und damit auf den Inbegriff
dessen, was Walter Benjamin als das Wesen biirgerlichen Wohnens ausmachte.
Bei ,,House* wurde die Plastik aus dem Gebdude herausgeschilt, d.h. die
eigentlichen Winde des Hauses als Hiille abgezogen, und lediglich die
Abdriicke auf der Oberfliche sprechen von der Abwesenheit des Hauses
(und der Bewohner)?, aber auch von dem Abwesenden an sich. ,,House*
zeigt die Januskopfigkeit der monumentalen Kunst, die sowohl ein Gefiss
der Vergangenheit und des Verlustes ist, als auch ein Vektor in die Zukunft
sein mochte, mit dem Anspruch, das Gedenken zu prigen, die Erinnerung zu
animieren, einen Mythos zu griinden — und so am meisten iiber die Absichten
der Gegenwart offenbart.

Innerhalb der Arbeit von Rachel Whiteread ist eine Akzentverschiebung
zu verzeichnen: wihrend ihre frilhen Arbeiten ihren eigenen Korper oder
Kindheitserinnerungen an das elterliche Bett oder den familidren Klei-
derschrank thematisieren, und ,,House‘ noch an das Milieu und die Nach-
barschaft gebunden ist,* verschiebt sich der Fokus ihrer neueren Objekte
hin zum Allgemeingiiltigen, Uberpersonlichen. Das Holocaust-Mahnmal auf
dem Judenplatz in Wien reprisentiert als Ausdruck der institutionalisierten
kollektiven Erinnerung in einer Stadt der Téter einen Spezialfall.



Mit dieser Entwicklung geht eine Verinderung der Arbeitsmethode einher,
indem eine synthetische, aus symbolisch aufgeladenen Einzelteilen zusammen-
gefiigte Bildidee den Abguss einer konkreten vorgefundenen Hohlform ersetzt.
Das Reservoir dieser kollektiven Metaphern speist sich aus den ,,Erziahlungen*
der Gesellschaft, wie der Psychoanalyse, der Kunst- und Mediengeschichte
und dem Mythos, wobei alle drei miteinander dicht verwoben sind. Auch ein
intimes Werk wie ,,House® wird durch die Verallgemeinerung der personlichen
Aussage zur Kunst — ungefihr so, wie Nietzsche in der Tragodienschrift das
lyrische ,,Ich* als Medium eines allgemein menschlichen Verlangens oder
Leidens beschreibt.’

Gelbes Haus

1999 wurde in der Graubiindner Gemeinde Flims ein Umbau fertiggestellt,
der ebenfalls ein Wohnhaus des 19. Jahrhunderts in eine Bauskulptur des
beginnenden 21. Jahrhunderts iiberfiihrt hat. Dem Architekten Valerio Olgiati
gelang es, das bestehende, im Verfall begriffene baumeisterliche Wohnge-
biude, das ,,Gelbe Haus®, durch eine Reihe radikaler Eingriffe vollig umzu-
gestalten, und die Spuren seiner fritheren Erscheinung und Nutzung nahezu
zu tilgen. Das Gebéude verstort durch sein ruppiges Ausseres. Es tritt einem
gleichsam ein gehduteter Putzbau entgegen, dessen alte innere Struktur aus
Bruchsteinmauerwerk, Holzstdnderkonstruktion und Ausfachung offen-
gelegt wurde und dessen neue Bauteile — die Ortbetonplomben um die
redimensionierten Offnungen und der zum Dach abschliessende Trauf-
ringanker — eingefiigt wurden. Aus der Ferne wird die korperliche Prisenz
des Bauwerkes durch die verkleinerten und tiefer in die Wand gelegten
Fenster, den kubischen oberen Abschluss, das zum Himmel vermittelnde
flache Zeltdach und die einheitlich hochweisse Kalkschlimme gesteigert. Es
werden die melancholischen Bilder einer architettura metafisica evoziert. Aus
der Nihe erzihlt die geschundene, abgezogene Putzhiille vom schmerzhaften
Prozess der ,,Entkernung* im Innern.

Haut

Es konnte aber auch sein, dass diese fehlende Haut noch von ganz anderen
Geschichten spricht, von élteren, poetischen oder personlichen, diskreteren
Erzihlungen. Die Metapher der Enthdutung oder Schindung, und eine
Beschreibung von Werken der bildenden Kunst und Architektur kann nur
innerhalb der Grenzen der Sprache vonstatten gehen und ist kunstgeschichtlich
mit der Darstellung des griechischen Mythos von Marsyas und Apollon
verbunden.® Ausgangslage bildet ein Musikwettstreit, in welchem der
flotenspielende Satyr Marsyas den olympischen Gott der Musik Apollon
herausfordert, (natiirlich) verliert, zur Strafe an einen Baum gefesselt und
bei lebendigem Leib geschunden wird. Bereits in der Antike fand der Mythos
verschiedene Auslegungen und Darstellungen in den friithen Fassungen des

,,Gelbes Haus*, Flims, vor dem Umbau

Valerio Olgiati, ,,Gelbes Haus", Flims, 1995-1999,
aus: Heinrich Helfenstein: ,,Das gelbe Haus in
Flims*, in: Kunsthaus Bregenz/archiv kunst
architektur (Hrsg.): Valerio Olgiati. Das Gelbe
Haus, Ostfildern: Hatje Cantz, 2000

w

Friedrich Nietzsche: ,,Die Geburt der Tragodie*
in: Friedrich Nietzsche: Simtliche Werke.
Kritische Studienausgabe in 15 Binden (KSA),
Band 1; Colli/Montinari (Hrsg.) Berlin/New
York: Walter de Gruyter, 1988 (1999), S. 45ff.
Heinrich Helfenstein: ,,Das gelbe Haus in
Flims*, in: Kunsthaus Bregenz/archiv kunst
architektur (Hrsg.): Valerio Olgiati. Das Gelbe
Haus, Ostfildern: Hatje Cantz, 2000, S. 19ff.

=2

transAktion 1 31



7 Publius Ovidius Naso: Metamorphoseon
libri, hrsg. und iibersetzt von: Gerhard Fink,
Diisseldorf/Ziirich: Artemis & Winkler, 1999
Vergleichbar Vergils Zwolf Gesingen der
Aeneis, welche die romische Geschichte von
der sagenhaften Odyssee bis zu Imperator
Augustus als gottergewollte Entwicklung
darlegen und so zum Nationalepos der Romer
der Kaiserzeit wurden.

Die Verbannung nach Tomi am Schwarzen

Meer wird mit Ovids Ars Amatoria — der

Liebeskunst — begriindet, einem vordergriindig

erotischen Ratgeber, der aber eine, teils

auch augenzwinkernde, Hymne an die Liebe

darstellt, und das, obwohl dieses Buch

bereits acht Jahre vor den Metamorphosen

erschien; es halten sich auch Geriichte um

eine Mitwisserschaft Ovids an amourtsen

Skandalen des Kaiserhauses.

10 Piers B. Rawson, The Myth of Marsyas in the
Roman Visual Arts. An Iconographic Study,
Oxford: 1987

11 In diesem Zusammenhang wird
verschiedentlich auf die Parallele von
Enthdutungsdarstellungen in der Kunst und die
Anfinge der Anatomie hingewiesen, die die
Kunst als ein Rechtfertigungsinstrument des
Tabubruchs der Leichenschidndung vorstellt.
Mit der allseitigen Akzeptanz der Medizin als
Wissenschaft entfiel der Rechtfertigungsdruck
und somit die Notwendigkeit der mytho-
logisch abgesicherten Darstellung;
Zusammenfassend siehe: Claudia Benthien:
Haut. Literaturgeschichte — Korperbilder
— Grenzdiskurse, Hamburg: Rowohlt, 1999;
besonders Kapitel 4, Hiutungen. Enthiillung,
Folter, Metamorphose, S. 76ff.

12 Tiziano Vecellio (1476(?)-1576),

»Apollo schindet Marsyas*, 212x207 cm,
erzbischofliche Gemiildegalerie Kromeriz
(Kremsier); in einer Zeit, in der die Malerei
eine Auftragskunst ist, kommen den freien
Studien, den Selbstbildnissen oder den Bildern
im eigenen Auftrag besondere Bedeutung

zu, indem sie nicht von den Wiinschen und
Vorstellungen der Mizene beeinflusst sind.

[~}

=}

1 32 transAktion

flinften vorchristlichen Jahrhunderts wird die Vorgeschichte betont, in der
die Flote zuerst von Athene erfunden, dann aber von ihr verworfen und von
Marsyas aufgelesen wird, worauf alles weitere seinen tragischen Verlauf
nimmt. Im Griechenland von Sokrates, Platon und Aristoteles legt man mehr
Wert auf den Aspekt der Hybris, also der Verwerflichkeit im Handeln von
Marsyas, der die Masslosigkeit besitzt, einen Gott zum agon (Wettstreit) zu
fordern. In hellenistischer und romischer Zeit ergétzt man sich am Schauspiel
der Bestrafung. Um die Zeitenwende nimmt der romische Dichter Ovid den
Mythos in seinen Reigen der Verwandlungen auf, die Metamorphosen’, die
als Vorlagenbuch heidnisch-antiker Motive fiir die Kunst seit der Renaissance
Legende sind. Die Metamorphosen sind eine poetische Uberarbeitung des
iberlieferten mythologischen Materials, wobei es primdr auf die Art der
Auswahl und die sprachliche Form ankommt. Man konnte sie auch als eine
religiose Nacherzihlung bezeichnen.® Das pikante an Ovids Schilderungen
liegt nun daran, dass er eine Lobeshymne auf die Macht der Gotter vorgibt,
aber eine chronique scandaleuse des Olymp verfasst, und das zu einer Zeit,
als Augustus, als Imperator gefestigt, eine Aufwertung der olympischen
Gotter und altromischer Sittenstrenge vornahm. Der Bannstrahl der Macht
folgt sogleich, Augustus ldsst den unbequemen Poeten, der die Gleichsetzung
zwischen dem himmlischen Herrscher und dem weltlichen Imperator an
Anfang und Ende der Metamorphosen gestellt hat, um sich kunstvoll und
facettenreich tiber gottliche und menschliche Fehlbarkeit auszulassen, unter
dem Vorwand der Frivolitidt an das Ende der damaligen Welt verbannen und
die Biicher aus den Bibliotheken entfernen.® Die Zeit gab dem Dichter Recht,
weshalb er einer der einflussreichsten romischen Autoren blieb und so direkt
auf die der Antike nacheifernde Kunst des 15. und 16. Jahrhunderts wirkte.
Auf die Maler der Neuzeit iibten die Verfiihrungs- und Wandlungsszenen
der Metamorphosen einen unwiderstehlichen Reiz aus, zumal iiber antike
Plastiken und Gemmen auch eine direkte Bildtradition zur Antike bestand.!©
Andererseits bildet sich durch die Vielzahl an Darstellungen eines Sujets selbst
wieder eine eigene Tradition der Interpretation — ein dichtes Netz von Texten,
Bildern und Gedanken.

Leinwand und Leibwand

Wie bereits wihrend der Antike waren bei deren ,,Wiedergeburt™ die Dar-
stellungen des Marsyas-Apollon-Mythos mit unterschiedlichen Interpre-
tationen unterlegt: Anfangs stellte man den Musikwettstreit in bukolischer
Landschaft dar, dann ndherte man sich dem Zeitpunkt des Schiedsspruches
und der Verurteilung, um zur Visualisierung der grausamen Strafe zu gelangen,
deren quantitativer Hohepunkt in den zahlreichen Enthdutungsszenen des
barocken 17. Jahrhunderts lag, bevor im 18. Jahrhundert das Bildthema fast
vollig verschwand.!! Qualitativ herausragend ist die Interpretation ,,Apollo
schindet Marsyas* des alternden Tizian, der nach 1571 dieses Bild im
Eigenauftrag malt.!? Tizian schildert den Beginn der Schindung Marsyas’,
deutlich ist das satyrhafte Wesen durch Bocksbeine und Fell hervorgehoben,
héngt bildbestimmend kopfiiber (!) am Baum, wo auch seine Syrinx-Flote
baumelt. Der siegreiche Gott Apollon und ein Folterknecht machen sich mit
blitzenden Messern an die grausame Bestrafung, ein weiterer Satyr holt in
einem ebenfalls blitzenden Eimer Wasser aus einem nicht néher erkennbaren
Hintergrund herbei, wihrend ein Lira-da-braccio-Spieler, wahrscheinlich



Orpheus, scheinbar unbeteiligt im Spiel
innehdlt, und im Vordergrund ein nach-
denklicher Konig Midas zu Boden
blickt. Im unteren rechten Rand schaut
ein kleiner Junge, begleitet von einem
Schweisshund, erschrocken und mit Tri-
nen aus dem Bild, wihrend ein weisses
Schosshiindchen das Blut des Marsyas
aufleckt. Wie bei Ovid liegt das Be-
deutungsvolle in der Bearbeitung des vor-
handenen Stoffes: Obwohl Tizian die
Szene aus den Metamorphosen in der ins
volgare (Italienisch) iibertragenen Fassung
seines Freundes Lodovico Dolces kannte,
die Trasformationi, die eine moralisierende
Sicht auf den Mythos unterstreichen und den Sieg des Gottes iiber den frechen
Satyr rechtfertigen, scheint er sich auf die Seite des Marsyas zu schlagen.!?
Ovid schildert im sechsten Buch der Metamorphosen das Leiden des Satyrs,
in drastischen Worten die Schindung selbst und betont nach dem gewaltsamen
Tod den Aspekt der Trauer, wobei erst durch die Reaktion des Publikums eine
Verwandlung — Metamorphose — eintritt: die Trénen der Hirten und Naturgotter
werden zum Fluss der Erinnerung, der den Namen des Satyrs trigt.!4 Das
sechste Buch steht im iibergeordneten Zusammenhang der Musendiskussion
Ovids, d.h. einer philosophischen Positionsbestimmung der Kiinste. Er
stellt eine Serie von menschlich-gottlichen Konfrontationen dar, die immer
in der Niederlage der Menschen!® enden, die vernichtet oder verwandelt
werden. Anstatt die Hybris der menschlichen Kiinstler zu verurteilen, und
somit die Verherrlichung der Michtigen und Goétter als Aufgabe der Kunst
fortzuschreiben, scheint Ovid die Liebe, die Klage und die Not als Urspriinge
der Kunst nahezulegen.!® Die Existenz des Kiinstlers bleibt eine fiir die Macht
gefihrliche, und daher gefidhrdete. In diesem Punkt kniipft Tizian an, der die
Szene intim ohne konkreten Bildhintergrund malt, und den Betrachter iiber
die rdumliche Aufstellung der Figuren mit

Tizian, ,,Apollo schindet Marsyas“, erzbischof-
liche Gemildegalerie Kromeriz, 1571-1576

13 Irene Tobben, Die Schindung des Marsyas.
Nachdenken iiber Tizian und die Gefihrlichkeit
der Kiinste, Berlin: Arsenal, 1997, S. 14f.

14 siehe eingeschobener Textblock unten

15 Ein Satyr ist selbstverstindlich kein
menschliches Wesen, ebensowenig wie die
Nymphen, aber als Wald- und Flurgottheiten
stehen sie in der Hierarchie des griechisch-
romischen Altertums weit unter den herr-
schenden olympischen Géttern.

16 Irene Tobben, Die Schindung des Marsyas.
Nachdenken iiber Tizian und die Gefihrlichkeit
der Kiinste, Berlin: Arsenal, 1997, S. 70ff.;
so erklirt Ovid die Entstehung der Musik aus
Todesklagen.

17 Der eimertragende Satyr trauert eben nicht um
seinen ,,Bruder* Marsyas, sondern bedient die
Schinder.

18 Jaromir Neumann, 7izian. Die Schindung des
Marsyas. Praha: 1962; auch: Irene Tobben,
Berlin: 1997

einbindet, der Kreis schliesst sich erst mit 14 ,Kaum hatte jemand so vom Untergang der lykischen Bauern berichtet, entsann

dem Zuschauer, der damit die Perspektive
der im Bild fehlenden Hirten, Nymphen und
Satyrn!7 iibernimmt. Sich selbst hat Tizian als
sagenhafter Konig Midas ins Bild gesetzt, in
seinen Ziigen ist deutlich der venezianische
Maler zu erkennen,'® der eigentlich bei
einem anderen Musikwettstreit beteiligt
war: der griechische Hirtengott Pan trat mit
der mehrrohrigen Syrinx-Flote gegen die
Kithara Apollos an, Apoll wurde der Sieg
zugesprochen, nur Midas als (menschlicher)

sich ein anderer jenes Satyrs, der mit seinem Spiel auf der Fl6te der Pallas (Athene)
Apollo unterlag und biissen musste: ,,Warum reisst Du mich von mir selbst los?“ rief er.
»Ach es reut mich! Ach, so viel“ - er schrie es wieder und wieder — ,.ist eine Fléte nicht
wert!“ Wahrend er so schrie, wurde ihm die Haut, die Hiille der Glieder, abgezogen.
Da war nichts als eine einzige Wunde, iiberall strémte das Blut, entblésst sind die
Sehnen, und unbedeckt schlagen zuckend die Adern. Man hatte die Eingeweide
zéhlen und im Brustkorb die Lungenfliigel erkennen kdnnen. Ihn beweinten die Gotter
der Walder, die landlichen Faune, dazu seine Briider, die Satyrn, und sein Schiiler
Olympos, fiir den er auch nun noch Liebe empfand; auch die Nymphen weinten und
jeder Hirt, der auf jenen Bergen wollige Herden und Hornvieh weiden liess. Nass
wurde die fruchtbare Erde; doch durchnésst noch fing sie die fallenden Trénen auf
und sog sie ein in ihre innersten Adern. Hier verwandelte sie sie in Wasser und sandte
sie wieder nach oben. Daher fiihrt Phrygiens klarster Strom, der zwischen steilen
Ufern zum brausenden Meer fliesst, den Namen des Marsyas.“ Ovid, Metamorphosen,
Sechstes Buch, Vers 382-400, Diisseldorf/Zirrich: Artemis & Winkler, 1999, S. 210f.

Schiedsrichter war anderer Meinung — worauf der verérgerte Apoll ihm seine
torichten Ohren zu ,,Eselsohren® langzog, die hier zwischen Krone und grauem
Haar verborgen liegen. Beide Mythen traten bereits im Altertum gemischt auf,
so auch in der Bildtradition der Renaissance. Apoll soll seinen Sieg nur mit

transAktion 133



einem Trick erreicht haben, indem er zu seinem Saitenspiel sang, was die
flotenblasenden Kontrahenten Pan bzw. Marsyas nicht konnten und unterlagen.
Die Machtlosigkeit gegeniiber dem (gottlichen) Entscheid gibt Tizian in
seinem Midas mit dem Ausdruck tiefster Melancholie wieder, wihrend iiber
der Szene eine tragische Ruhe herrscht. Das Naturwesen Marsyas schreit nicht

(mehr) um sein Leben, statt dessen fixiert

19 so zum Beispiel in der Géttlichen Kommédie: ,,Apollo giitiger! Zur letzten miihe sein rechtes Auge den Betrachter. Tizians

/ Gib dass ich so viel deiner krifte fasse / Dass der geliebte lorbeer dann mir bliihe! / Gemailde erklirt einer optimistischen Aus-
Bislang braucht ich Ein jedoch nur zum Parnasse / Doch fiir die jetzo mir gezogenen 3 s : :

strecke / Bedarf ich beider eh ich ein mich lasse. / Dring nun in meinen busen und de.uumg der Hautung, Ob l.m DIBNE: SLE
erwecke / Die téne wie einst in des Marsyas jahre / Als du ihn zogst aus seiner glieder Wlederherstellung der gottllchen Ordnun g
decke!“, Dante Aligheri La Divina Commedia, Paradiso 1/13, lUibersetzt von Stefan durch die Strafe, oder einer mé’inyrerhaften

George, ,,Gottliche Komédie“, Berlin: 1912 . c .
Befreiung der Seele aus dem Gefingnis des

Korpers, eine diistere Absage.!® Die Parteinahme des venezianischen Maler-
fiirsten, der wegen seines Lichtes und seines Farbauftrages geriihmt wurde,
die Natur selbst zu iibertreffen,?? konnte auch mit dem latenten Vorwurf der
Hybris zusammenhingen, die diesem Ruhm innewohnt: wer nicht mehr nach
der Natur arbeitet, sondern diese tibertrifft, und selbst zum Schopfer wird,
dringt ein in das Reich der Gotter.?!

Mythos

Einen weiteren Schliissel zum Verstdndnis dieses Mythos’ liefert Nietzsche
in der Tragddienschrift, indem er den Konflikt zwischen den Polen des
Apollinischen und Dionysischen als grundlegende Bedingung der Kunst und
Kultur ausmacht. Apoll steht als Gott des Traumes, der (abbildenden) Kiinste,
des Scheines, des Orakels von Delphi, des Masses und der Abgrenzung der
Person — dem principii individuationis — auf der einen Seite; Dionysos’ Sphire
entspricht dem Rausch, der Lust, dem Trieb, der Musik, der grossen Vereinigung
von Mensch und Natur, der Uberwindung der Individuation.?? Im Bereich der
Musik treffen beide Gottheiten aufeinander und Nietzsche den Nagel auf
den Kopf, wenn er die apollinische Klarheit des Saiteninstruments (Kithara)
von dem dionysischen Furor des Rhythmus und der Melodie unterscheidet.
Marsyas war urspriinglich ein phrygischer Gott, der Begleiter der grossen
Urmutter Kybele, der als Fruchtbarkeitsgottin in orgiastischen Festen jdhrlich
mit Rausch und ekstatischer Musik von Trommel und Flote gehuldigt wurde.
Mit der griechischen Eroberung der kleinasiatischen Mittelmeerkiiste wurden
die phrygischen Hirten unterdriickt, aber ihre gestiirzte Gottheit fand als Satyr,
also als lustvoller fldtenspielender Begleiter des Dionysos, ein Fortleben im
Mythos. Zugleich wurde seine Minderwertigkeit mit der halbtierischen Gestalt
und dem triebhaften Wesen festgeschrieben, die im Gegensatz zu der Vollendung
der Olympier steht; analog verhilt sich die Geschichte mit dem arkadischen
Hirtengott Pan. Fiir Nietzsche ist selbst der Dionysoskult ein Import aus der
asiatisch-persischen Kultur, der von den vorsokratischen Griechen zu einer

20 Katja Marano, Apoll und Marsyas. olympischen Gottheit umgedeutet und in den Mythos integriert wurde, weil
Ikonologische Studien zu einem Mythos in . : . s 2
der italienischen Renaissarice, Frankfirt: das Dionysische die Verehrung des Lebensquells schlechthin bedeutet. Hier
Peter Lang, 1998, S.185ff.; Vasari wirft Tizian macht Nietzsche auch die eigentliche zivilisatorische Leistung der archaischen
genau das Gegenteil vor: dass er nur bei . i i . o Pl 3 Y
der Erscheinung hiingen bleibe, weil er die Griechen fest, die aus einem Amalgam verschiedenster Einfliisse mit Hilfe
poetische Kunst des disegno nicht beherrsche, der Kunst und des Mythos’ eine genuin eigenstindige Kultur hervorbrachten.
die erlaube, iiber die gesehene Natur . ‘ X G
T —— In einer Parallele zwischen der Entwicklung der Gemeinschaft und des

21 Tv:miam ngdis hat ei;e_Reﬂexi?n die.s:e;] Einzelnen sieht Nietzsche die gleichen Krifte oder Gottheiten am Werk: wie

ese zum Gegenstand eines umfangreichen . . e . . 335 6 . .
- gemfcht: William Gaddis,g sich die friihgriechische Tragddie aus dem Dionysos-Kult entwickelt und der
Die Filschung der Welt, Frankfurt: individuelle Held als Ausdruck apollinischer Erscheinung aus dem berauschten
Zweitausendeins, 1998 (1959) . . a .

33 Friedrich Nietzschs, Die Geburt der Tragadie; Chor der Satyrn aufsteigt, so ist der Einzelne eine Maske — persona — des
KSA Band 1, Berlin/New York 1999, S. 25ff. vorbewussten ungeteilten Lebenswillens. Erst die kiinstlerische Form macht

1 34 transAktion



den Aufstieg, die Selbstbewusstwerdung und dann die unausweichliche
Vernichtung des Helden in der Tragddie ertriglich, ja sogar lustvoll, und
rechtfertigt das Dasein als &sthetisches Phiinomen.?? Pessimismus der Stcirke
nennt Nietzsche diese Grundhaltung, die eine Absage an den Glauben an das
Seelenheil, den Fortschritt oder die Revolution bedeutet: Sie ist pessimistisch,
weil sie die Zivilisation als ein Verbrechen und das Wesen der Macht als
schlecht beschreibt, ebenso, wie das bewusste Individuum nur eine Spiegelung
auf dem Meer des Wollens und Leidens ist, und sich keine Aussicht auf Heil
oder Trost bietet. Diese Schwiche des Bewusstseins gegeniiber Trieb und
Zivilisation, die Nietzsche hinter mythologischen Gotternamen verbirgt, wird
Sigmund Freud wenig spiter in die Begriffe Ich, Es und Uber-Ich iibersetzen.
Ein Pessimismus der Stirke, weil die Grundtatsache des Lebens, das Leiden
oder der Schmerz der Existenz, bejaht werden, der Wahnsinn und Exzess als
notwendige Voraussetzungen des Helden und des Kiinstlers — des Schaffenden
— begriffen werden. Der Kiinstler thematisiert die Leiden der Individuation im
Werk, sublimiert den Kampf zwischen apollinischer und dionysischer Sphére
zum dsthetischen Genuss, wobei das Kunstwerk selbst sich nur als apollinischer
Schein manifestieren kann. Aber der Konflikt an sich bleibt ungel6st, brodelt
unter der Illusion weiter, und verweist nur auf sich selbst: Selbstsein und
Vergehenwollen. Nietzsche schildert Konig

23 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragddie,

KSA Band 1, Berlin/New York 1999, S. 4

7f.

Midas als Héscher, der dem weisen Silen die
dionysische Wahrheit von der Nichtigkeit
der Existenz entlockt.?* Diese Konfrontation
mit dem Nichts befreit den Menschen von
der Last der Metaphysik und Religion, wirft
ihn aber auf sich selbst, das Problem der
Selbst(er)findung, zuriick: um zu sein, muss
man schaffen; aber statt der Kathedralen und
Staatsgebilde als Gemeinschaftskunstwerke
einer vergangenen Zeit steht die Vervoll-
kommnung des grossen Einzelnen. Marsyas,
der Satyr zwischen Gott und Tier, entspricht
der Forderung Nietzsches, dass der Mensch
hoher hinaus und tiefer zugleich werden

24 | Es geht die alte Sage, dass Konig Midas lange Zeit nach dem weisen Silen, dem
Begleiter des Dionysos, im Walde gejagt habe, ohne ihn zu fangen. Als er ihm endlich
in die Hande gefallen ist, fragt der Koénig, was fiir den Menschen das Allerbeste und
Allervorziiglichste sei. Starr und unbeweglich schweigt der Ddmon; bis er, durch
den Koénig gezwungen, endlich unter gellendem Lachen in diese Worte ausbricht:
»Elendes Eintagsgeschlecht, des Zufalls Kinder und der Miihsal, was zwingst du mich
dir zu sagen, was nicht zu héren fiir dich das Erspriesslichste ist? Das Allerbeste ist
fur dich ganzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein.
Das Zweitbeste aber ist fiir dich — bald zu sterben.“ Friedrich Nietzsche, Die Geburt
der Tragodie, KSA Band 1, Berlin/New York 1999, S.35

25 Beat Wyss, Der Wille zur Kunst. Zur asthetischen Mentalitat der Moderne, Kéin:
DuMont, 1996, S. 17: ,,.Durch die Reibung zwischen Zucht und Hemmungslosigkeit
wird das Denken zum Spriihen gebracht. Der Schaffende verkérpert beides: Marsyas
und Apollo — der warme Mund des Zeugens und dessen Richter in einer Person,
Artifex martyr! Jede bearbeitete Leinwand ist ein Stiick Haut, die sich der Kiinstler
abzog. Der apollinische Teil des Selbst hat die Aufgabe, das Pochen der Unterwelt in
ein tonendes Lied zu libersetzen. Apollo ist der Schopfer einer Mittelwelt der Kunst,
die die Sphéaren des Dionysos liberhaupt erst ertraglich macht.”

miisse. Nietzsches Vorgehensweise der Umwerthung der griechischen Antike
oder der alt-persischen zoroastrischen Philosophie, der Blick zuriick nach
vorn, versucht diesen Anspruch auch literarisch einzuldsen: Der Untergang
Zarathustras als Anlauf zum Ubermenschen. So gesehen kann die Schindung
des Marsyas als Initiationsopfer des modernen Menschen interpretiert werden,
das in der Kunst immer wieder von neuem vollzogen wird.??

Gelbes Haus IT

Der Mythos von Apollo und Marsyas spricht vom Selbstbehauptungsanspruch
der Kunst und des einzelnen Individuums. Kunst und Mythos erméglichen
einen Zugang zu den vorgeschichtlichen oder vorbewussten Erfahrungen
des Menschen, konnen in ihrer Unschéirfe aber als Gefisse fiir Kritik an der
Gegenwart dienen.2® Nicht umsonst verbannte Platon die Flotenmusik aus
seinem Entwurf eines idealen Staates, weil er das Subversive und Entgrenzende
im Klagen und Verfiihren der Musik fiirchtete. Umgekehrt hebt die Kunst die
allzu personlichen Entstehungshintergriinde im Werk auf, transponiert die
dionysischen Schreie in apollinische Harmonien. Der Umbau des ,,Gelben
Hauses wurde im Oktober 1995 von der Gemeinde Flims in Auftrag gegeben,
um die umfangreiche Kulturgiitersammlung des ortsansdssigen Architekten

26 So ist in der Tate Modern in London zur Zeit

eine ,,Marsyas*“-Skulptur des indisch-briti:
Kiinstlers Anish Kapoor in der 135 Meter

schen

langen Haupthalle aufgestellt, die den Raum
mit zwei roten PVC-Membranen fiillt; die
blutige Geschichte des Mythos® wird heute vor
dem Hintergrund des drohenden Irak-Krieges
interpretiert, z.B. Artikel von Wolfgang Sanders

inder FA.Z. vom 11.02.2003, Nr. 35/S.

transAktion

33

135



27 Rudolf Olgiati (*7.9.1910, $25.9.1995)
sammelte seit den 1940er Jahren Mobel,
Gebrauchsgegenstinde, Tiiren und andere
alte Bauteile aus Graubiinden, die er bei
Gelegenheit in seine Neubauten integrierte.

28 ,,Die Fassadenschalen 6ffnen sich nach oben
und umhiillen den wertvollen Inhalt.*

29 Martin Tschanz hat dafiir das Bild eines
Totenschédels gefunden, Martin Tschanz,
,Dichte®, in: Valerio Olgiati, Das gelbe Haus
Flims, Umbau 1995-1999, Ziirich: gta, 1999
(Ausstellungskatalog)

30 Es wurde eine Tiefgarage eingefiigt und der
Bestand unterfangen; im Vorderhaus war
eine Schwammsanierung mit umfangreichen
Eingriffen in die Statik notwendig, und ab dem
3. OG wurde komplett abgerissen.

Kollhoff und Timmermann, Bankhaus Delbriick,
Berlin, 1995-2000

1 36 fransAktion

Rudolf Olgiati?’ aufzunehmen. Das Legat war mit Auflagen verbunden,
dem vorgegebenen Ort — das Gelbe Haus — und der Gestaltung — weisse Fas-
sade und Steinplatteneindeckung auf dem Dach. Mit der Beauftragung
des Sohnes des verstorbenen Architekten wurde aus dem Museum lokaler
Identitdt eine Auseinandersetzung zwischen Hommage und kiinstlerischer
Selbstbehauptung. So scheint Valerio Olgiati mit der Betonung der korperlich-
kubischen Erscheinung und der weissen Kalkschlimme den Grundsétzen der
Architektur seines Vaters zu entsprechen. Auch die radikale Trennung von
massiver Mauerwerksschale und holzerner Innenkonstruktion stehen in der
Tradition Rudolf Olgiatis.?® Differenzierter ist der Umgang mit dem fiir den
Vater so wesentlichen Element der ,,Sdule”, die als durchgehende holzerne
Vierkantstiitze interpretiert wird, die ,,willkiirlich® aussermittig gesetzt ist und
im Dachstock verzogen wird. Zum Bruch kommt es durch die Behandlung
der Oberfliche: das Abschlagen des Putzes und die Nachbearbeitung der
rohen Wand, um die plastische Qualitit des Ruindsen herauszuholen, stehen
im Kontrast zum harmonischen weissen Ideal der Klassizitdt, ob griechisch
oder modern. Die tiefen Schlagschatten der Fensterlocher unterstiitzen den
Eindruck, eine Ruine, eine freigelegte Spolie ldngst vergangener Zeiten vor
sich zu haben — kein Haus der Musen, sondern ein Haus der Leere, ein Haus
der Erinnerung.?® Zu Ovids Zeiten waren Darstellungen des gefesselten
Marsyas und des messerbewehrten Siegers Apollon bevorzugter Schmuck an
Sarkophagen: memento mori und Metamorphose.

Weisses Haus

Als Metamorphose prisentiert sich auch das 2000 fertiggestellte Haus Delbriick
der gleichnamigen Privatbankiers in Berlin Mitte. Hier bildet ebenfalls
der Umbau eines biirgerlichen Hauses den Kern der Auseinandersetzung
mit dem architektonischen Erbe des 19. Jahrhunderts. Das urspriinglich
dreigeschossige Wohnhaus wurde bereits 1921 zum Bankhaus umgebaut,
dabei um ein Vollgeschoss und zwei Dachgeschosse aufgestockt und der
Innenhof als Kassenhalle tiberkuppelt. Im Krieg beschidigt, in der DDR-Zeit
repariert und als Verlagshaus genutzt, beauftragte die Bank die Architekten
Kollhoff und Timmermann mit der Sanierung und dem neuerlichen Umbau.
Der marode Zustand des Hauses ermoglichte Hans Kollhoff weitgehende
Eingriffe in die Substanz: der Aufbau von 1921 wurde abgetragen und durch
drei neue Staffelgeschosse ersetzt. Der Innenhof wurde vollkommen neu
gebaut.3? Doch das Neue ist das Bekannte, oder es hinterlésst den Eindruck,
es konnte zumindest so gewesen sein. Dem Sockel folgt ein Gesims, dem
zweigeschossigen Aufbau folgt das nidchste Gesims — hier endet das Wohnhaus
von 1832 — das dritte Obergeschoss schliesst seinerseits mit einem Gesims ab
— hier endet das Haus von 1921 — dariiber folgen zwei Staffelgeschosse jeweils
mit Gesims. ,,Ein Haus als grosses Putzrelief* nennt das der Architekt. Durch
den Kunstgriff von Riicksprung, Briistung und Gesims werden die neuen
Geschosse in den monumentalen Abschluss des Gebdudes eingebunden; und
der Bau erscheint plastisch, obwohl er in der Strassenflucht liegt.

Drei Héuser

Das Bankhaus Delbriick ist nicht nur ein Haus der Erinnerung, weil die
Privatbankiers an ihren alten Standort zuriickkehren, sondern weil der Architekt
Hans Kollhoff es zur Projektionsfliche der Erinnerung an die europdische
Stadt, zu einem Bild von biirgerlich klassischer Bliite verdichtet. Die weisse
Putzhiille des Hauses glittet die Unterschiede zwischen Bestand, Umbau und
Neugestaltung, und zieht das Haus zur Gesamtform zusammen, wihrend die



Gesimsbdnder die Baugeschichte in vertikalen Schichten lesbar erhalten.
Dieses rdumlich und metaphorisch iiberhohte Haus zeigt eine geschlossene
Oberfldche, es fiihrt eine makellos glatte, eine ,,schone Haut vor. Eine Fassade,
die sich nicht zum ersten Male gehiutet hat, sondern ein Gesicht, dem die
Verwandlung und der Rollenwechsel Ausdruck der Zivilisation geworden ist —
eine Maske.3! Das Haus wirkt erkennbar alt, und doch geliftet oder retuschiert,
man konnte auch sagen kosmetisch be-

handelt, gerade im Hinblick auf die Spe-
kulationen des 19. Jahrhunderts iiber die
Verbindung von Kosmetik und Cosmos.
Eine wiederkehrende Jugendlichkeit der
Fassade steht dem Klassizismus als zy-

31 Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches I: § 218, KSA Band
2: Berlin/New York 1999, S. 178f.: ,Der Stein ist mehr Stein als friiher. — Wir
verstehen im allgemeinen Architektur nicht mehr, wenigstens lange nicht in der
Weise, wie wir Musik verstehen. Wir sind aus der Symbolik der Linien und Figuren
herausgewachsen, wie wir der Klangwirkung der Rhetorik entwohnt sind, und haben
diese Art von Muttermilch der Bildung nicht mehr vom ersten Augenblick unseres

Lebens an eingesogen. An einem griechischen oder christlichen Gebaude bedeutet
urspriinglich alles etwas, und zwar in Hinsicht auf eine h6here Ordnung der Dinge:
diese Stimmung einer unausschépflichen Bedeutsamkeit lag um das Gebaude gleich
einem zauberhaften Schleier. Schénheit kam nur nebenbei in das System hinein,
ohne die Grundempfindung des Unheimlich-Erhabenen, des durch Goétterndhe und
Magie Geweihten, wesentlich zu beeintrachtigen; Schonheit milderte hdchstens das
Grauen, — aber dieses Grauen war Uberall die Voraussetzung. — Was ist uns jetzt die
Schonheit eines Gebadudes? Dasselbe wie das schéne Gesicht einer geistlosen Frau:
etwas Maskenhaftes.“

32 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragédie, KSA Band 1, Berlin/New York 1999,
S. 68: ,,vielmehr ist die Werdelust des Kiinstlers, die jedem Unheil trotzende Heiterkeit
des kiinstlerischen Schaffens nur ein lichtes Wolken- und Himmelsbild, das sich auf
einem schwarzen See der Traurigkeit spiegelt.”

klischer Kunsthaltung, die von einem fest-
stehenden Kanon der Architektur ausgeht,
der in neuen Bauaufgaben nur angendhert
werden kann, gut zu Gesicht. Man ist ver-
sucht, den schonen Schein und das Affir-
mative des Gebdudes als apollinisch zu
bezeichnen, aber nur in dem Sinne, wie
Nietzsche die Illusion an sich als apollinisch
beschreibt,32 denn diese Architektur ist
erst vor dem pessimistischen Spiegel der
Zerstorung mitteleuropdischer Stadtformen, des Verfalls der Stadt Berlin
und der Hoffnung auf eine neue Renaissance lesbar. Die vorgegebene
Konventionalitdt der Architektur bleibt hochst reflektiert und artifiziell und
damit alles andere als konventionell. Wie anders verhilt es sich mit dem
,»Gelben Haus®, dessen abgestockter Putz auch eine romantische Naivitdit,
den Traum von der ,,edlen Wildheit“ und der Verleugnung der Zivilisation
anklingen ldsst, mit anderen Worten, die Parteinahme fiir Marsyas statt
Apollon.?3 Indem es ein Traum auf dem Boden der Zivilisation und Konvention
der Kunst ist, bleibt er unerfiillt, entfremdet und damit modern. Die Lektiire
der Putzoberfliche als abgezogene Haut und die Verkniipfung mit dem
Marsyas-Motiv ermoglichen es, die architektonische Geste als Kommentar
zur Gratwanderung kiinstlerischer Selbstbehauptung einzuordnen. Valerio
Olgiatis Blick zuriick zu den Urspriingen und unter die Glitte der Oberfldche
hat wenig von der melancholischen Archédologie der Arbeit Whitereads, die
Spuren aufnimmt, konserviert und ausstellt. Das Abziehen der Haut ist beim
,,Gelben Haus“ als Illusion verbildlicht, wihrend es fiir Whitereads Arbeit
wesentlich methodisch und dialektisch ist, d.h. ohne eine Entfernung der
ausgegossenen Hiille kommt das Werk nicht zum Vorschein, und im Werk erst
wird die entfernte Haut als Abwesende sichtbar. So geht ihre Arbeit auch am
Weitesten, indem sie die Zerstorung der Hausschale in Kauf nimmt, wihrend
die Architekten bei aller Radikalitét der Eingriffe in die Substanz innerhalb des
Metiers der Baukunst bleiben und somit die Bereitstellung nutzbarer Raume
sicherstellen. Aber in allen drei Arbeiten, die sich mit bestehenden Hiusern
und ihren Geschichten befassen, wird das Haus als ein Ort kiinstlerischer
Reflektion etabliert. Anhand der Hiille der Erinnerung kann die Architektur als
monumentale Kunst auftreten.

33 Heinrich Helfenstein: ,,Das gelbe Haus in
Flims*, in: Kunsthaus Bregenz/ archiv kunst
architektur (Hrsg.): Valerio Olgiati. Das Gelbe

Ole W. Fischer ist Architekt, Doktorand und Assistent fiir Architekturtheorie an der ETH Ziirich. Haus, Ostfildern: Hatje Cantz, 2000, S. 23.

transAktion 1 37



Bernard Voita: Sans Titre, 2001, Gelatin Silber auf Baryt, Grosse je 90 x 90 cm

Bernard Voita, geboren 1960 in Cully (Schweiz), lebt und arbeitet in Briissel; verschiedene Ausstellungen seiner Werke, u.a. in Ziirich, Bern, Lausanne, Paris, Antwerpen,
Oslo, New York.












	Die Gedanken tragen weiss : drei Häuser, ein Bild und ein Mythos

