Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (2003)

Heft: 10

Artikel: Architektur ohne Kunst : die Zisterzienser
Autor: Naf, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-918839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-918839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Daniel Naf Architektur ohne Kunst: die Zisterzienser

,Im Aussern gezeigter Uberfluss ist ein Zeichen innerer Leere.“
Bernhard von Clairvaux

Niichtern oder tippig? Abstrakt oder narrativ? Rational oder emotional? Diese
Fragen prigten die Architektur des 20. Jahrhunderts: die Niichternheit der
Moderne oder die Narration der Postmoderne? In unseren Breitengraden
konnte man die oben gestellten Fragen auch als Fragen nach der christlichen
Konfession interpretieren, ob man die weiss getiinchten Wénde der Reformation
mag oder aber sich nach der Uppigkeit farbig gefasster Winde und goldener
Monstranzen der Katholiken sehnt? Dieser Riss durchzieht die christliche
Glaubensgemeinde seit dem 16. Jahrhundert. Der Orden der Zisterzienser hat
im 12. Jahrhundert mit einer Asthetik der Niichternheit aufgewartet, wie es
seither in dieser Grossenordnung bis ins 20. Jahrhundert nicht mehr gewagt
wurde. Im Bereich der Architektur bedeutete dies eine Reduktion auf das reine
Volumen. Auf Verzierungen, Ornamente, Farben und prunkvolle Materialien
wurde verzichtet. Der Versuch war zu radikal, als dass er die Jahrhunderte
unbeschadet iiberstanden hitte. Zu gerne ldsst der Mensch sich verfiihren
von der Schonheit der Kiinste, und so wurde die Architektur der Zisterzienser
im Mittelalter eher abschitzig bewertet. Doch @ndert sich kaum etwas so
schnell wie der dsthetische Geschmack und so erfreut sich die Architektur
der Zisterzienser in der heutigen Zeit einer erneuten Aufmerksamkeit. Die
Geschwitzigkeit der Gegenwart weckt in uns die Sehnsucht nach einem Ort
der Ruhe und Konzentration.

Die entscheidende Gestalt fiir die Zisterzienser ist Bernhard von Clairvaux
(1090 - 1153). In scholastischer Disputation ausgebildet, war er ein Meister im
Kampf mit Worten. Diese Waffe wurde eingesetzt, um die Christenheit gegen
dussere Feinde zu verteidigen, so geschehen beim Aufruf zum zweiten Kreuzzug
im Jahre 1144. Nicht weniger Rhetorik setzte er ein, um die Zisterzienser
zum wahren Glauben zu fiihren. Ein entscheidender Punkt hierfiir war die
Ausgestaltung der Kirchen und Kloster. Fiir uns ist es interessant, wie wir auf
der einen Seite die Schriften des Bernhard von Clairvaux haben, Uppigkeit
der Architektur an den Pranger stellend, und auf der anderen Seite die Kloster
der Zisterzienser als Suche nach einer neuen Formsprache. In den Schriften
des Bernhard von Clairvaux wird nirgends explizit auf die Architektur Bezug
genommen, die Bemerkungen sind allgemeiner Natur und es war Aufgabe der
Monche und Steinmetze, eine addquate Umsetzung in Stein zu finden.

Abb.1: Von den Zisterziensern verachtete narrative
Darstellung

Ausserungen des Bernhard von Clairvaux

,»Wir Monche, die wir nunmehr aus dem Volk herausgetreten sind, wir, die wir
um Christi Willen alle wertvollen und schonen Dinge der Welt aufgegeben
haben, wir, die wir alle die Dinge, die in Schonheit gldnzen, die das Ohr mit

1 02 fransAktion



der Siisse der Tone liebkosen, die duften, die angenehm, die dem Tastsinn
wohltun, also alle, die dem Leib schmeicheln, gleich Kot geachtet haben, (...)

Die Augen werden geblendet von den goldenen Reliquien, und die Geldbeutel
gehen auf. Man stellt wunderschone Bilder eines Mannes oder einer heiligen
Frau zur Schau, und je kriftiger die Farben dieser Bildwerke sind, fiir desto
heiliger hélt man die Dargestellten. Die Menschen kommen zum Kiissen,
werden aufgefordert, Geschenke zu machen, und staunen mehr das Schone an,
als sie das Heilige verehren (...).

Und was soll in unseren Klostern, wo die Fratres das Offizium lesen, jene
lacherliche Monstrositit, jene unformige Schonheit und schone Unformigkeit?
Was haben dort die unreinen Affen zu schaffen? Oder die wilden Lowen, die
missgestalteten Kentauren, die Halbmenschen, die gefleckten Tiger (...)?

Uberall also zeigt sich eine so grosse und seltsame Vielfalt verschiedenartiger
Formen, dass man sich mehr dazu hingezogen fiihlt, den Marmor zu lesen
anstatt die Heiligen Schriften, und lieber den Tag damit zu verbringen,
nacheinander diese Bildwerke zu betrachten, als iiber die gottlichen Gesetze
zu meditieren.

Diese Schrift steht weder in der Tradition des Bilderstreites noch in der Theo-
riediskussion iiber das Wesen des Schonen. Es ist eine Schrift, die sich ganz
funktional mit der einem Kloster angemessenen Architektur beschiftigt. Es ist
nicht die Gemeindekirche oder die Kathedrale, die gebaut werden soll, sondern
die Klosterkirche, um den auf irdischen Luxus verzichtenden Monchen eine
addquate Umgebung zu bieten. Verwerflich ist die Anziehungskraft der
schonen Kiinste, die durch ihren Glanz den spirituellen Inhalt tiberdecken.
Zu wahren Hasstiraden wurde Bernhard getrieben durch die Fabelwesen und
Tierdarstellungen in den Kapitellen. Einige der schonsten Beispiele hierfiir
sind aus Vézelay erhalten geblieben (Abb.1). Sie erzéhlen Geschichten und
Begebenheiten aus der Bibel und zeugen von unerschopflichem Reservoir an
Phantasie und handwerklichem Erfindungsreichtum.

So iiberrascht es denn auch nicht, in der friilhen Zisterzienserarchitektur
keine narrativen Darstellungen zu finden, weder an den Kapitellen noch im
Tympanon iiber den Kircheneingingen. Wihrend der Tympanon einfach
weggelassen wurde, gestaltete man die Kapitelle mit Pflanzenmustern.
Beeindruckend, mit welch scharfen Kanten und sicherem Gespiir fiir Harmonie
und Ausgewogenheit die Formen aus dem Stein herausgearbeitet wurden.
Keinerlei Miihe bereitete es den Steinmetzen, den Ubergang vom Kreis des
Saulenschaftes zum rechteckigen Architrav zu gestalten. Beriihmt sind die
Kapitelle der Doppelsédulen aus Sénanque, bei denen jedes der 32 Sdulenpaare
des Kreuzganges ein anderes Blattmotiv im Kapitell trégt.

Abb 2: Hauptschiff in Le Thoronet, Chor mit Altar

transAktion 1 03



Abb. 3: Hauptschiff in Le Thoronet

fransAktion

104



Der Klosterbau von Le Thoronet

Als Leitbau fiir die frithe Zisterzienserarchitektur dient mir das Kloster Le
Thoronet, gelegen in der Provence zwischen Aix und Fréjus. Zusammen
mit den beiden ebenfalls in der Provence liegenden Zisterzienserkldstern in
Sénanque und Silvacane werden diese drei Kloster ihrer Ahnlichkeit wegen
,,les trois soeurs* genannt. Diese Terminologie weiterspinnend, konnte man die
in Bernhard von Clairvaux sich am markantesten kristallisierende Sehnsucht
nach Askese als die Mutter dieser Architektur bezeichnen, gleichwohl im
Bewusstsein, dass es nicht das Werk eines einzelnen Mannes ist, sondern
dasjenige einer Gemeinschaft und einem generellen Bediirfnis nach Riickzug zu
sich selbst. Im Unterschied zu den gut hundertfiinfzig Jahre spiter auftretenden
Bettelorden, welche die verarmte Bevolkerung in den Stiddten aufsuchten,
bauten die Zisterzienser ihre Kloster auf dem Lande, moglichst abgeschieden
von jeder Zivilisation, als Sinnbild fiir die Abkehr von der Geschiftigkeit des
gesellschaftlichen Lebens.

Der Grundriss der Klosteranlage von Le Thoronet, fertiggestellt 1209, zeigt
die heute noch erhaltene Bausubstanz (Abb. 4). Rechts ist die dreischiffige
Kirche zu sehen mit ihren drei Jochen und der Hauptapsis begleitet von
vier Apsidiolen. In der linken Hilfte des Planes befindet sich der weder
quadratische noch rechtwinklige Kreuzgang mit dem eingeschriebenen
Taufbrunnen. Im Unterschied zu Sénanque umschliessen keine Doppelsdulen,
sondern einfache Sdulenreihen die das Paradies auf Erden symbolisierende
Griinflache. Ein Kloster ist eine in sich geschlossene Einheit, weshalb die
einzelnen Gebaudeteile miteinander verbunden sein miissen. Die Verbindung
zwischen Kirchenraum und Kreuzgang ist links im dritten Joch der Kirche zu
erkennen. Gleich anschliessend im Querhaus wurde die Treppe gebaut, welche
direkt von den Schlafraumen (im Obergeschoss, deshalb auf dem Grundriss
nicht zu erkennen) in den Kirchenraum fiihrt, damit die Monche nachts fiir das
Stundengebet nicht noch lange Umwege zuriickzulegen hatten. Im Folgenden
soll der Kirchenraum néher untersucht werden, mit je einer Sicht Richtung
Eingang und Apsis.

Bereits im Grundriss ist die ungewohnliche Lage des Eingangs zu erkennen,
der nicht ins Hauptschiff, sondern durch zwei Eingiénge in beide Seitenschiffe
fiihrt, weshalb auf der Abbildung die Eingangstiire nicht ersichtlich ist und
wir auf eine Wand mit drei Fenster6ffnungen schauen (Abb. 3). Diese sind
dusserst schlicht gehalten, keine Rosette und keine farbigen Scheiben, sondern
lediglich weisses Licht. Oben in der Mitte ein Rundfenster, darunter zwei
Rundbogenfenster. Alle drei sind sehr klein, zumal sie die einzigen Lichtquellen
im Langhaus sind, das keine Obergadenfenster besitzt. Das ganze Volumen
des Mittelschiffes ist ein einfaches Tonnengewdlbe, nur durch die Gurtbogen
unterbrochen. Diese werden nicht bis auf den Boden gefiihrt, sondern héngen
freischwebend in der Luft, gegen unten mit einer leicht vorspringenden
Vorlage verankert. Dieses fiir die Zisterzienser typische Gestaltungsmerkmal
wird ,,Abkragung® genannt.

Schaut man in die andere Richtung, dann erkennt man vorne in der Mitte
den Chor mit Altar (Abb. 2). Das Volumen des Tonnengewdlbes wird mit
grosster Konsequenz umgesetzt und das Gewolbe unterhalb des Frieses als

Abb. 4: Klosteranlage von Le Thoronet

transAktion

105



einfache Wand weitergefiihrt. Dadurch erscheinen die drei Offnungen zu
den Seitenschiffen als einfache, leicht spitzbogenférmig ausgestaltete Durch-
briiche. Die Offnung zum Querhaus ist in derselben Geste gehalten, nur dass
sie sich hoher hinauf 6ffnet, wodurch die Wand auf zwei Spickel reduziert wird.
Zudem wird die Leibung zum Querhaus auf einer Séule abgestiitzt, ein die
Wichtigkeit dieser Ubergangsstelle betonender Akzent. Wie im Grundriss zu
erkennen ist, iibernimmt das Querhaus die Jochbreite des Langhauses. In ihrer
Lingsausrichtung ist der gesamte Grundriss der Kirche auf diese Masseinheit
zuriickzufiihren. Dasselbe ist von der Querausrichtung der Joche zu sagen. Die
Breite der Seitenschiffe entspricht exakt der Breite einer Apsidiolen. So wie die
Apsis die Fortsetzung des Mittelschiffes ist, so sind es die Apsidiolen von den
Seitenschiffen. Zudem entspricht die Breite des Mittelschiffes der doppelten
Breite des Seitenschiffes. Die Seitenschiffe haben die seltsame Form seitlich
abgeschnittener Tonnengew6lbe mit leichtem Spitzbogen (Abb. 5). Das Foto
stammt aus Sénanque, ist aber in Le Thoronet ganz dhnlich ausgebildet. Die
Sprache des Mittelschiffes sollte in den Seitenschiffen weitergefiihrt werden,
weshalb wiederum auf das Tonnengewolbe zuriickgegriffen wurde. Auch die
Unterteilung durch Gurtbégen wurde beibehalten, mit dem Unterschied, dass
sie hier ohne Abkragung direkt bis auf den Boden gefiihrt werden. Durch
diese Vereinheitlichung der Formsprache entstand die ungewohnte Form des
seitlich angeschnittenen Tonnengewolbes, wodurch sich ein Problem bei der
Einbettung des Fensters in die Wand ergab, was hier nicht besonders harmo-
nisch gelost wurde.

Diese Feststellung ldsst das Augenmerk auf die Belichtung der Apsis richten,
die in sich die gewohnte Harmonie aufweist (Abb. 2). Wie bei der Westwand
sehen wir oben ein mit viel Gefiihl in die Wand gesetztes Rundfenster. Die
Apsis ihrerseits wird von drei Rundbogenfenstern beleuchtet, die das Licht
auf den Altar als wichtigsten Ort der Liturgie lenken. Der Chor als gesamtes
ist leicht gestelzt, wodurch das Element des Tonnengewdlbes auch hier an-
zutreffen ist, auch wenn nur als kurze Einw6lbung, um dann in die Kalotte
iiberzugehen. Dieser Ubergang erfolgt nicht nahtlos, sondern wiederum durch
ein Aneinanderfiigen von elementaren Raumvolumen, die als solche durch
ein feines Gesims gekennzeichnet und dadurch lesbar gemacht werden. Das
Tonnengewdlbe erfihrt oben einen leichten Spitzbogen, wihrend die Kalotte
als Viertelkugel rund ist. Dieser Unterschied wird durch eine Abtreppung
sichtbar gemacht.

So reduziert die Architektur der Zisterzienser auch erscheinen mag, so gross
ist auch die Vielfalt innerhalb der Regelmaissigkeit. Keine Kirche ist gleich
der anderen, weder im Grundriss noch in der Einw6lbung. In Le Thoronet
begegnet uns das singulidre Element des halbkreisférmigen Chores. Der fiir die
Zisterzienser typische Chorabschluss ist rechteckig, vielleicht in Interpretation
des durch Bernhard von Clairvaux hédufig benutzten Begriffes der rectitudo.
Rectitudo wird mit , Rechtschaffenheit® iibersetzt, unerldsslich fiir die ,,ver-
kiimmerten Seelen® bei ihrer Gottessuche. Etymologisch nicht weit davon
entfernt ist die ,,Rechtwinkligkeit”, die in ihrer klaren Ausformulierung
alle Parameter offenlegt. Ist dies eine Moglichkeit, den fiir die Zisterzienser

Abb. 5: seltsam geformtes Tonnengewdlbe im i X K .
Seitenschiff, Sénanque typisch rechtwinkligen Chorabschluss zu erkldren?

1 06 transAktion



Neben vielem anderen fasziniert die rdumliche Geschlossenheit, welche
die Zisterzienser in ihrer Architektur erreichen. Bei der Klosterkirche in Le
Thoronet wurde dies durch die konsequente Umsetzung des Tonnengew®olbes
und einen fiir eine Kirche #usserst breiten Grundriss erreicht. Uberall in der
Kirche fiihlt man sich bei sich selbst. Die Sicht des Menschen kann ganz nach
innen gerichtet werden, so wie auch die Kirche mit ihren dicken Mauern und
den eher kleinen Offnungen den Blick nach innen richtet. Die Fahigkeit, die
in sich komplexe Aufgabenstellung einer Klosterkirche mit ihren vielfiltigen
Anforderungen in dusserster Schlichtheit zu 16sen, ldsst sich auch im Kreuzgang
von Le Thoronet erkennen (Abb. 6). Dieser musste den Monchen sowohl die
Moglichkeit der Wandelhalle als auch den Zugang zu weiteren Raumlichkeiten
gewihren. Dort befindet sich der Kapitelsaal, der Ort der Zusammenkiinfte
und Entscheidungsfillung im Plenum. In Le Thoronet kam wie bereits bei
der Klosterkirche die Schwierigkeit hinzu, eine massive Hohendifferenz von
zwei Metern zu iiberwinden, hier zu sehen an den beiden Treppenpartien. Und
doch strahlt dieser gewdlbte Gang Selbstverstindlichkeit und Ruhe aus, zur
Kontemplation einladend. Wiederum ist es das Tonnengewdlbe, das die Einheit
der rdumlichen Wirkung entstehen ldsst.

Klosterkirche als Gotteshaus?

Und dennoch: Fiir Bernhard von Clairvaux wurde auch die Klosterkirche von
Le Thoronet in erster Linie fiir die Monche und nicht fiir Gott erbaut.

,.Diese sichtbare Kirche ist fiir uns und fiir unsere Wohnung erbaut, denn der
Allerhochst ,weilt nicht in Tempeln, die von Menschenhand gemacht sind‘.
Was fiir einen Tempel sollen wir ihm auch bauen? Ihm, der gesagt hat: ,Ich bin
es, der Himmel und Erde erfiillt*.* (Apg. 17,24.)

Nicht nur wegen der moglichen Verfiihrung der Monche durch die Kunst,
sondern auch durch diese Verankerung anhand von Bibelzitaten war es mog-
lich, reiche Kirchenausstattungen ebenso abzulehnen wie aufwendige Klei-
dung. So wie die heutigen Kiinstler und Architekten die Eigenleistung iiber-
betonen und sich dabei zumindest rhetorisch von aller Vergangenheit lossagen
miissen, so war man im Hochmittelalter verpflichtet, seine eigene Meinung
mit Autoritidten aus vergangenen Zeiten (Bibel, Kirchenviter) zu unterlegen.
Die Wabhrheit liegt wohl in der Mitte, wodurch die moderne Architektur in
ihrer Suche nach Reinheit der Formen plotzlich auf eine lange Tradition
zuriickblicken kann, darin die Zisterzienser eine gewichtige Position einneh-
men. In Vorbereitung seines Entwurfes fiir die Klosteranlage in La Tourette
besuchte Le Corbusier im Jahre 1953 Le Thoronet. Vielleicht verband ihn
mehr als die Aufgabenstellung der Klosterarchitektur mit der Architektur der
Zisterzienser, namlich das Zusammensetzen der Architektur aus einfachen
geometrischen Volumen.

Daniel Nif studiert Kunstgeschichte, Philosophie und die Kunst Ostasiens in Basel und Ziirich.

Abb. 6: Kreuzgang von Le Thoronet

Bibliographie:

Assunto, Rosario, Die Theorie des Schinen im
Mittelalter, Koln 1963.

Untermann, Matthias, Forma Ordinis: Die mittel-
alterliche Baukunst der Zisterzienser, Miinchen
2001.

Lexikon des Mittelalters, Hrsg. Gloria Avella-Wid-
halm, Stuttgart 1999.

Monchtum, Orden, Kldster: Von den Anfingen bis
zur Gegenwart: ein Lexikon, Hrsg. Georg Schwai-
ger, Miinchen 1994.

transAktion 1 07



	Architektur ohne Kunst : die Zisterzienser

