
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2003)

Heft: 10

Artikel: Architektur ohne Kunst : die Zisterzienser

Autor: Näf, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel Näf Architektur ohne Kunst: die Zisterzienser

Abb.l: Von den Zisterziensern verachtete narrative
Darstellung

„Im Äussern gezeigter Überfluss ist ein Zeichen innerer Leere."
Bernhard von Clairvaux

Nüchtern oder üppig? Abstrakt oder narrativ? Rational oder emotional? Diese

Fragen prägten die Architektur des 20. Jahrhunderts: die Nüchternheit der
Moderne oder die Narration der Postmoderne? In unseren Breitengraden
könnte man die oben gestellten Fragen auch als Fragen nach der christlichen
Konfession interpretieren, ob man die weiss getünchten Wände der Reformation

mag oder aber sich nach der Üppigkeit farbig gefasster Wände und goldener
Monstranzen der Katholiken sehnt? Dieser Riss durchzieht die christliche
Glaubensgemeinde seit dem 16. Jahrhundert. Der Orden der Zisterzienser hat
im 12. Jahrhundert mit einer Ästhetik der Nüchternheit aufgewartet, wie es

seither in dieser Grössenordnung bis ins 20. Jahrhundert nicht mehr gewagt
wurde. Im Bereich der Architektur bedeutete dies eine Reduktion auf das reine
Volumen. Auf Verzierungen, Ornamente, Farben und prunkvolle Materialien
wurde verzichtet. Der Versuch war zu radikal, als dass er die Jahrhunderte
unbeschadet überstanden hätte. Zu gerne lässt der Mensch sich verführen

von der Schönheit der Künste, und so wurde die Architektur der Zisterzienser
im Mittelalter eher abschätzig bewertet. Doch ändert sich kaum etwas so

schnell wie der ästhetische Geschmack und so erfreut sich die Architektur
der Zisterzienser in der heutigen Zeit einer erneuten Aufmerksamkeit. Die
Geschwätzigkeit der Gegenwart weckt in uns die Sehnsucht nach einem Ort
der Ruhe und Konzentration.

Die entscheidende Gestalt für die Zisterzienser ist Bernhard von Clairvaux
(1090 - 1153). In scholastischer Disputation ausgebildet, war er ein Meister im
Kampf mit Worten. Diese Waffe wurde eingesetzt, um die Christenheit gegen
äussere Feinde zu verteidigen, so geschehen beimAufrufzum zweiten Kreuzzug
im Jahre 1144. Nicht weniger Rhetorik setzte er ein, um die Zisterzienser

zum wahren Glauben zu führen. Ein entscheidender Punkt hierfür war die

Ausgestaltung der Kirchen und Klöster. Für uns ist es interessant, wie wir auf
der einen Seite die Schriften des Bernhard von Clairvaux haben, Üppigkeit
der Architektur an den Pranger stellend, und auf der anderen Seite die Klöster
der Zisterzienser als Suche nach einer neuen Formsprache. In den Schriften
des Bernhard von Clairvaux wird nirgends explizit auf die Architektur Bezug

genommen, die Bemerkungen sind allgemeiner Natur und es war Aufgabe der

Mönche und Steinmetze, eine adäquate Umsetzung in Stein zu finden.

Äusserungen des Bernhard von Clairvaux

„Wir Mönche, die wir nunmehr aus dem Volk herausgetreten sind, wir, die wir
um Christi Willen alle wertvollen und schönen Dinge der Welt aufgegeben
haben, wir, die wir alle die Dinge, die in Schönheit glänzen, die das Ohr mit

102 transAktion



der Süsse der Töne liebkosen, die duften, die angenehm, die dem Tastsinn

wohltun, also alle, die dem Leib schmeicheln, gleich Kot geachtet haben,

Die Augen werden geblendet von den goldenen Reliquien, und die Geldbeutel

gehen auf. Man stellt wunderschöne Bilder eines Mannes oder einer heiligen
Frau zur Schau, und je kräftiger die Farben dieser Bildwerke sind, für desto

heiliger hält man die Dargestellten. Die Menschen kommen zum Küssen,
werden aufgefordert, Geschenke zu machen, und staunen mehr das Schöne an,
als sie das Heilige verehren

Und was soll in unseren Klöstern, wo die Fratres das Offizium lesen, jene
lächerliche Monstrosität, jene unförmige Schönheit und schöne Unförmigkeit?
Was haben dort die unreinen Affen zu schaffen? Oder die wilden Löwen, die

missgestalteten Kentauren, die Halbmenschen, die gefleckten Tiger

Überall also zeigt sich eine so grosse und seltsame Vielfalt verschiedenartiger
Formen, dass man sich mehr dazu hingezogen fühlt, den Marmor zu lesen

anstatt die Heiligen Schriften, und lieber den Tag damit zu verbringen,
nacheinander diese Bildwerke zu betrachten, als über die göttlichen Gesetze

zu meditieren."

Diese Schrift steht weder in der Tradition des Bilderstreites noch in der
Theoriediskussion über das Wesen des Schönen. Es ist eine Schrift, die sich ganz
funktional mit der einem Kloster angemessenen Architektur beschäftigt. Es ist
nicht die Gemeindekirche oder die Kathedrale, die gebaut werden soll, sondern

die Klosterkirche, um den auf irdischen Luxus verzichtenden Mönchen eine

adäquate Umgebung zu bieten. Verwerflich ist die Anziehungskraft der
schönen Künste, die durch ihren Glanz den spirituellen Inhalt überdecken.

Zu wahren Hasstiraden wurde Bernhard getrieben durch die Fabelwesen und

Tierdarstellungen in den Kapitellen. Einige der schönsten Beispiele hierfür
sind aus Vézelay erhalten geblieben (Abb.l). Sie erzählen Geschichten und

Begebenheiten aus der Bibel und zeugen von unerschöpflichem Reservoir an

Phantasie und handwerklichem Erfindungsreichtum.

So überrascht es denn auch nicht, in der frühen Zisterzienserarchitektur
keine narrativen Darstellungen zu finden, weder an den Kapitellen noch im
Tympanon über den Kircheneingängen. Während der Tympanon einfach

weggelassen wurde, gestaltete man die Kapitelle mit Pflanzenmustern.

Beeindruckend, mit welch scharfen Kanten und sicherem Gespür für Harmonie
und Ausgewogenheit die Formen aus dem Stein herausgearbeitet wurden.
Keinerlei Mühe bereitete es den Steinmetzen, den Übergang vom Kreis des

Säulenschaftes zum rechteckigen Architrav zu gestalten. Berühmt sind die

Kapitelle der Doppelsäulen aus Sénanque, bei denen jedes der 32 Säulenpaare
des Kreuzganges ein anderes Blattmotiv im Kapitell trägt.

Abb 2: Hauptschiff in Le Thoronet, Chor mit Altar

transAktion 103



Abb. 3: Hauptschiff in Le Thoronet

104 transAktion



Der Klosterbau von Le Thoronet

Als Leitbau für die frühe Zisterzienserarchitektur dient mir das Kloster Le
Thoronet, gelegen in der Provence zwischen Aix und Fréjus. Zusammen

mit den beiden ebenfalls in der Provence liegenden Zisterzienserklöstern in

Sénanque und Silvacane werden diese drei Klöster ihrer Ähnlichkeit wegen
„les trois soeurs" genannt. Diese Terminologie weiterspinnend, könnte man die

in Bernhard von Clairvaux sich am markantesten kristallisierende Sehnsucht

nach Askese als die Mutter dieser Architektur bezeichnen, gleichwohl im
Bewusstsein, dass es nicht das Werk eines einzelnen Mannes ist, sondern

dasjenige einer Gemeinschaft und einem generellen Bedürfnis nach Rückzug zu
sich selbst. Im Unterschied zu den gut hundertfünfzig Jahre später auftretenden

Bettelorden, welche die verarmte Bevölkerung in den Städten aufsuchten,
bauten die Zisterzienser ihre Klöster auf dem Lande, möglichst abgeschieden

von jeder Zivilisation, als Sinnbild für die Abkehr von der Geschäftigkeit des

gesellschaftlichen Lebens.

Der Grundriss der Klosteranlage von Le Thoronet, fertiggestellt 1209, zeigt
die heute noch erhaltene Bausubstanz (Abb. 4). Rechts ist die dreischiffige
Kirche zu sehen mit ihren drei Jochen und der Hauptapsis begleitet von
vier Apsidiolen. In der linken Hälfte des Planes befindet sich der weder

quadratische noch rechtwinklige Kreuzgang mit dem eingeschriebenen
Taufbrunnen. Im Unterschied zu Sénanque umschliessen keine Doppelsäulen,
sondern einfache Säulenreihen die das Paradies auf Erden symbolisierende
Grünfläche. Ein Kloster ist eine in sich geschlossene Einheit, weshalb die
einzelnen Gebäudeteile miteinander verbunden sein müssen. Die Verbindung
zwischen Kirchenraum und Kreuzgang ist links im dritten Joch der Kirche zu
erkennen. Gleich anschliessend im Querhaus wurde die Treppe gebaut, welche
direkt von den Schlafräumen (im Obergeschoss, deshalb auf dem Grundriss
nicht zu erkennen) in den Kirchenraum führt, damit die Mönche nachts für das

Stundengebet nicht noch lange Umwege zurückzulegen hatten. Im Folgenden
soll der Kirchenraum näher untersucht werden, mit je einer Sicht Richtung
Eingang und Apsis.

Bereits im Grundriss ist die ungewöhnliche Lage des Eingangs zu erkennen,
der nicht ins Hauptschiff, sondern durch zwei Eingänge in beide Seitenschiffe

führt, weshalb auf der Abbildung die Eingangstüre nicht ersichtlich ist und

wir auf eine Wand mit drei Fensteröffnungen schauen (Abb. 3). Diese sind
äusserst schlicht gehalten, keine Rosette und keine farbigen Scheiben, sondern

lediglich weisses Licht. Oben in der Mitte ein Rundfenster, darunter zwei

Rundbogenfenster. Alle drei sind sehr klein, zumal sie die einzigen Lichtquellen
im Langhaus sind, das keine Obergadenfenster besitzt. Das ganze Volumen
des Mittelschiffes ist ein einfaches Tonnengewölbe, nur durch die Gurtbögen
unterbrochen. Diese werden nicht bis auf den Boden geführt, sondern hängen
freischwebend in der Luft, gegen unten mit einer leicht vorspringenden
Vorlage verankert. Dieses für die Zisterzienser typische Gestaltungsmerkmal
wird „Abkragung" genannt.

Schaut man in die andere Richtung, dann erkennt man vorne in der Mitte
den Chor mit Altar (Abb. 2). Das Volumen des Tonnengewölbes wird mit
grösster Konsequenz umgesetzt und das Gewölbe unterhalb des Frieses als

transAktion 105

P

Abb. 4: Klosteranlage von Le Thoronet



Abb. 5: seltsam geformtes Tonnengewölbe im
Seitenschiff, Sénanque

einfache Wand weitergeführt. Dadurch erscheinen die drei Öffnungen zu
den Seitenschiffen als einfache, leicht spitzbogenförmig ausgestaltete
Durchbrüche. Die Öffnung zum Querhaus ist in derselben Geste gehalten, nur dass

sie sich höher hinauf öffnet, wodurch die Wand auf zwei Spickel reduziert wird.
Zudem wird die Leibung zum Querhaus auf einer Säule abgestützt, ein die

Wichtigkeit dieser Übergangsstelle betonender Akzent. Wie im Grundriss zu
erkennen ist, übernimmt das Querhaus die Jochbreite des Langhauses. In ihrer
Längsausrichtung ist der gesamte Grundriss der Kirche auf diese Masseinheit
zurückzuführen. Dasselbe ist von der Querausrichtung der Joche zu sagen. Die
Breite der Seitenschiffe entspricht exakt der Breite einer Apsidiolen. So wie die

Apsis die Fortsetzung des Mittelschiffes ist, so sind es die Apsidiolen von den

Seitenschiffen. Zudem entspricht die Breite des Mittelschiffes der doppelten
Breite des Seitenschiffes. Die Seitenschiffe haben die seltsame Form seitlich
abgeschnittener Tonnengewölbe mit leichtem Spitzbogen (Abb. 5). Das Foto
stammt aus Sénanque, ist aber in Le Thoronet ganz ähnlich ausgebildet. Die
Sprache des Mittelschiffes sollte in den Seitenschiffen weitergeführt werden,
weshalb wiederum auf das Tonnengewölbe zurückgegriffen wurde. Auch die

Unterteilung durch Gurtbögen wurde beibehalten, mit dem Unterschied, dass

sie hier ohne Abkragung direkt bis auf den Boden geführt werden. Durch
diese Vereinheitlichung der Formsprache entstand die ungewohnte Form des

seitlich angeschnittenen Tonnengewölbes, wodurch sich ein Problem bei der

Einbettung des Fensters in die Wand ergab, was hier nicht besonders harmonisch

gelöst wurde.

Diese Feststellung lässt das Augenmerk auf die Belichtung der Apsis richten,
die in sich die gewohnte Harmonie aufweist (Abb. 2). Wie bei der Westwand
sehen wir oben ein mit viel Gefühl in die Wand gesetztes Rundfenster. Die
Apsis ihrerseits wird von drei Rundbogenfenstern beleuchtet, die das Licht
auf den Altar als wichtigsten Ort der Liturgie lenken. Der Chor als gesamtes
ist leicht gestelzt, wodurch das Element des Tonnengewölbes auch hier
anzutreffen ist, auch wenn nur als kurze Einwölbung, um dann in die Kalotte
überzugehen. Dieser Übergang erfolgt nicht nahtlos, sondern wiederum durch
ein Aneinanderfügen von elementaren Raumvolumen, die als solche durch
ein feines Gesims gekennzeichnet und dadurch lesbar gemacht werden. Das

Tonnengewölbe erfährt oben einen leichten Spitzbogen, während die Kalotte
als Viertelkugel rund ist. Dieser Unterschied wird durch eine Abtreppung
sichtbar gemacht.

So reduziert die Architektur der Zisterzienser auch erscheinen mag, so gross
ist auch die Vielfalt innerhalb der Regelmässigkeit. Keine Kirche ist gleich
der anderen, weder im Grundriss noch in der Einwölbung. In Le Thoronet
begegnet uns das singulare Element des halbkreisförmigen Chores. Der für die
Zisterzienser typische Chorabschluss ist rechteckig, vielleicht in Interpretation
des durch Bernhard von Clairvaux häufig benutzten Begriffes der rectitudo.
Rectitudo wird mit „Rechtschaffenheit" übersetzt, unerlässlich für die
„verkümmerten Seelen" bei ihrer Gottessuche. Etymologisch nicht weit davon
entfernt ist die „Rechtwinkligkeit", die in ihrer klaren Ausformulierung
alle Parameter offenlegt. Ist dies eine Möglichkeit, den für die Zisterzienser

typisch rechtwinkligen Chorabschluss zu erklären?

106 transAktion



Neben vielem anderen fasziniert die räumliche Geschlossenheit, welche
die Zisterzienser in ihrer Architektur erreichen. Bei der Klosterkirche in Le
Thoronet wurde dies durch die konsequente Umsetzung des Tonnengewölbes
und einen für eine Kirche äusserst breiten Grundriss erreicht. Überall in der
Kirche fühlt man sich bei sich selbst. Die Sicht des Menschen kann ganz nach
innen gerichtet werden, so wie auch die Kirche mit ihren dicken Mauern und
den eher kleinen Öffnungen den Blick nach innen richtet. Die Fähigkeit, die
in sich komplexe Aufgabenstellung einer Klosterkirche mit ihren vielfältigen
Anforderungen in äusserster Schlichtheit zu lösen, lässt sich auch im Kreuzgang
von Le Thoronet erkennen (Abb. 6). Dieser musste den Mönchen sowohl die

Möglichkeit der Wandelhalle als auch den Zugang zu weiteren Räumlichkeiten

gewähren. Dort befindet sich der Kapitelsaal, der Ort der Zusammenkünfte
und Entscheidungsfällung im Plenum. In Le Thoronet kam wie bereits bei
der Klosterkirche die Schwierigkeit hinzu, eine massive Höhendifferenz von
zwei Metern zu überwinden, hier zu sehen an den beiden Treppenpartien. Und
doch strahlt dieser gewölbte Gang Selbstverständlichkeit und Ruhe aus, zur
Kontemplation einladend. Wiederum ist es das Tonnengewölbe, das die Einheit
der räumlichen Wirkung entstehen lässt.

Abb. 6: Kreuzgang von Le Thoronet

Klosterkirche als Gotteshaus?

Und dennoch: Für Bernhard von Clairvaux wurde auch die Klosterkirche von
Le Thoronet in erster Linie für die Mönche und nicht für Gott erbaut.

„Diese sichtbare Kirche ist für uns und für unsere Wohnung erbaut, denn der
Allerhöchst ,weilt nicht in Tempeln, die von Menschenhand gemacht sind'.
Was für einen Tempel sollen wir ihm auch bauen? Ihm, der gesagt hat: ,Ich bin
es, der Himmel und Erde erfüllt'." (Apg. 17,24.)

Nicht nur wegen der möglichen Verführung der Mönche durch die Kunst,
sondern auch durch diese Verankerung anhand von Bibelzitaten war es möglich,

reiche Kirchenausstattungen ebenso abzulehnen wie aufwendige
Kleidung. So wie die heutigen Künstler und Architekten die Eigenleistung
überbetonen und sich dabei zumindest rhetorisch von aller Vergangenheit lossagen
müssen, so war man im Hochmittelalter verpflichtet, seine eigene Meinung
mit Autoritäten aus vergangenen Zeiten (Bibel, Kirchenväter) zu unterlegen.
Die Wahrheit liegt wohl in der Mitte, wodurch die moderne Architektur in
ihrer Suche nach Reinheit der Formen plötzlich auf eine lange Tradition
zurückblicken kann, darin die Zisterzienser eine gewichtige Position einnehmen.

In Vorbereitung seines Entwurfes für die Klosteranlage in La Tourette
besuchte Le Corbusier im Jahre 1953 Le Thoronet. Vielleicht verband ihn
mehr als die Aufgabenstellung der Klosterarchitektur mit der Architektur der

Zisterzienser, nämlich das Zusammensetzen der Architektur aus einfachen

geometrischen Volumen.

Daniel Näf studiert Kunstgeschichte, Philosophie und die Kunst Ostasiens in Basel und Zürich.

Bibliographie:
Assunto, Rosario, Die Theorie des Schönen im
Mittelalter, Köln 1963.

Untermann, Matthias, Forma Ordinis: Die
mittelalterliche Baukunst der Zisterzienser, München
2001.
Lexikon des Mittelalters, Hrsg. Gloria Avella-Wid-
halm, Stuttgart 1999.

Mönchtum, Orden, Klöster: Von den Anfängen bis

zur Gegenwart: ein Lexikon, Hrsg. Georg Schwaiger,

München 1994.

transAktîon 107


	Architektur ohne Kunst : die Zisterzienser

