
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2003)

Heft: 10

Artikel: Über Kunst, Orte und Prozesse : ein Gespräch mit Urs Raussmüller

Autor: Lamoth, Tibor / Tieben, Hendrik / Raussmüller, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Kunst, Orte und Prozesse
Ein Gespräch mit Urs Raussmüller

Tibor Lamoth
Hendrik Tieben

trans: Was können Architekten aus der Beschäftigung mit
Kunst lernen?

Urs Raussmüller: Alles natürlich! Nein, ich muss die

Frage ernst beantworten. Es gibt die sieben Künste,

jede verkörpert eine eigene Kategorie und hat ihre

eigenen Gesetzmässigkeiten, sie sind nicht austauschbar

oder kompatibel. Die Architektur hat eine besondere

Gesetzmässigkeit: sie hat zu dienen, sie muss einen

Zweck erfüllen. Die bildende Kunst muss das nicht, sie

ist frei. Von dieser Freiheit kann man lernen. Freiheit gibt
es nicht von selbst, sie muss erkämpft werden. Wenn man
so weit ist, sich diese Freiheit geschaffen zu haben, dann

beginnt man über das zu verfügen, was einem eigen ist.
Dann bin ich selbst, dann verfüge ich über mein Leben,
meine Gefühle, Sinne und Gedanken. Das hat zunächst

mal mit Bescheidenheit zu tun. Ich bin bescheiden - oder
selbstverständlich - genug, zu akzeptieren wie ich bin,
auch auf die Gefahr hin, anderen nicht zu gefallen, nicht

erfolgreich zu sein, usw., aber ich bin was ich bin.

Wenn man jetzt betrachtet, was dieses Ich mit diesem
hohen Grad an Freiheit tut, dann beginnt es interessant zu
werden. Mir hat einer mal gesagt: „Als ich mich entschied

Künstler zu sein (nicht: zu werden!), habe ich ein Atelier
gemietet und gewusst, ich bin Künstler, also ist alles, was
ich in diesem Atelier mache, Kunst." Es ist schwierig zu
verstehen, was das in der Konsequenz heisst. Er hatte

also sein Atelier und hat sich grausig gelangweilt, und in
dieser Langeweile hat er Gummibällchen genommen und
diese wieder und wieder auf den Boden geschmissen.
Dann hat er eine Kamera installiert und wieder die

Gummibällchen geworfen. Das Video heisst Bouncing
Balls und hat bis heute eine grosse Intensität. Wenn einer

so etwas sagt - wo nimmt er diesen Pragmatismus her,

diese Selbstverständlichkeit und Unverstelltheit? Es gab

ja nichts, das besagte: das ist Kunst. Dieses Verhalten
hat einen hohen Grad an Freiheit. Der Künstler heisst

übrigens Bruce Nauman. Noch nie hatte ich so etwas

gehört wie seine Äusserung: „When I decided to be an

artist..." Jeder Europäer hätte vom „Künstler werden"

gesprochen. Von diesem wunderbaren Pragmatismus
kann man lernen. Man kann die Bescheidenheit lernen
und sagen, ich will euch nichts vormachen und nicht
etwas tun, was aussieht wie Picasso oder so, sondern

ich langweile mich und spiele mit den Gummibällen und
dem gebe ich jetzt eine Struktur. Man muss die Offenheit
haben, die Freiheit, das auch zu tun. Das ist etwas,
das man lernen kann. Wieviel häuft man im Laufe des

Lebens an, das die eigene Freiheit verstellt!

Das zweite, das man lernen kann, ist das Vorgehen des

Künstlers. Man benötigt eine Idee, um einen Prozess in

Gang zu setzen. Sobald dieser Prozess läuft, geschehen

Dinge. Es geschieht das, was ich tue, aber es geschehen
auch Dinge, die ich gar nicht beabsichtigt habe. Vor
meinen Augen und unter meinen Händen findet ein
Prozess statt, den ich zwar selbst in Gang setzte und

unterhalte, dessen Verlauf mich aber zum Staunen bringt.
Wenn am Ende dieses Prozesses ein Resultat entstanden

ist, das mir nicht weiter erlaubt zu intervenieren, dann ist
die Sache fertig. Sie ist nicht fertig, weil „etwas" erreicht
ist, sondern weil ich den Prozess nicht mehr weiterführen
kann. Und wenn mich das Resultat schliesslich selbst

überrascht, dann bin ich der erste Gewinner an dieser
Sache. Robert Ryman, der seit mehr als vierzig Jahren

äusserst differenziert mit weisser Farbe malt, sagte:

„Wenn ein Werk soweit fertig ist, und es mich nicht
selbst überrascht, dann kann ich es wegschmeissen. Dann
ist es nicht gut genug."

In den meisten Fällen wählen wir zwischen zwei

Vorgehensweisen: die eine ist dieser kreative Prozess,
den ich jetzt versucht habe zu beschreiben, und die andere

ist der planerische Prozess - also der Prozess, in dem ich
meine Idee zu einem Konzept, zu einem Plan entwickle,
den ich nun Schritt für Schritt umsetze. Am Ende der

Umsetzung habe ich im besten Fall so viel, wie der Plan

hergibt, aber kaum je eine positive Überraschung. Es gibt
nicht mehr, als ich geplant habe. In der Architektur ist es

natürlich besonders schwierig, das Geplante ausser Acht
zu lassen und wirklich kreativ vorzugehen. In der Regel

12 transAktion



Die Hallen für neue Kunst wurden 1984 eröffnet und sind eine der ersten Umnutzungen eines Fabrikgebäudes zu einem Kunstmuseum. Als „Modell
Schaffhausen" wurden sie zum Vorbild einer Reihe prominenter Nachfolger wie des Dia Center for the Arts, New York; The Andy Warhol Museum,
Pittsburgh; Hamburger Bahnhof, Berlin; Deichtorhallen, Hamburg; Täte Modern, London. Ausgestellt werden Werke aus den 60er bis 80er Jahren
von: Carl Andre, Joseph Beuys, Dan Flavin, Donald Judd, Jannis Kounellis, Sol LeWitt, Richard Long, Robert Mangold, Mario Merz, Bruce Nauman,
Robert Ryman, Lawrence Weiner. Die Hallen für neue Kunst konzentrieren sich auf diese zwölf Künstler und repräsentieren sie in Werkgruppen,
die auf Dauer installiert sind. Die Aufstellung der Werke wurde in enger Zusammenarbeit mit den Künstlern vor Ort entwickelt.

haben wir einen Plan und den müssen wir erfüllen, wegen
der Kosten, der Ausführung, usw. Aber im Grunde kann

man sich auch das Ungeplante erlauben. Ich habe das

bei einem Bau in Luxemburg erlebt. Ich bin mit meinen
Plänen auf die Baustelle gekommen, als sie gerade eine

Wand umgeworfen hatten. Was ich da sah, hätte ich mir
nie vorstellen können. Als die Wand nicht mehr da war,
tat sich dahinter eine ganze Landschaft auf: Gebäude,

Strassen, Ausblicke. Ich habe gesagt, Plan her, Gummi
her, hier gibt es keine Wand mehr. Ich war nicht in der

Lage vorherzusehen, welche Wirkung ohne die Wand
entstehen würde. Vom kreativen Prozess aus gesehen,

muss man sofort auf solche Momente eingehen. Was

man dabei lernt, ist, dass man seine Pläne nicht zu ernst
nehmen sollte, dass man vielmehr mit grosser Sensibilität
wahrnehmen muss, was im Verlauf des Prozesses

geschieht. Man kann sich nämlich darauf einrichten und es

geschehen lassen. Man muss tatsächlich bescheiden und

feinfühlig werden und viel mehr auf die Prozesse achten

als zu meinen, man müsse a priori Recht haben.

trans: Wie sehen Sie die seit den 90er Jahren stark
verbreiteten Adaptionen der Minimal Art in der
Architektur?

UR: Ich habe kürzlich in der Zeitung ein Bild gesehen.
Da stand ein rostiger Würfel im Wasser. Ich spreche vom
sogenannten Monolithen von Jean Nouvel an der Expo
02 in Murten. Beim Würfel denkt natürlich jeder an

Minimal Art. Und mit dem Rost - man denke an Serra

- erfindet der Architekt zusätzlich die Vergänglichkeit
neu. Aber das hat nichts mit Minimal und auch nichts

mit Art zu tun. Es gibt in den Hallen für neue Kunst
Werke von Dan Flavin. Er hat seit 1963 mit Lichtröhren
gearbeitet. An diesen Lichtröhren veränderte Flavin
überhaupt nichts, er hat nicht einmal seinen Namen

darauf geschrieben, sondern sie nur angeordnet. Die
Installation hat der Elektriker übernommen. Das ist

wirklich Minimal und in diesem Fall eine überzeugende

Umsetzung der Philosophie: maximale Wirkung mit
minimalem Aufwand. Flavin erreichte mit seinem Vor¬

gehen eine effektive Erweiterung von Kunst. Minimal
heisst nämlich nicht Minimierung, sondern im Gegenteil:
Maximierung, grösstmögliche Verdichtung. Einsteins
Relativitätstheorie erscheint als Formel minimal. Wenn

man nicht versteht, was tatsächlich hinter den wenigen
Buchstaben, Zahlen und Gleichheitszeichen steht, dann

hat man nichts begriffen. Es führt zu gar nichts, wenn
man die Minimal Art formal überträgt und nicht versteht,
dass die reduzierte Form, das „weniger ist mehr", das wir
auch von Mies van der Rohe kennen, die Verdichtung
einer äusserst komplexen Angelegenheit ist.

trans: Wie stehen Sie zur Zusammenarbeit von Künstlern
und Architekten, wie zum Beispiel bei der Reichsbank in
Berlin von Gerhard Merz und Hans Kollhoff?

UR: Das ist eine schwierige Sache, weil die Vorgehensweise

der Architektur einen imperativen Charakter hat.

Architekten müssen wissen wie der Fussboden ist, damit
sie die Wand aufstellen können usw. Ich sage nicht,
dass der Architekt ein Despot ist, aber dieses Vorgehen
verlangt jetzt diese Entscheidung, sonst geht nichts
weiter. Bei den Künstlern ist das anders: sie sind meist
voller Fragezeichen, unsicher in Bezug auf Vorgehen
und Wirkung. Da ist nichts definitiv. Jetzt kommen zwei

zusammen, der Künstler und der Architekt und noch ein

dritter, nämlich auch noch der, der bezahlt. Wir haben

die Macht, die bezahlt, den Architekten, der imperativ
vorgehen muss und dann noch den Offenen, den Zauderer.
Das ist eine ziemlich verrückte Konstellation. Was macht
der Künstler da? Eigentlich geht er immer unter, ausser

er wird selbst imperativ. Was Gerhard Merz macht, hat

oft eine gewisse Unerbittlichkeit. Die Perfektion, die

er anstrebt, bringt das mit sich. Seine Konzeption von
Kunst hat viel mit Architektur, mit Proportionen usw. zu

tun, weniger mit „menschlicher" Wirkung.

In der Kunst geht es um die Frage des Seins. Habe ich die

Chance, ich selbst zu sein? Wir haben eine Ausstellung
gemacht. An deren Ende sagten die Aufsichtspersonen,
es wäre ganz merkwürdig gewesen, da wären immer
wieder die gleichen Leute gekommen. Sie hätten sich ein-

transAktion 13



fach hingesetzt und geschaut. Nach einer Stunde wären
sie gegangen und irgendwann wieder gekommen. Das

war genau das, was ich wollte. Ich wollte nicht, dass

man belehrt wird, ich wollte nicht irgendeinen Zauber,
ich wollte einen Freiraum für den Menschen. Alles, was
mich fern von mir hält, finde ich anmassend und
einschränkend. Es ist gewaltig, wenn man das in Gang
setzen kann, dieses Menschsein. Wie soll ich z.B. in
einem Bahnhof Kunst machen? In einem Bahnhof bin ich
im Stress, ich muss den Zug erreichen, werde verwirrt
durch Reklame. Das ist einfach kein Ort für Kunst. Es

ist ein unendliches Durcheinander von Dingen. Wozu
braucht es da noch Kunst?

trans: Was passiert, wenn Kunst im öffentlichen Raum
steht? Am Campus der ETH Zürich am Hönggerberg
ist man in seiner Architektur- und Wissenschaftswelt

völlig isoliert. Das Leben, für welches man als Architekt
eigentlich planen sollte, ist abwesend. Könnte in diesem

Umfeld Kunst helfen

UR: Es gibt nichts Unglücklicheres als Kunst als Objekt.
Wenn es die Kunst - ich spreche von neuer Kunst - noch
ins Bilderrähmchen geschafft hat, dann ist das wirklich das

Letzte. Ich verstehe Kunst nicht als Objekt, sondern als

Haltung. Ich verstehe darunter eine Verhaltensstrategie,
die bereit ist das, was sie erreicht hat, sofort zu
überschreiten und dorthin weiterzugehen, wo es noch

keine Parameter gibt. Das wäre das Kreative. Ihr nennt
die ETH am Hönggerberg. Das Entscheidende ist, wie

bringt man Kunst dort zum Leben? Es reicht nicht, wenn
man sie einfach hinstellt, man muss einen künstlerischen
Prozess ins Leben rufen. Ihr müsstet die Möglichkeit
haben, an diesem Prozess teilzunehmen. Das sehe ich als

wesentlich sinnvoller an, als diese abgestandenen Ideen
der Denkmäler und der isolierten Objekte. Wir brauchen

Strukturen, die Offenheit zulassen. Die Aufgabe wäre,
eine Situation zu schaffen, die so offen ist, dass sie in
den nächsten fünfzig Jahren immer noch offen genug ist,

um kreative Prozesse auslösen und begleiten zu können

- durch die Entwicklungen nicht behindert, sondern

stimuliert werden.

Die Hallen für neue Kunst z.B. sind ein Werkzeug, kein

Ziel, keine fertige Sache. Mit dem muss man erst noch

etwas anfangen. Man muss die Situation, so wie sie ist,

transformieren und zum Leben bringen. Wenn die, die mit
den Hallen in Berührung kommen, Offenheit mitnehmen,
dann hat es einen Sinn ergeben. Ich habe 1978 in Zürich
für den Migros Genossenschafts-Bund eine Institution
zur aktiven Kunstförderung eingerichtet: die Halle für
internationale neue Kunst. Ich hatte die Idee, einen Ort
für Künstler zu schaffen, an dem sie durch finanzielle
Mittel und Personal Werke realisieren konnten, die

ohne diese Unterstützung nicht möglich gewesen

14 transAktion



Sol LeWitt, Serial Project No. 1, Set A, 1967

wären. Ich habe damals Kunstgeschichtsstudenten, die

zum ersten Mal Bilder an der Wand lehnen sahen und
nicht wussten wie man damit umgeht, die Möglichkeit
gegeben, sich näher damit zu befassen und Kurztexte

zu schreiben. Knapp drei Jahre wurde dieser Prozess

unterhalten. Wir haben fast hundert - heute würde man

sagen - Ausstellungen und Aktionen gemacht. Aus
diesem Umfeld sind Leute hervorgegangen, die heute

Museumsdirektoren, Redaktoren, Galeristen sind oder
als Künstler selbst kreativ geworden sind. Sie wurden

involviert, schrieben und etwas ging auf sie über. Das

hat Entwicklungen in Gang gesetzt. Der zweite Prozess,

der mich gerade beschäftigt, ist ein Universitätscampus
in den Vereinigten Staaten mit rund fünfzigtausend
Studierenden. Der Dekan der Universität findet, dass

sie zwar hoch spezialisierte Fachkräfte ausbilden, aber

dass der Bezug zum Zentralen, zum Menschen, zur
Kultur fehle. Sein Wunsch ist, etwas auf dem Campus
zu integrieren, das diese Abwesenheit kompensiert: ein

Museum, eine andere Art von Bibliothek, ein Programm
für Kultur-Vermittlung.

trans: Kennen Sie aus Ihrer Erfahrung Beispiele, wo
solche Prozesse funktioniert haben?

UR: Einen dieser Prozesse konnte ich in Luxemburg
einleiten. Die Luxemburger meinten, sie bräuchten für
ihr Kulturjahr ein neues Kunstmuseum. Jede Stadt, die

etwas auf sich hält, muss ein Kunstmuseum haben. Aber
es gab keine entsprechende Kunstsammlung. Wie kann

man ein Museum machen, wenn kein Bedürfnis nach

Kunst da ist? Das geht nicht auf. Ich habe dann das

ehemalige Bürgerkasino in eine Ausstellungsstruktur
umgebaut, es heisst Casino Luxembourg und ist ein sehr

lebendiges Forum geworden. Es brauchte gar kein
Museum. Zunächst musste in der Bevölkerung ein
Interesse an der Kunst entstehen. Man musste nicht mit
dem Museum anfangen, sondern mit allen möglichen
Aktivitäten, Auseinandersetzungen, Kontakten. Mittlerweile

gibt es in Luxemburg viel Kunstinteresse und viele
Galerien. Mit der Entwicklung dieser Ansätze wird man

komplexere Strukturen einrichten können. Dies ist jetzt
eine spezifische Lösung für Luxemburg, anderswo wäre

es vielleicht überhaupt nicht das Richtige.

Einen anderen Prozess habe ich eine Reihe von Jahren

in Paris unterhalten. Ich habe dort ein Museum für einen

Privatmann gebaut. Das war ein Ort mitten in Paris

zwischen dem Louvre und dem Musée d'Orsay - helle,
geschlossene Räume mit grosser, offener Wirkung. Was

ich dort gemacht habe, war ziemlich atypisch. Einer der

ersten Besucher war der damalige Museumsdirektor des

Centre Pompidou. Er kam zu uns nach Schaffhausen
und hat danach begonnen, das Musée d'art moderne
umzubauen. Ihn hat die Frage beschäftigt, wie man für

transAktion



Mario Merz, Architettura fondata dal tempo architettura sfondata dal tempo, 1977

die Besucher die Kunst verfügbar machen kann, ohne
dass sie in ihrer Wirkung eingeschränkt wird.

Wir haben ja schon darüber geredet, was passiert, wenn
man Kunst ausserhalb des Museums in andere Umfelder
setzt. Es ist nur sinnvoll, die Dinge unter Einbezug
des Kontextes zu denken. Das Museum ist einerseits
eine wunderbare Sache, weil es eine Behauptung ist:

Hier ist das Museum und was drinnen ist, ist Kunst.
Was nicht darin ist, ist nicht unbedingt Kunst. Ich
habe eine eindrucksvolle Erfahrung mit einem grossen
portugiesischen Architekten gemacht, Alvaro Siza.

Unsere Lastwagen sind vor seinem Museum in Santiago
de Compostela vorgefahren. Aber die Kisten mit den

Gemälden gingen nicht ins Museum, die Türen waren
nicht gross genug. Schliesslich wurde die Glasfassade
demontiert, damit die Kisten wenigstens in den

Eingangsbereich gestellt werden konnten.

trans: Folgen die weissen Wände in den Hallen für
neue Kunst nicht auch der üblichen Konvention der
Museen der Nachkriegszeit? Wie würden Sie heute

Ausstellungsräume gestalten?

UR: Im Augenblick mache ich etwas in Basel. Ich habe

ein Gebäude, das in sich einen überraschend stimmigen
Charakter hat. Es ist ein Industriebau von 1978. Das

sind nicht Tadao Andos Lochmauern, das ist wirklich

ein Industriebau, grob geschalt. Wir haben früher immer
gedacht: Kunstmuseum gleich weisser Kubus, nur das

geht. Nun nehmen wir einfach so einen Bau und hängen
etwas auf. Und plötzlich wird klar: Es ist gar nicht so

sehr die Farbe weiss oder eine bestimmte Vorstellung
von Museum, sondern es ist vielmehr eine Frage der

Glaubwürdigkeit. An diesem Gebäude gibt es nichts zu
zweifeln. Es mag jemandem nicht gefallen, aber das ist

egal, denn es ist so wie es ist. Nun nehmen sie Kunst, die

auch ist wie sie ist und bringen sie mit diesem Gebäude

zusammen, dann haben sie eins und eins, und das gibt
zwei. Nehmen sie aber das Gebäude und schaffen sie

eigens Kunstwerke, die da hineinpassen sollen, dann
haben sie nicht eins und eins, dann haben sie weniger,
denn sie haben sich unterworfen. Wenn die Kunst nichts

ist, geht sie in diesem Gebäude unter. In einem an sich

schon schönen weissen Kubus dagegen ist mit einer
Briefmarke an der richtigen Stelle der ästhetische Genuss

garantiert. Wir haben viele weisse Verharmlosungsräume.
Sie neutralisieren den Widerstand. Das ist in den Hallen
für neue Kunst nicht der Fall. Die weissen Wände, die
ich in den Fabrikgeschossen errichtet habe, nehmen dem

Gebäude nichts von seiner stimmigen Wirkung. Auch
hier muss die Kunst eine Eindeutigkeit haben, um sich zu

behaupten. Weil das so ist, funktionieren Kunst und Raum

an diesem Ort besonders gut miteinander. Bei einem
Baum habe ich keine Zweifel an der Eindeutigkeit, aber

16 transAktion



bei Kunstwerken gibt es unendliche Zweifel. Es ist eine

grosse Schwierigkeit in der Kunst, die Künstlichkeit zu

verlieren, ohne Lügen auszukommen, allen Schein abzu-

tun und einfach zu sein, was es ist.

Das Museum, diese verfluchte und auch praktische
Institution müssen wir neu erfinden. Wir haben vergessen,
wie komplex die Problematik ist. Es gibt z.B. das

Problem in den USA, abendländische Kulturgeschichte zu
vermitteln. Vor dreissig Jahren war ich zum ersten Mal
in Malibu, wo Getty die Villa dei Papiri nachbauen liess.

Ich dachte zuerst: Das ist unmöglich. Aber ich hatte

nicht weit genug gedacht. Das dort fehlende historische
Bewusstsein kann durchaus bedingen, dass man die

Leute - physisch - an die Kultur heranführen möchte.

Nachher kann dann die Verfeinerung kommen. Deshalb

gibt es in den amerikanischen Museen auch sehr viele

Führungen und Veranstaltungen, deren Ziel die Bildung
der Bevölkerung ist. Das ist weniger das europäische
Problem. Wenn Sie die italienische Bevölkerung
nehmen, da ist die Kulturgeschichte präsent, die Kunst ist

vorhanden, die Aufgabe dort muss also eine andere sein.

trans: Was ist denn zum Beispiel das Problem hier in

Schaffhausen

UR: In Schaffhausen - und nicht nur hier - ist das

Problem, dass die Leute ihren eigenen Augen zu wenig

trauen. Darum trauen sie sich auch nicht an Orte, wo
sie nicht wissen, was sie sehen „müssen". Erst wenn ein

Japaner einen Schaffhauser fragt, wo die Hallen für neue
Kunst sind, geht ihm vielleicht ein Licht auf. Man muss
alles dafür unternehmen, dass jeder das, was er sieht,
tatsächlich sieht. Er muss aufhören, mehr zu glauben,
was andere vorgedacht und ihm vorgegeben haben, als

was er selbst wahrnehmen kann. Ich sehe meine Aufgabe
hier in der Öffnung des Wahrnehmungsvermögens. Wie
schaffe ich es, dass Menschen, die hierher kommen, ihre

Fähigkeit wahrzunehmen steigern?

trans: Liegt das Verhalten der Schaffhauser nicht zum
Teil auch an der im Museum ausgestellten Kunst selbst?

Könnte man ihr nicht den Vorwurf machen, sie sei
elitär?

UR: Elitär sein heisst ausschliessen, das hat aber

nichts mit dem zu tun, was hier in den Hallen für neue
Kunst passiert. Kunst an sich kann gar nicht elitär sein,
höchstens der Umgang damit. Ob ich mit Kunst in
Beziehung treten möchte oder nicht, ob sie mir gefällt
oder nicht, das spielt zunächst keine Rolle. Wenn wir den

Zugang zu Kunst exklusiv gestalten, dann wird sie elitär,
aber wenn ich ihn öffne, dann ist Kunst für alle erfahrbar.
Es ist also meine Verantwortung, dass ich um Kunst in
dem Sinne besorgt bin, dass viele sehen können, was es

zu sehen gibt. Ich muss dafür sorgen, dass Kunstwerke

transAktion 17



Zeit haben. Was es im Museum zu gestalten gibt, ist

vor allem das Moment der Zeit. In New York gibt es

einen Erdraum von Walter de Maria. Ich war schon viele
Male dort, es ist immer der gleiche Erdraum. Das Werk
bleibt dasselbe, aber ich und meine Betrachtungsweise
verändern sich. Solche Konstanten sind wichtig, vor allem

angesichts der permanenten Ablenkungen. Die
Konstanz des Werkes erlaubt mir, beim Wiederkehren die

Veränderung meiner selbst zu erkennen.

In der Kunst muss das Moment der Zeit bewahrt werden.
Wenn eine Situation stimmt und die Kunstwerke präsent
sind und nichts unternommen wurde, was die Sache

verfälscht hätte, keine Schminke aufgetragen wurde

usw. - dann funktioniert es. Ein kanadischer Holzfäller
hat mir erklärt, dass man mit der Axt aus dem Werk von
Joseph Beuys Das Kapital Raum 1970-1977 keinen
Baum umschlagen kann, aber dass es diese Axt braucht,

um den Flügel herzustellen, an den Beuys sie angelehnt
hat. Kunst funktioniert auf jeder Stufe, es gibt an der
Sache Kunst nichts verbindlich zu erklären. Es gibt keine
unwiderruflichen Kriterien, es gibt nur diese vertieften

eigenen Erfahrungen. In vielen Büchern über Kunst wird

genau das gemacht, was der Sache zuwider läuft: man
versucht Kunst zu kategorisieren, zu kontrollieren und
nach Prinzipien zu qualifizieren. Aber niemand bringt
ihnen bei, was sie von Kunst haben können. Ich muss
mich hüten, ihnen die Kunst zu erklären. Wir wissen,
dass jede Information über eine Sache weniger ist als

die Sache selbst. Die Kunst, wie sie ist, schliesst alle

individuellen Möglichkeiten in sich ein. Wenn ich sie

- scheinbar - erklärt habe, dann habe ich sie beschnitten,
ihr energetisches Potential beschränkt, sie bevormundet.
Wenn sie mir die Mona Lisa erklärt haben, was soll ich
dann noch mit ihr? Es geht aber nicht um die Erklärung,
es geht um die Erfahrung. Was ich gestern gewusst habe,

stelle ich heute mit neuer Erfahrung in Frage.

trans: Wie sind Sie zu den Räumlichkeiten der Hallen

für neue Kunst gekommen In was für einer Beziehung
stehen Sie zu den Kunstwerken? Sie wurden ja teilweise

von den Künstlern selbst installiert.

UR: Da war einer, der kam und sagte: „Ich muss für
die Biennale in Venedig etwas machen. Das Thema
sind die 70er Jahre und ich habe den grössten Raum
im internationalen Pavillon. Ich habe eine Idee, aber

ich brauche Geld." Ich habe ihm das Geld gegeben. Es

war kein Werk da, ich habe nichts gekauft, ich habe ihm

nur das Geld gegeben. Mit dem Geld ist der Raum Das

Kapital Raum 1970-1977 von Joseph Beuys geworden.
Nach der Biennale hat Beuys mir die vielen Bestandteile

geschickt. Ich bin die Verantwortung eingegangen, diese

Sache mit einem Ort zu verbinden, so dass sie dauerhaft

Wirkung erzielen kann. Ich bin also in und um Zürich
herumgefahren, spiralförmig immer weiter. Ich wusste,
dass ich ich kann mitten in Zürich gar nicht den Raum
bezahlen kann, um solche Verrücktheiten verfügbar zu

machen. Dann habe ich in Schaffhausen diese alte
Fabrik gesehen. Prozesse einzugehen heisst eben nicht: Ich
kaufe Das Kapital Raum 1970-1977 von Joseph Beuys.
Es kam einfach einer, der Geld brauchte, dann ging es

weiter und am Schluss hatte ich diese Fabrik zur
Verfügung. Es ergab sich so.

Ich habe danach eine Heirat eingeleitet zwischen diesen

Räumen und einer damals neuen Art von Kunst, den

sogenannten Installationen, die diesen weiten Raum sehr

gut gebrauchen kann. Ich habe in Schaffhausen keine

kleinen, intimen Räume schaffen wollen, weil das

Gebäude das nicht zulässt. Ich habe auch kleine, delikate

Kunstwerke, aber dies hier ist nicht der Ort dafür. Meine

Aufgabe war, dieses Gebäude mit seinen Qualitäten mit
der Art von Kunst zu verbinden, die ihm gewachsen
ist. Ich habe schon gesagt, eins und eins gibt mehr,
eine Synthese von eigenständigen Wirkungen. Wenn

Individualität und Freiheit die wesentlichen
Voraussetzungen sind, um Kunst zu schaffen, dann muss
die Institution, die solche Kunst aufnimmt, ihrerseits

grösst mögliche Freiheit bieten. Ich habe auch andere

Strukturen gesehen und auch mit ihnen gearbeitet.
Zum Beispiel eine, die im Jahr 700'000 Euro allein für
die Klimatisierung ausgeben muss. Diese Struktur hat

letztendlich gar keine Mittel mehr, um sich kulturell frei
betätigen und entwickeln zu können. Wir haben auch

transAktion



andere Beispiele: Die Täte Modern, deren Direktor die
Hallen für neue Kunst sehr gut kennt. Auch ein anderes

Projekt von Herzog & de Meuron ist durch die Hallen
für neue Kunst beeinflusst: Duisburg. Ich hoffe nur, dass

sie die Verschmelzung von Kunst und Raum verstanden

und nicht nur Formales übernommen haben. Die
Umstrukturierung eines bestehenden Industriebaus muss so

einfach konzipiert sein, dass ich sie alleweil bedienen

kann und dass ich wegen der Struktur meine Freiheit
nicht preisgeben muss.

trans: Glauben Sie, dass das Zusammenspiel bei den

genannten Beispielen funktioniert?

UR: Die Sammlung Grohte in der Küppersmühle in

Duisburg funktioniert nicht. Aber das liegt nicht an den

Architekten, sondern an der unglücklichen Konstellation,
welche die Stadt Duisburg mit dem Sammler eingegangen
ist. Im Fall der Täte Modern ist die Sache für mein Gefühl
viel zu gigantisch geraten. So etwas ist unglaublich
schwer zu bespielen. Man löst das Problem eben nicht
einfach wie beim Sirup, indem man verdünnt. Wenn man
Qualität aufweicht, weil man das Haus füllen muss, ist
man in einer schlechten Position. Sehen sie: Anfänglich
dachte ich, die Hallen seien gut dimensioniert, heute

finde ich sie gross. Ich würde nicht wieder so eine grosse
Struktur errichten. Das einzige, was wirklich wichtig ist,
ist die Intensität. Eine kleine Struktur kann unglaublich
intensiv und wirkungsvoll sein.

trans: Sie haben vorher erzählt, wie Sie in verschiedenen
Städten unterschiedliche Prozesse ausgelöst haben.

Welche Rolle spielt der Ort? Gerade das Beispiel von

Duisburg ist vom Urbanen Kontext her interessant, weil
dort der Versuch gemacht wurde, eine städtebauliche

Qualität in einer brachliegenden Region zu schaffen.

UR: Jede dieser Museumsstrukturen an einem bestimmten

Ort und in einem spezifischen Umfeld unterliegt
anderen Gegebenheiten. Es wäre grundfalsch, einen

einzigen Typus von Museum zu propagieren, der für all
die divergierenden Situationen funktionieren sollte. Ich
meine, dass sich aus spezifischen Umständen durchaus

Stärken entwickeln lassen, aber man soll nicht solche

herbeizuzaubern versuchen, die nicht in der eigenen
Reichweite liegen. Gegebene Umstände nicht zu

berücksichtigen wäre absurd, gerade Eigenheiten fordern

intelligente Reaktionen heraus. Aber auch unter diesem

Aspekt ist das Moment der Zeit wichtig. Die Möglichkeit
zur Entwicklung sollte in allen Konzepten eine Rolle

spielen.

Darum braucht es auch Orte, die auf lange Dauer geplant
sind. Im Grunde hasse ich Ausstellungen. Sie zwingen
dazu, Kunst in Hast „abzuchecken". Temporäre
Ausstellungen erlauben selten, Erfahrungen zu sammeln und

Urteile zu bilden, wie sie durch intensive und wiederholte

Wahrnehmung entstehen können. Der Prozess der

permanenten Infragestellung, den ich schon beschrieben

habe, diese Notwendigkeit einer Konstante, um die

Veränderung der eigenen Sichtweise zu erkennen, benötigt
viel mehr Zeit als eine Ausstellung in der Regel zulässt.

Darum will ich Orte für Kunst und für Menschen
schaffen. Die Besucher sollen etwas erleben, an das sie

sich erinnern, und wenn sie wiederkommen, entdecken
sie ganz erstaunt dieselben Dinge von Neuem.

trans: Vielen Dank für das Gespräch.

Das Gespräch fand im Juli 2002 in Schaffhausen statt.

Urs Raussmüller ist Gründer und künstlerischer Leiter der Hallen für neue
Kunst, Schaffhausen.

Tibor Lamoth ist Student der Architektur an der ETH Zürich.
Hendrik Tieben ist Architekt und Doktorand am Institut für Städtebau der ETH
Zürich.

Fotos: In den Hallen für neue Kunst, Schaffhausen: Tibor Lamoth, mit freundlicher

Genehmigung der Hallen für neue Kunst.

transAktion


	Über Kunst, Orte und Prozesse : ein Gespräch mit Urs Raussmüller

