
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2000)

Heft: 6

Artikel: Architektur, die sich auf menschliche Erfahrungen zubewegt

Autor: Dürrenberger, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Architektur, die sich auf menschliche
Erfahrungen zubewegt

„In der Architektur gibt es immer ein durchgängiges Problem: das sind Christian DÜrrenberger
die sprachlich definierbaren Erfahrungsbereiche, an die Architektur zum
überwiegenden Teil gebunden ist, und so gesehen ist ein grosser Teil der
Architektur vielleicht nicht mehr als eine Sprachübung. Und dann gibt es

Architektur, die sich auf andere Erfahrungen zubewegt, auf menschliche

Erfahrungen, die sprachlich nicht zufassen sind. Daniel Libeskind

M steigt die enge Wendeltreppe hoch, in einem Raum wie im Inneren eines
Diese Forderung nach einer Architektur, die sich aufmenschliche Erfahrungen

Kirchturms, die Wände und die Treppenspindel, sowie die Stufen sind aus
zubewegt, scheint Libeskind in seinem Entwurf des jüdischen Museums in Berlin

Bruchsteinmauerwerk. M weiss, dass er sich tief unter der Erde befindet und dass
zu einem zentralen Thema gemacht zu haben. Die Empfindung des Träumers im

er irgendwann an eine geschlossene Decke stossen wird, sodass er auf diesem
Traum scheint auf eine seltsame Art dem Erfahren der Architektur des Museums

Weg nicht wieder auf die Erdoberfläche gelangen kann. In der gekrümmten
parallel zu gehen, diese Erfahrungen scheinen sich wie zwei parallele Texte

Aussenwand findet M ein Loch, durch das er in einen Zwischenraum gelangt. M
anzunähern. Die Räumlichkeit der „Voids" erinnert an den seltsamen

findet sich in einem bedrohlichen Raum wieder, fühlt sich irgendwo dazwischen,
Zwischenraum im Traum. Der einzige Zugang zu diesem Leer-Raum befindet

wie im Innern einer Mauer. M fühlt sich gefangen in diesem Raum, wie ausge-
sich unter der Erde, im Untergeschoss. Betritt man ihn, stellt sich ein Gefühl ein,

schlössen vom Lauf der Zeit, irgendwo unter der Erde, verschüttet. Die
ähnlich dem in diesem geträumten Raum. Die „Voids" sind gegen oben weitge-

Begrenzung dieses Raumes bilden Wände, die das Aussehen von Hinterhof-
hend geschlossen, bis auf wenige verglaste Teilej durch die das Licht in diesen

Fassaden haben, die Fenster sind zugemauert. In alle Himmelsrichtungen fluchtet
Leer-Raum gelangt, durch das erst die optische Wahrnehmung dieses Raumes

der Raum in engen Gassen von M weg. Obwohl M weit oben eine steinerne Decke
ermöglicht wird. Ausser im Untergeschoss sind die Voids" nirgends betretbar,

wahrnimmt, ist es nicht völlig dunkel. M fühlt die Ratten herannahen, es ist eine
sie werden immer wieder als „Raum dazwischen" erlebt, ähnlich einem Innenhof.

überaus bedrohliche Stimmung. M weiss, dass er so schnell wie möglich weg
Nur, im grossen Unterschied zum Innenhof, wird der "Raum dazwischen" als

muss, irgendwo durch eines dieser zugemauerten Fenster. Und dann erspäht M ein
geschlossener, gefangener Raum empfunden, der keinen Bezug zum Aussen, zum

schlecht vermauertes Fenster, durch das er hinaus gelangt, hinein ins Haus - M
Himmel hat. Die horizontale Ausdehnung des Zwischenraums im Traum, in

erwacht und befindet sich wieder in der anderen Realität, der des Bewusstseins,
gezackten Verläufen, erinnert an die Raumgeometrie des begehbaren Teils des

im Jetzt.
Museums.

transHuman 151



"Denn um zu perzipieren, muss der
Betrachter Schöpfer seiner eigenen
Erfahrung sein. "

John Dewey

Die spitzen, scharfkantigen Ecken erzeugen eine unmittelbar bedrohliche

Stimmung. Der Benutzer des Museums erlebt also dessen Architektur in
einer ähnlichen Weise, wie der Träumende sich in dem Zwischenraum im
Traum fühlte - die Bedrohung der Raumgeometrie, das Gefühl von
„Verloren sein im Raum", in der Zeit, in der Geschichte, die ständige
Präsenz der „Voids", die zuvor im Untergeschoss mit diesem Gefühl
verbunden wurden, die aber nicht mehr zugänglich sind, als Metapher
Rheinen schmerzlichen Abschnitt der Menschheitsgeschichte, für eine
Leerstelle in der Erinnerung an die Vergangenheit eines Ortes.

m

Detlev von Uslar hat den Begriff „Traum als Welt"2 geprägt. Indem er
den Traum in seiner eigenen Wirklichkeit erkennt, ihn nicht aus der Sicht
des Erwachenden betrachtet, kann er die Traumwirklichkeit und die

Wachwirklichkeit als gleichberechtigt akzeptieren, sind beide
Manifestationen der Welt. Unter dieser Voraussetzung klingt im folgenden
Zitat etwas an, das uns wieder zu Libeskinds einleitenden Zitat zurückführt.

Von Uslar stellt fest, dass „der Traum alles andere (ist) als eine

Loslösung und Isolierung des Subjekts von den Objekten, sondern
vielmehr eine innige Verknüpfung und Identität mit ihnen"3. Damit rückt
seinerseits das Traumerlebnis in den Bereich dieser Erfahrungen, die sprachlich

nicht zu fassen sind.

m..
-s.Was bedeutet nun dieses „sprachlich nicht zu fassen sein"? Zum
E.T.A.-Hoffmann-Garten des jüdischen Museums äussert sich Daniel
Libeskind folgendermassen: "Ich glaube, Architektur beginnt gleichzeitig
im Kopf und mit den Füssen. Man muss seine Erfahrungen mit ihr im
Sehen und im Gehen machen. Später kann man tatsächlich über sie
nachdenken, aber zuerst erfährt man sie mit den Füssen, da fängt sie an.... Der
E.T.A.-Hoffmann-Garten steht für den Versuch, den Besucher vollständig

y zu desorientieren,... Man tritt ein, und es überkommt einen, ein Gefühl des

Schwindels, das ist verstörend. Man empfindet eine gewisse Übelkeit beim

Hindurchgehen, doch das ist recht so, denn so aus den Fugen geraten,
fühlt sich die vollkommene Ordnung an, wenn man als Exilant die
Geschichte Berlins hinter sich lässt. "4

Der Besucher wird vollständig desorientiert, er wird aus seiner

gewohnten Erfahrungs- und Denkwelt herausgeworfen, ähnlich dem
Erwachen in der Traumwirklichkeit. Es entsteht ein Bruch in der

Wirklichkeit, der dazu führt, die unmittelbar gemachte Erfahrung
vorurteilslos, von Grund auf neu zu erleben. Es geht also um die
Dekonstruktion der sprachlich definierbaren Erfahrungsbereiche, in dem

Sinne, dass Sprache immer eine vorgefasste Wirklichkeit, ein bestimmtes
reltbild impliziert.5 Sprache dient in dem Sinne als Metapher für jegliches

Medium der Kunstproduktion.6

G.B.Piranesi, "Le Carceri", plate 3 (ca. 1761) aus: Bloomer,
Jennifer, Architecture and Text: The (S)cripts ofJoyce and
Piranesi, Yale Univ. Press: 1993. S.125

1 52 tnansHuman



In diesem Sinne kann das Ziel der Architektur bei Libeskind mit dem
„Die moralische Funktion der Kunst besteht im Beseitigen von

der Kunst bei John Dewey verglichen werden. Es geht um die Überwin-
Vorurteil, die Schuppen entfernen, die das Auge vom Sehen abhal-

dung der Gewohnheit, einer Gewohnheit im Erfahren der Welt, oder der
ten, die Schleier wegreissen, die Gewohnheit und Brauch geschul-

Kunst als Repräsentation der Welt. Die sprachlich definierbare Erfahrung
det sind, und die Kraft wahrzunehmen vervollkommnen. "

der Welt, als Metapher für eine Erfahrung, die mit Vorurteilen behaftet ist.

wird durch das Entdecken der Welt ersetzt. Im Entdecken muss die Welt

neu begriffen werden, müssen erst Begriffe geschaffen werden, um zu

verstehen.

John Dewey

Auch die Naturwissenschaft stösst an ihre Grenzen, muss erkennen,
dass gewisse Dinge innerhalb des Wissenschaftsgebäudes nicht erklärbar
sind. In der neueren Chaosforschung setzt sich die Erkenntnis durch, dass

gewisse Systeme (als Modell der Wirklichkeit) die Eigenschaft besitzen,

spontan in einen anderen Zustand zu springen, ohne dass dieser Zustand
im Voraus berechenbar wäre. Auch häufen sich Beobachtungen von sich

ausschliessenden, widersprüchlichen Erscheinungen7, die innerhalb der
wissenschaftlichen Denkwelt unlösbar sind. Die Welt scheint aus den

Fugen geraten zu sein, - oder besser wohl, aus den bisher gültigen
Denkmodellen. Damit scheint die Strategie der immerwährenden Hinterfragung
der eigenen Denk- und Wahrnehmungsweise in ihrer Wichtigkeit erneut
bestätigt, wird die Irritation, Déstabilisation zu einem Instrument der

Wahrheitsfindung. Einmal gültige Wahrheiten entpuppen sich immer wieder

als unzulänglich, stehen im Widerspruch zu neuen Erfahrungen.

In diesem Sinn kann Architektur (als Kunst) einen bedeutenden Beitrag
in unserer Kultur leisten. Architektur dient dabei als Instrument, als

Auslöser für eine Wirklichkeitserfahrung. Sie dient dem Entdecken der

Welt, sowohl im Sinne eines mentalen Begreifens, als auch im Sinne eines

physischen, sinnlichen Begreifens. Der Mensch wird als ganzes Wesen

ergriffen, aus gewohnten Bahnen geworfen, durch eine solche Architektur,
„die sich auf... Erfahrungen zubewegt, die sprachlich nicht zufassen
sind".

Christian Dürrenberger ist Architekt und studiert an der ETH Zürich Geschichte und Theorie der
Architektur im Nachdiplom.

1 Libeskind im Gespräch mit D. Erbacher und P.

Kubitz, in Jüdisches Museum Berlin /Architekt
Daniel Libeskind. Mit einem Fotoessay von
Hélène Binet, Verlag der Kunst, Amsterdam,
Dresden: 1999, S.39

2 Detlev von Uslar war ordentlicher Professorfür
Psychologie an der Uni Zürich; er hat u.a. bei
Nicolai Hartmann und Martin Heidegger
Philosophie studiert; er hält noch vereinzelt
Vorlesungen an der Uni Zürich.

3 von Uslar, Detlev, Der Traum als Welt, Hirzel
Verlag, Stuttgart: 1990, S.22

4 Libeskind im Gespräch mit D. Erbacher und P.

Kubitz, in ibid S.41

5 siehe dazu z.B. Barthes, Roland, Das Reich der
Zeichen, Surhrkamp Verlag, Frankfurt a. Main:
1981

6 oder Whorf, Benjamin, Sprache und Wirklichkeit
Im Sinne von Kunst als Vermittlung von
Wirklichkeit

7 zum Beispiel der Dualismus des Lichts oder
Heissenbergs Unschärferelation, zwei der
bekanntesten und ältesten solcher Beobachtungen.

Traum von M; eigener Traum, der mich Tage später
dazu brachte, mich mit dem jüdischen Museum von
Libeskind zu befassen, das ich bisher lediglich vage
kannte. Einige Monate vor dem Traum besuchte ich
einen Eh-Graben im Niederdorf Zürich - ein
überwölbter, gassenartiger, schmaler Raum, der ehemals
Aussenraum war und der Unratentsorgung im
Mittelalter diente: ein überaus mit Geschichte
aufgeladener Ort.

transHuman 153


	Architektur, die sich auf menschliche Erfahrungen zubewegt

