
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (2000)

Heft: 6

Artikel: "In der Baukunst muss wie in jeder Kunst Leben sichtbar werden" : wie
die alte Frage nach dem Menschen als Mittelpunkt der Architektur neu
gestellt werden kann

Autor: Meyer, Jochen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Jochen Meyer

„In der Baukunst muss wie in jeder Kunst
Leben sichtbar werden"
Wie die alte Frage nach dem Menschen als Mittelpunkt der Architektur neu gestellt werden kann

Die Frage nach dem Menschen als eigentlichem
Bezugspunkt der Architektur ist oft gestellt und ebenso

oft beantwortet worden. Es mag daher müssig erscheinen,

sie erneut zu stellen, zumal sich ohnehin alle darin

einig sind, dass der Zweck der Architektur darin besteht,
dem Menschen zu dienen. Ein Architekt, der behaupten
würde, mit seinen Bauten die Lebensqualität der
Menschen beeinträchtigen zu wollen, wäre der Lächerlichkeit

preisgegeben. Doch ein nicht geringer Teil unserer

Gegenwartsarchitektur beeinträchtigt unsere Lebensqualität

durch gestalterische Belanglosigkeit, funktionale

Defizite und schlechte Bauweise unmittelbar und

nachhaltig. Wo solche Mängel registriert werden, folgt
in der Regel der Vorwurf, der Architekt hätte die
Interessen der Nutzer zu wenig berücksichtigt und nicht an
die Menschen gedacht, die in seinem Gebäude wohnen
oder arbeiten müssen.

Doch so einfach ist es nicht. Um gute, wirklich
menschengerechte Architektur zu realisieren, ist wesentlich
mehr erforderlich als die Berücksichtigung von
Nutzerinteressen. Aber wie sonst soll der Mensch zum Bezugspunkt

der Architektur gemacht werden? Wie sonst sollen
seine Interessen und Bedürfnisse befriedigt werden?

Da sich solch grundsätzliche Fragen angesichts der
sozialen Ausdifferenzierungs- und Zerfallsprozesse in
den heutigen Industriegesellschaften nicht pauschal
beantworten lassen, sei der Blick zunächst auf einen

Künstler des frühen 19. Jahrhunderts gelenkt, der dem
Ideal einer menschengerechten Architektur zumindest

nahegekommen ist: gemeint ist Karl Friedrich Schinkel,
der sich zudem theoretisch auf hohem intellektuellen
Niveau mit dem Verhältnis der Architektur zum menschlichen

Leben auseinandergesetzt hat. Eine Aussage wie:
"der Mensch muss im Mittelpunkt der Architektur
stehen" wäre für ihn freilich zu banal gewesen. Schinkel
stellt die Frage substantieller und umfassender: er denkt
dabei nicht an den Menschen als Abstraktum, sondern

an das, was der Mensch konkret erfährt - Leben bzw.

Lebendigkeit in allen Facetten. Vom Leben aus blickt
Schinkel auf die Beziehung von Mensch und Architektur,

und dementsprechend fällt auch seine Antwort
aus: „In der Baukunst muß wie in jeder Kunst Leben

sichtbar werden, man muß die Handlung des Gestaltens
der Idee sehn, und wie die ganze bildliche Natur ihr zu
Gebothe steht und sich hervordrängt herandrängt um
ihrem Willen zu genügen. Das Werk der Baukunst muß
nicht dastehn als ein abgeschlossener Gegenstand, die
echte wahre Imagination die einmal in den Strom der in
ihm ausgesprochenen Idee hineingerathen ist muß ewig
von diesem Werk aus weiterfortgestalten und ins unendliche

hinausführen. Es muß dasselbe als den Punkt
betrachten von welchem aus ganz in der Ordnung
ausgegangen werden kann in die unzertrennliche Kette des

ganzen Universum. Ein Streben, ein Sprossen ein
Crystallisiren, ein Aufschießen, ein Drängen ein
Spalten, ein Fügen, ein Drücken, /Biegen, Tragen,
Setzen, Schmiegen, Verbinden, Halten/ ein Liegen und
Ruhn welches letztere aber hier im Gegensatze mit den

bewegenden Eigenschaften auch absichtlich sichtbar-
lich angeordnet und in sofern auch als lebendiges Handeln

gedacht werden muß, dies sind die Leben andeutenden

Erfordernisse in der Architectur.

Eine solche Passage macht deutlich, was für heutige
(Architekten-) Begriffe nur noch schwer verständlich
ist: für Schinkel ist alles lebendig, sei es Form,
Konstruktion, Technik, Material, Zweck oder Inhalt.
Schinkel hat von allem eine dynamische Auffassung.
Folglich ist für Schinkel ein Bauwerk selbst so etwas
wie ein Lebewesen - allerdings nur im übertragenen
Sinn. Wenn etwa konstruktive Verbindungen als "lebendiges

Handeln" gedacht und auch entworfen werden, so

will Schinkel elementare statische Kräfteverhältnisse
wie Tragen und Lasten an das Auge des Betrachters und
die Technik an die menschlichen Wahrnehmungsbedingungen

vermitteln. Entscheidend hierbei ist, dass Leben

lediglich "angedeutet" werden soll und jede Annäherung
architektonischer Formen an Naturformen konsequent
vermieden wird.2 So zeigt etwa Schinkels Berliner
Schauspielhaus (1818-21), dass auch relativ abstrakte
und statisch ausbalancierte Konstruktionen Lebendigkeit

ausstrahlen können (Abb. 1). Verantwortlich hierfür
ist zum einen der Beziehungsreichtum der Elemente
untereinander: die einzelnen Teile sind nicht additiv
zusammengesetzt, sondern derart innig miteinander
verbunden, dass der Eindruck eines unauflösbaren struktu-

transHuman 133



rellen Gesamtzusammenhanges entsteht. Zum anderen
ist es die Feinheit der Übergänge und Abstufungen, der
Profile und Gesimse sowie der Durcharbeitung
bauplastischer Details, welche einen lebendigen Eindruck
erzeugt (Abb. 2). Schinkel gelingt es dadurch, jeden
Anschein von Monotonie, Schematismus oder mechanischer

Kälte zu vermeiden. Darin unterscheiden sich
seine Bauten von denen anderer Architekten seiner Zeit
wie auch von durchaus ernstzunehmenden, in
Anlehnung an Schinkelsche Prinzipien konzipierten Bauten
unserer Tage.

Ein ähnlich lebendiges Verhältnis hat Schinkel auch

zur Funktion des Gebäudes. Auch die von den
architektonischen Formen vermittelten Inhalte sind für Schinkel
lebendig, wenn sie als metaphysische Ideen weiterwirken.

So verdeutlicht etwa die Idee des Tempels, die beim
Berliner Schauspielhaus und beim Alten Museum auf
verschiedene Weise architektonisch formuliert wird, den
ideellen Rang dieser neuen öffentlichen Bauaufgaben.
Zugleich signalisiert sie damaligen wie heutigen Benutzern,

mit welch gesteigerter Erwartungshaltung sie diese
der Kunst gewidmeten Bauten betreten können. Solche
Architekturen sollen uns in Spannung versetzen und uns
emotional wie intellektuell bereichern: „Das Kunstwerk
soll Leben anregend seyn so wie es selbst durch Idee
Leben in sich hat. "3

Schinkels Auffassung vom Bauwerk als etwas
Lebendigem ist in den naturphilosophischen Anschauungen

des deutschen Idealismus begründet. Ähnlich wie
Schelling und Goethe greift auch Schinkel auf den „phy-
sis"-Begriff der alten Griechen zurück, wo Natur als

Wachstum oder allgemeiner, als Leben verstanden
wird.4 Natur wird als allesumfassender Rahmen betrachtet,

in welchem sich jegliches Leben abspielt. Der
Mensch ist gemäss dieser Auffassung ein „Natur-
product",5 und Bauen wie auch alle anderen künstlerischen

Tätigkeiten sind nichts anderes als menschliche
Lebensäusserungen in der Natur. Wie Malerei und
Bildhauerei, so schafft auch die Architektur „ nach denselben

Naturprinzipien Gegenstände für Zwecke in der Natur,
in welcher in diesem Falle der ganze Mensch mit seinen

geistigen Bestrebungen miteingerechnet wird [...]. "6

Der Mensch steht der Natur nicht gegenüber, sondern ist
Teil von ihr und begreift seine eigenen Produktionen
ebenfalls als „lebendige" Äusserungen: „Das freie
Leben des Menschen und gewissermassen jedes Naturleben

unterscheidet sich von dem Leben eines
Kunstwerkes nur dadurch, dass jenes sich zu einem höheren

Standpunkte hinauswindet und in der Zeitfortentwickelt,
dagegen das Kunstwerk diesen Standpunkt wirklich
erreicht hat und ausserhalb des zeitigen Entwickeins
abgerundet und geschlossen dasteht."7 Da Schinkel
offenbar keinen kategorischen Unterschied zwischen
organischer und anorganischer Natur macht, können für
ihn abstrakte Architekturformen genauso naturbezogen
und lebendig sein wie natürlich gewachsene Fels-
formationen.

Ein wesentlicher Grund für die intensive Ausstrahlung

von Schinkels Bauten ist die von ihnen ausgehende
atmosphärische Kraft. Ein besonders gelungenes

Abb. 2: Karl Friedrich Schinkel, Berlin-Mitte, Königliches Schauspielhaus
(1818-21), Detail der Sockelzone

Beispiel hierfür ist das 1824-25 für Prinz Karl von
Preussen erbaute Kasino im Schlosspark von Glienicke
bei Berlin (Abb. 3-5). Das Gebäude ist weder besonders

gross noch besonders aufwendig gestaltet, und doch

geht eine unvergleichliche Wirkung von ihm aus, die
den Besucher in erhöhte Aufmerksamkeit versetzt.
Diese Spannung wird hier jedoch nicht dramatisch
inszeniert, sondern teilt sich subtil und harmonisch mit:
etwa durch die ausgefeilte Balance von Abstraktion und
Konkretion im Wechselspiel von kubisch-kompakten
Baukörpern und feingliedrig strukturierten Oberflächen
(Abb. 5). Auch im Verhältnis von Bau und Umgebung,
Architektur und Natur, Innen und Aussen sowie bei

Raumabfolgen, Wegführungen, Niveausprüngen oder
Licht- und Schattenwirkungen (Abb. 6) wird ein enormer

Reichtum an Spannungen erzeugt. Dies alles - und
nicht etwa die Funktionalität - trägt dazu bei, dass man
den Aufenthalt am oder im Kasino stets als ausser-

gewöhnlichen architektonischen Eindruck erlebt. So

kann dieser Bau allgemeine Grunderfahrungen des

Lebendigseins vermitteln. Betrachtet man das Kasino
einmal als lebendiges, aktiv handelndes Wesen, dann
öffnet es sich auf allen Seiten mehr oder weniger stark

zur Umgebung hin und stellt einen unmittelbaren und
doch äusserst differenzierten Bezug zum Erdboden her,
so bei Vorplatz, Aufsockelung, Treppen und Podesten.
Es agiert Spannungen aus, etwa im Spiel mit Symmetrie
und Asymmetrie in Bezug auf Vorder- und Rückseite
sowie auf die seitlichen, ungleich langen Laubengänge.
In der potenziellen Verlängerbarkeit der Laubengänge
und Wege macht das Kasino Wachstum erfahrbar; es

erzeugt Dimensionssprünge beim Umher-gehen, offenbart

neue Eindrücke und lässt Veränderung als natürliches

Lebensprinzip anschaulich werden. Schliesslich

erzeugt es im Zusammenwirken mit den Potenzialen der

umgebenden Natur das Gefühl von Ruhe und Harmonie.
Die vom Bau bzw. vom Ort ausgehende Stimmung kann
sich auf den Besucher übertragen und das Gefühl der
Verbundenheit mit der Natur hervorrufen.

134 transHuman



Karl Friedrich Schinkel, Berlin-Wannsee, Kasino im Schlosspark von Glienicke (1824-25), Ansicht der Parkseite

Eine solche Architektur erfüllt auf elementare Weise

archetypische Grundbedürfnisse - etwa das Getragenoder

das Emporgehoben werden, das An-einen-
Abgrund-Treten und die Umgebung überschauen können,

das Sich-Niederlassen und Ruhen oder das Frei-
und-doch-geborgen-Sein. Und wo Architektur derartigen

Grundbedürfnissen entspricht oder zumindest
entgegenkommt, kann im Menschen ein sinnvolles Gefühl
für sein Dasein in der Welt aufkommen. Solche Architektur

berührt uns in der Tiefe unserer gesamten Existenz.

Sie betrifft unser Lebensgefühl unmittelbar und
elementar.

Schinkels Architektur liegt eine sehr viel umfassendere

Beziehung zum menschlichen Leben zugrunde, als

mit der scheinbar so naheliegenden Frage nach dem
Nutzer von Architektur jemals erreicht werden könnte.
Bei Schinkel steht der Mensch nicht als Nutzer im

Mittelpunkt der Architektur, sondern als Mensch - als

lebendiges Wesen schlechthin. Schinkel denkt beim
Benutzer seiner Bauten nie allein an den konkreten
Bauherren oder an die Bewohner, er denkt stets an mehr.
Und das ist auch gerechtfertigt: denn gewöhnliche Nutzer

und ihre Ansprüche ändern sich oft in kürzester Zeit,
sie können daher keine hinreichenden Richtlinien für
den Entwurf eines Gebäudes abgeben. Schinkel denkt
hier universal: Kunst - und als solche versteht er die
Architektur - gehört letztlich allen und soll allen zu-gut-
ekommen. Daher ist ein Gebäude Schinkels - selbst

wenn es wie das Kasino in Glienicke für einen privaten
Bauherren errichtet wird - nie einem Einzelnen allein
gewidmet, sondern stets dem Leben als solchem. Der
Mensch, so könnte man paradoxerweise sagen, steht
hier gerade deswegen im Mittelpunkt, weil er nicht im
Mittelpunkt der Architektur steht: nicht als Bauherr,
nicht als Nutzer und auch nicht als „normaler" Besucher.

Am Kasino in Glienicke ist dies noch immer unmittelbar
erlebbar: selbst dann, wenn man sich im kompositorischen

Zentrum der Anlage aufhält - im Salon bzw. auf
der diesem vorgelagerten Terrasse, von wo aus der Blick

auf die weiträumige Wasserfläche der Havel fällt - steht
letztlich nicht der Mensch im Mittelpunkt der Architektur,

sondern etwas anderes: die Natur. So triumphiert
in dieser Anlage am Ende nicht der Mensch. Vielmehr
verweist Schinkel den Menschen auf diejenige Kraft,
der er sein Leben verdankt und die es ihm auch jederzeit
wieder nehmen kann.8

Diese knappen Andeutungen von Schinkels Auffassungen

machen zu Genüge klar, wie vollkommen anders

wir heute über solche Fragen normalerweise denken:

unsere Sichtweise ist nicht mehr von der Natur oder gar
von einer übergreifenden und philosophisch begründeten

Idee von Leben geprägt, sondern von der Technik.
Die vor kurzem in der Schweiz geführte Debatte über
den Status von „Nutztieren" als Lebewesen oder als

Sachen zeigt, wie weit die Entfremdung des modernen
Menschen von der Natur fortgeschritten ist. Wenn aber
schon Tiere nicht mehr als lebendige Wesen

wahrgenommen werden, wie sollen dann erst architektonische

Artefakte als „lebendig" betrachtet werden
können? Das Nachdenken über diese Frage führt zu der
erschreckenden Feststellung, dass auch der Mensch
allzuoft nur noch als Sache verstanden wird. Denn die
banale Gebrauchsarchitektur spricht ja dafür, dass das

technokratische Weltbild des Funktionalismus ungebrochen

weiterlebt, welches den Mensch auf statistische
Grössen reduziert und zur blossen Sache - eben zum
Nutzer - degradiert. Es wird also darauf ankommen,
einen neuen und umfassenderen Begriff vom Nutzer zu
entwerfen oder vielleicht auch nur einen ähnlich umfassenden

Begriff wie den Schinkels wiederzugewinnen -
eine Aufgabe, die freilich nicht nur die Architekten,
sondern letztlich die gesamte Gesellschaft angeht. Doch soll
man nicht glauben, dass es jemals möglich wäre, über
ein umfassendes bzw. abgeschlossenes Menschenbild zu
verfügen - genau dies ist ja einer der fatalen Irrtümer
des modernen Technokratentums.9 Ein Verständnis zu
entwickeln, welches dem menschlichen Wesen auch nur
annäherungsweise gerecht würde, ist nicht in acht

transHuman 135



Abb. 4: Karl Friedrich Schinkel, Berlin-Wannsee, Kasino im Schlosspark von Glienicke (1824-25), Ansicht der Uferseite

Semestern Architekturstudium möglich, sondern eine

Lebensaufgabe. Da die menschliche Natur unerschöpflich

ist und es immer wieder neue Aspekte zu entdecken

gibt, muss jedes Menschenbild zwangsläufig unzureichend

sein. Wer wollte schon von sich behaupten, sich
selbst wirklich restlos zu kennen? Und wer will sich
wirklich anmassen zu wissen, was für andere das Richtige

sei? Vielleicht wäre schon viel gewonnen, wenn
sich vermitteln liesse, dass zum Bauen nicht nur der
Entwurf eines Gebäudes, sondern auch der behutsame und

differenzierte Entwurf einer Vorstellung von den
Menschen gehört, die ihn beleben sollen. Dies ist keine Frage
des im Unterrichts vermittelten Wissens, wohl aber eine

Frage der dort vermittelten Einstellungen.

sen. Denn ein wirklich lebendiges Verhältnis - dies lehrt
die Beschäftigung mit Schinkel - hat man entweder zu
allem oder zu gar nichts. Wenn in Architektur Leben
sichtbar wird, wenn sie, so Schinkel, Schönheit,
Einfachheit, Harmonie, kurzum: Lebendigkeit ausstrahlt,
„dann wird sie auch zurückwirken auf die darinnen
Lebenden, sie regelnd und leitend." 10

Dr. Jochen Meyer ist Kunsthistoriker und Lehrbeauftragter am Institut für
Geschichte und Theorie der Architektur an der ETH Zürich

Eine Möglichkeit, das eindimensionale Menschenbild

der Technokraten zu überwinden und die Frage
nach dem Verhältnis von Architektur und menschlichem
Leben neu zustellen, ist die Beschäftigung mit Kunst.
Denn Kunst - und Schinkels Architektur ist hier nur
eines von vielen möglichen Beispielen - zeigt einen

über alles technisch Machbare, statistisch Erfassbare

oder wissenschaftlich Bewertbare hinausgehenden
Reichtum an Beziehungen zum menschlichen Leben.
Kunst kommt aus den Tiefen der menschlichen Existenz
und kann auch wieder zu ihnen hinführen. In diesen

Tiefen offenbart sich etwas von dem, was den
Menschen im Kern ausmacht - z. B. sein Erfindungsreichtum,

sein Gestaltungsvermögen, mit anderen Worten:
seine produktiven Potenziale. Diese Tiefen gilt es -
soweit möglich - zu erspüren und ihnen gilt es zu entsprechen,

wenn Architektur dem Menschen gerecht werden
soll. Um diesen Tiefen wieder näherzukommen, muss
die Frage nach dem Verhältnis der Architektur zum
Menschen so umfassend wie möglich gestellt werden.
Schinkels Architektur kann hier insofern Anhaltspunkte
geben, als sie den Menschen nicht auf ein statisches Bild
reduziert und ihm - obwohl sie selbstverständlich
Vorgaben macht - keine genormte Rolle aufzwingt.
Vielmehr eröffnet sie ihm Spielräume und macht die

Entfaltung von Leben möglich. Darin ist sie radikal und

hält auch uns zu äusserster Radikalität im Denken an,
wollen wir wieder zu einem tieferen Verständnis der

Zusammenhänge von Mensch und Architektur vorstos-

1 K. F. Schinkel, Manuskript, von G. Peschken betitelt "Das religiöse
Gebäude" und datiert um 1811-13, zit. nach: Goerd Peschken, Das
architektonische Lehrbuch (Karl Friedrich Schinkel - Lebenswerk),
München 1979, S. 32. In ihrer etwas umständlichen und verschachtelten
Schreibweise ist diese Passage ein typisches Beispiel für Schinkels
architekturtheoretische Notizen, bei denen es sich offenbar häufig um

spontan festgehaltene Einfälle handelt, in denen gleichwohl eine enorme
Fülle von Ideen enthalten ist.

2 Naturformen werden nur im Bereich der Ornamente eingesetzt.
3 Zit. nach G. Peschken (wie Anm. 1), S. 31.
4 Das lateinische "natura" wird abgeleitet von "nasci" geboren werden,

wachsen und ist eine Übersetzung des griechischen "physis".
5 Vgl. Schinkels bekannten Ausspruch: "Die Architektur ist die Fortsetzung

der Natur in ihrer constructiven Thätigkeit. Diese Thätigkeit geht durch das

Naturproduct Mensch. " Zit. nach G. Peschken (wie Anm. 1 S. 35.
6 K. F. Schinkel, zit. nach Alfred Freiherr v. Wolzogen (Hrsg.), Aus Schinkels

Nachlass, Bd. 3, Berlin 1863, S. 371.
7 Zit. nach Wolzogen (wie Anm. 6), S. 349.
8 Eine durchaus vergleichbare Position wird dem Besucher in den Vorhallen

bzw. aufden Treppen von Schauspielhaus und Altem Museum zugewiesen:
hier bietet sich die Stadt Berlin als vom Men-schen gestaltete Landschaft
dar.

9 Bereits das Wort "Menschenbild" ist problematisch, da dieser Begriff
suggeriert, dass es sich hier um etwas Fixierbares, Statisches handelt.

10 Zit. nach Wolzogen (wie Anm. 6), S. 370.

136 transHuman




	"In der Baukunst muss wie in jeder Kunst Leben sichtbar werden" : wie die alte Frage nach dem Menschen als Mittelpunkt der Architektur neu gestellt werden kann

