
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1999)

Heft: 4

Artikel: Unsterblicher Klassizismus - Stil oder Mode?

Autor: Spieker, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„ Wenn die Künstler so reich sind,

versetzte Charlotte (dem jungen Architekten),
so sagen Sie mir doch:
wie kann man sich niemals

aus der Form eines kleinlichen Obelisken,
einer abgestutzten Säule
und eines Aschenkruges herausfinden

Anstatt der tausend Erfindungen,
deren Sie sich rühmen,
habe ich nur immer
tausend Wiederholungen gesehen. "

Johann Wolfgang von Goethe:
Die Wahlverwandtschaften, 2. Teil, 1. Kap., 1809

Unsterblicher Klassizismus - Heimut Spieker

Stil oder Mode?

Jedes Ereignis, so auch jeder Bau, ist ein

Verknüpfungspunkt zwischen Vergangenheit und Zukunft -
jedoch nur, wenn er von gelobter Gegenwart zeugt.
Dazu zwingend ist eigenes Suchen und Finden, um

Gegenwärtigkeit auszusprechen. Ziel ist folglich: die

eigene Sprache.

„Wir müssen jedoch bedenken, dass Kunst nur so lange

von Wert ist, als sie zu uns spricht", warnte bereits

Kakuzo Kakura (1862-1913) in seinem Buch vom Tee,

1906.

Doch was sagen uns all die Karikaturen, die heute als

vorbildhafte .Architekturen' propagiert, an den Schulen

zugelassen oder gar gefördert werden? Das alte Wort des

Aristoteles gilt noch immer: „Ein Ort ist unverständlich,

wenn man seine Bewegung nicht versteht" - also: wenn
ich nicht um das Woher und schon gar nicht um das

Wohin weiss, weiss ich auch nicht, wo ich bin.

Ich muss einen festen Standpunkt haben, um

Bewegungen richtig wahrzunehmen und einschätzen zu können.

Wenn ich in einem Bahnhof im Zug sitze, kann ich

nicht erkennen, ob mein Zug oder der auf dem

Nachbargleis sich in Bewegung setzt, ob ich vorwärts oder

rückwärts fahre. Gleicher Art verhält es sich bei

Modeströmungen: wenn wir nicht einmal wissen, ob sie

vorwärts oder rückwärts fliessen, worüber könnten sie

uns dann etwas aussagen?

I Klassizismus in der Historie
Untaugliche Zeitbegriffe
So wie sich Andrea Palladio 1508-80) gegen seine

zeitgenössischen Manieristen wandte, indem er auf die reine

Klassizität zurückgriff, um nochmals mit dem Reinen in

der Architektur zu beginnen, so einfach ist der Weg
heute nicht - weil viele Zeiten, gute und schlechte, mit

eben dieser Klassizität verbunden sind, und weil diese

Vergangenheiten ihre Spuren hinterlassen haben,
Gebrauchs- und Abnutzungsspuren, aber auch Erinnerungen

an frevelhaften Missbrauch.

Wenn der Klassizismus trotzdem fast überall auf der

Welt zugegen ist - in Europa und Russland, in nahezu

allen Kolonien und zugewandten Ländern -, wenn er
immer wiederkehrt, so dass er nahezu dauernd anwesend

ist, wir eher seine Abwesenheit als seine Anwesenheit

registrieren können, so muss er mehr sein als eine

Mode, eine vorübergehende Erscheinung. Nein.
Klassizismus ist keine Modeerscheinung - genausowenig wie

Regionalismus oder Heimatstil.

Sein Erfolg am Ende des europäischen Mittelalters als

Wiederkehr in der sogenannten Renaissance, schnell

verspottet im Manierismus grotesker Art, dekoriert als

Barock, dann lieblicher im Rokoko und wieder ,rein" im
Zurück des Klassizismus, durch das vorige Jahrhundert
hindurch als allverwendbarer Regierungsstil für
Demokratien bis in unser Jahrhundert und schliesslich für
Diktaturen gegensätzlichster Art - dieser Weg zeigt,
dass es sich hier um etwas .Allgemeingültiges' handeln

muss, wonach sich offensichtlich viele Menschen sehnen

und das für Vieles einsetzbar ist. Klar, die Formen
sind stark, eindeutig und daher leicht verständlich; aber

die Motive, die zu ihrer Anwendung führen, sind
vielleicht banal und manchmal wohl auch skrupellos.

Der .Klassizist' Carl Gotthard Langhans (1732-1808)
baut 1792 bis 1794 die Gotische Bibliothek am Ufer des

„heiligen Sees" in Potsdam; jedoch 1788 bis 1791 ist

gerade das Brandenburger Tor in Berlin nach seinen

Plänen entstanden, in „reinstem Klassizismus". Jeweils

folgt er devot den Wünschen und Vorstellungen seines

Bauherrn. Wenn „Stil" stets als „Einheit der Ausdrucks-

transStyte 107



form einer Epoche, einer Zeit" gelten soll, dann stellt
sich hier die Frage: was ist hier Stil? was Mode?

Dasselbe Wechselspiel treibt später der ,Klassizist' Karl
Friedrich Schinkel (1781-1841) in seinem Entwurf für
einen Palast auf der Akropolis von Athen, 1834. Hierfür
wird von den Kunstgeschichtlern der Begriff des

,romantischen Klassizismus' geprägt - im Gegensatz

zum ,reinen Klassizismus', den er mit seiner Neuen

Wache in Berlin exerziert, 1817-18; im Inneren 1931

umgebaut als Ehrenmal für die Gefallenen des (1.)

Weltkrieges durch Heinrich Tessenow, den Lehrer
Albert Speers.

In einem Lexikon derselben Zeit - Der Grosse

Brockhaus, 10. Band, Leipzig, 1931 - lesen wir unter
dem Stichwort .Klassik' folgende Sätze: „ ...Die neue

typologische Forschung in der Geisteswissenschaft

verallgemeinert unter dem Begriff .Klassik' das in der
griechisch-römischen Kunst und in den folgenden klassizistischen

Perioden der Kunst sich offenbarende Streben

nach Ruhe, Mass, Klarheit, Gliederung und harmonisch

abgeschlossener Gestaltung zu einer der möglichen
Grundformen menschlicher Geistes- und Gefühlshaltung

und stellt diese klassische Grundform in Gegensatz

zu dem auf das Leidenschaftlich-Bewegte, Dunkle,

Ungemessene und Grenzenlose gerichteten Kunst- und

Lebensgefühl Barock und Romantik. Forscher wie H.

Wölfflin und F. Strich suchen die Geschichte der Künste

als einen steten Wechsel von derartigen klassischen und

romantischen Stilperioden darzustellen..." und folglich
ist .Klassizismus' für die Autoren nichts anderes als die

Perioden, in denen ,das Klassische nachgeahmt' wird.

Es ist eigentlich nicht verwunderlich, dass der

„Klassizismus" als Periodenbezeichnung der erste

„Ismus" in der Geschichte der bildenden Künste sein

soll, also etwas Flüchtigeres als „Antike", „Romanik",
„Gotik", „Renaissance", „Barock" und „Rokoko". Nur
der „Manierismus", als sehr späte Wortprägung, ist ihm
darin gleich.

Könnte es nun aber sein, dass „Stile" generell nur eine

Erfindung der Kunstgelehrten sind? Um sich selber
zurecht zu finden in der Vergangenheit? Sich gegenseitig

zu verständigen und um ihre Gebiete abzugrenzen? Ist

das Gebäude der stilistischen Periodisierung, die

sogenannte Stilleiter, überhaupt ein Instrument, um etwas

von Kunst und Kultur zu begreifen? Es scheint eher, als

ob Münchhausen, wenn er sich am eignen Zopf samt

Pferd aus dem Sumpf zieht, Pate gestanden habe.

Die .Klassische Moderne', die .Andere Moderne', die

.Gemässigte Moderne', die .Postmoderne' - es zeigt
sich die ganze Hilflosigkeit dieser Periodisierer gegenüber

dem Phänomen des Klassizismus; denn immerhin
hat dieser ja parallel dazu eine seiner Blütezeiten. Aber

zugleich belegen diese Wortprägungen, dass es seit der

.Moderne' der Jahre 1918 bis 1939 kein wirklich grund¬

legendes Neues mehr gegeben hat, das mit dem Etikett
.modern' zu bezeichnen wäre. Denn kein ernstzunehmender

Mensch wird behaupten können, dass die

Bauerei eines Rossi oder Ungers, eines Dudler oder

Kollhoff, eines Bofill oder des Prinzen Charles auch nur
die Spur von Modernität in sich hätte, nicht einmal als

Fortsetzung der .Gemässigten Moderne'. Sie ist ganz

eindeutig das Gegenteil zu einer modernen Haltung -
eben Klassizismus.

Barocke, expressionistische - genau wie klassische oder

klassizistische - Vokabeln und Ordnungsinstrumente
treten in der Geschichte des Bauens in Europa und der

von ihm beeinflussten Welt immer wieder hervor, um
dann nach einer Weile wieder zu verschwinden, um

erneut aufzutauchen, wenn es einigen Leuten opportun
erscheint oder wenn Künstler etwas aussagen wollen,
das mit diesen Mitteln am ehesten darstellbar wird. Sind

El Greco oder Matthias Grünewald deshalb

Expressionisten oder gehören sie in den Kanon der Gotikoder

Renaissancekünstler?

Ursprung des Klassizismus

Wenn man sich einmal freimachen würde von dem

Korsett der stilistischen Reihenfolge, statt des

Nacheinander das Nebeneinander als Grundlage für künstlerisch

menschliche Aussagen nähme, so müssten wir
feststellen, dass Klassizismus weder ein Stil noch eine

Mode sein kann, weil er eine Grundhaltung widerspiegelt,

eine allgemein menschliche. Sie orientiert sich an

angeblich Bewährtem, nämlich an Traditionen - soweit

wir diese unbedarft als positive Verankerung einsetzen

möchten, als legitimierend. ,Bis zu den Wurzeln!' -
wozu die Spiegelsymmetrie gehört, als Urmittel, um

Ordnung herzustellen.

Bei Georg Simmel (1858-1918), dem Begründer der

Soziologischen Ästhetik, lesen wir in seiner Schriftenreihe,

die er 1896 in der Zeitschrift Die Zukunft
veröffentlichte: „Am Anfang aller ästhetischen Motive steht

die Symmetrie. Um in die Dinge Idee, Sinn, Harmonie

zu bringen, muss man sie zunächst symmetrisch gestalten,

die Teile des Ganzen untereinander ausgleichen, sie

ebenmässig um einen Mittelpunkt herum ordnen. Die

formgebende Macht des Menschen gegenüber der

Zufälligkeit und Wirrnis der bloss natürlichen Gestaltung
wird damit auf die schnellste, sichtbarste und unmittelbarste

Art versinnlicht. So führt der erste ästhetische

Schritt über das blosse Hinnehmen der Sinnlosigkeit der

Dinge hinaus zur Symmetrie, bis später Verfeinerung
und Vertiefung gerade wieder an das Unregelmässige,

an die Asymmetrie, die äussersten ästhetischen Reize

knüpft. - Die niedrigere Stufe des ästhetischen Triebes

spricht sich im Systembau aus, der die Objekte in ein

symmetrisches Bild fasst Die Systemform zerbricht,
sobald man der eigenen Bedeutsamkeit des Objektes
innerlich gewachsen ist und sie nicht erst aus einem

Zusammenhang mit andern zu entlehnen braucht; in
diesem Stadium verblasst deshalb der ästhetische Reiz der

108 transStyle



tKfS

[M;!

f
i k

r ~-£5i£ 'i
-r^^ëxrt-y^- ~4 "~*jxv

J X"l j kr"

t - - -
- — 1

] rfi ,i
*

Mfw " -

|

WWlilS'

Symmetrie, mit der man sich die Elemente zunächst

zurechtlegte ..."

Deshalb beginnt der einfache Hausbau - ohne

Architekten! - in fast allen Kulturen der Welt beinahe

stets mit punkt- oder spiegelsymmetrischen Gebilden,

abgeleitet von den meist einfachen Dingen des Alltags.
Typisch auch, dass Abbé Laugier (1713-69) in seinem

Essai sur l'architecture, 1753, zur Begründung seiner

Haltung als Beispiel des Ursprunges die sogenannte

Urhütte, in streng achsial-symmetrischer Form, anführt,

um hiermit die Spiegelsymmetrie zur absoluten

Gesetzmässigkeit für alles Bauen erklären zu können.

Wenn nun, in späteren Zeiten, ein Architekt mit dem

Entwerfen eines Hauses beauftragt wird, dürfen wir
eigentlich etwas Höheres erwarten, vor allem
Symmetrie im Sinne Vitruvs - also Harmonie im Verhältnis

aller Teile zueinander und zum Ganzen. Und in der Tat:

wenn sich ein Architekt, der sonst nur zum Bau von
Kirchen und Palästen beigezogen wurde, sein eigenes

Haus entwirft, so befreit er sich von den Fesseln der

Spiegelsymmetrie und gestaltet frei, d. h., er sucht das

Gleichgewicht in seiner Komposition der Räume und

Flächen mit ungleichen Teilen zu erreichen. Die

Freiheit, die hierin zum Ausdruck kommt, ist nicht der

,unklassische' Umgang mit den Elementen, sondern es

ist das Sichentziehen vom Zwang zur Spiegelsymmetrie.

Zum frei denkenden und handelnden, also zum modernen

Menschen in der jeweiligen Zeit kann ich nur werden,

wenn ich, dem Sinn der Aufgabe folgend, frei
entwerfe. So kann es durchaus sein, dass ich eine Scheune

oder Kirche im Ordnungsprinzip der Spiegelsymmetrie
entwerfe, ohne klassizistische Elemente zu verwenden

und ohne gegen die Nutzbarkeit zu Verstössen; und

umgekehrt, kann ich einen davon freien Bau entwerfen, bei

dem ich klassische Elemente einsetze, sie jedoch
symmetrisch im Sinne Vitruvs, also in freier Anordnung,
zum optischen Gleichgewicht bringe. Und dies ist die

Kunst, weswegen man Architekt werden sollte!

II Klassizismus als Gebrauchsgut
Gefährliche Naivität
Das Verharren in kindlicher Spiegelsymmetrie bedarf
weder des Nachdenkens noch des Gestaltens. Es ist
risikoloses Anordnen, um ohne Wagnis und damit ohne

geistigen Aufwand zu einem äusserlich .gestalteten' Ergebnis

zu gelangen - und sich dabei noch von der Guten

Gesellschaft in der beruhigenden Ordnung' anerkannt

zu sehen, weil sie selber, nach Ruhe und vor allem nach

Ordnung strebend, kein Abenteuer duldet - auch kein

gestalterisches. Oder, ganz schlicht ausgedrückt, weil sie

mit ihren Bauten so erscheinen möchte, während in ihr
und durch sie möglicherweise die drei-stesten Verbrechen

vor sich gehen. Denn dies bringt die

Spiegelsymmetrie unweigerlich auch zum Ausdruck - wiederum

nach Georg Simmel „Die symmetrische
Anordnung macht die Beherrschung der Vielen von

transStyte 109



einem Punkt aus leichter. Die Anstösse setzen sich länger,

widerstandsloser, berechenbarer durch ein symmetrisch

angeordnetes Medium fort, als wenn die innere

Struktur und die Grenzen der Teile unregelmässig und

fluktuierend sind Symmetrie bedeutet im Ästhetischen

Abhängigkeit des einzelnen Elementes von seiner

Wechselwirkung mit allen anderen, zugleich aber

Abgeschlossenheit des damit bezeichneten Kreises;
während asymmetrische Gestaltungen mit dem

individuellen Rechte jedes Elementes mehr Raum für frei und

weit ausgreifende Beziehungen gestatten ..."

Es gibt offenbar darin eine weltweite Übereinstimmung
des Empfindens. Denn - zum Beispiel - in Japan bedeutet

das Schriftzeichen für Sukiya, den Teeraum, sowohl

auch Stätte der Phantasie und damit Stätte der Leere und

- vor allem - der Asymmetrie, womit gesagt ist, dass

Symmetrie keine Phantasie zulässt; also das Leben

abstirbt, weil sie nicht mehr im Leeren schweben darf,
da alle Punkte in einer symmetrischen Ordnung im voraus

festgelegt sind. Unter Zwang ist Frieden unmöglich;
wenn in letzter Konsequenz dasselbe Schriftzeichen
auch Ort des Friedens bedeutet, so wird klar, warum eine

der Voraussetzungen hierzu die Asymmetrie ist: weil sie

die Freiheit zu gestalten nicht in eine aussernatürliche

Ordnung drängt. Denn für Menschen, die in Frieden

leben wollen, ist die freiheitliche Ordnung die einzig
natürliche.

Dass dies auszudrücken stets ein gestalterischer
Plochseilakt ist, schwierig für Lehrende und Lernende,

wird jedem sofort bewusst. Klassizistisches ist leichter,

rezepthafter, drum wird es auch, seit es Architekturschulen

gibt, gelehrt und befolgt und nachgeahmt.
Deshalb fand auch der „Klassizist" Ludwig Mies van
der Rohe weltweite Nachahmung - von erschreckendem

Ausmass - im Gegensatz zu seinem Berliner Antipoden,
dem „Expressionisten" Hans Scharoun. Mies hatte sich

nur für kurze Zeit aus der klassizistischen Haltung
herausgewagt - etwa die Periode von seinen gläsernen
Hochhaus-Entwürfen 1919 bis zum Bau des Hauses

Tugendhat in Brünn 1930, mit dem Höhepunkt des

Pavillons für Barcelona 1929; übrigens der einzige
Mies-Entwurf, der nicht von der Zeichnung her, sondern

durch Modellstudien von ihm und Sergius Ruegenberg
erarbeitet wurde - auf der Basis der Kompositionsregeln
der freiheitlichen Ordnung, wie sie die De-Stijl-Gruppe
entwickelt und propagiert hatte. Nach diesem gebauten

Abenteuer fiel die Rückkehr in die gestalterische Sicherheit

des „romantischen Neoklassizismus" auch diesem

Architekten leicht, und so konnte er mit seinen

Vorstellungen schnell zum Vorbild werden, vor allem auch

für gestalterisch schwache Kollegen und Nachahmer, für
entscheidungsschwache und verunsicherte Bauherrschaften.

Dies erklärt vielleicht auch die Paradoxie: Klassizismus,
das ist in der Regel die Architektur der Mächtigen; dass

er aber zugleich auch die Architektur der Ängstlichen
ist, macht ihn zu jeder Zeit unmodern. Ein wirklich
moderner, also gegenwärtiger Mensch kann kein
Klassizist sein. Denn Rückversicherung, auf sogenannt
Bewährtes zurückzugreifen oder darin zu verharren, im

gesellschaftlich Akzeptierten, im Konformen, lässt eine

Lebenskomponente ausser acht, die notwendig ist für
Lebendigkeit: die stete Suche nach dem Neuen, oftmals
verbunden mit Abenteuerlust, mit Risikobereitschaft
und - zumindest ein wenig - Wagnis.

Leise und laute Ver-Fiihrer
„Wenn ich also zunächst vom Unsichtbaren in der

Baukunst spreche, dann meine ich nicht die grossen
Werke der Baukunst, nicht die Tempel Griechenlands,
nicht die Dome des Mittelalters und nicht die gewaltigen
Bauten unserer Tage. Diese sollen und sollten eine laute,

vernehmliche Sprache reden, sie stehen nicht unscheinbar

zur Seite, sie sollen in Glanz und Hoheit und

ehrfurchterweckend in der Welt stehen, als Zeugen des

hohen Geistes der Zeiten ..."

Wer so spricht? Paul Schmitthenner 1884-1972) in seiner

Rede in Strassburg 1943 die er Das sanfte Gesetz

in der Kunst, in Sonderheit in der Baukunst betitelt. Und

Friedrich Tamms, der Erbauer der Flaktürme von Hamburg

und Wien, nach Kriegsende stadtbaumeisterlicher

„Gestalter" Düsseldorfs, antwortet ihm direkt. 1944,

also in der Schlussphase des 2. Weltkrieges, wird sein

Text Das Grosse in der Baukunst verteilt. Darin ist das

VIII. Kapitel überschrieben: Das harte Gesetz der
Baukunst. Es beginnt: „Das Gesetz des Monumentalen,
das harte Gesetz der Baukunst, das immer und in allen

Teilen eine männliche Angelegenheit gewesen ist,
lässt sich zu einem klaren Begriff zusammenfassen: Es

ntuss streng sein, von knapper, klarer, ja klassischer

Formgebung. Es muss einfach sein. Es muss Massstab

des ,an den Himmel Reichenden" in sich tragen. Es

muss über das übliche, dem Nutzen entlehnte Mass

hinausgehen. Es muss aus dem Vollen gebildet sein, fest

gefügt und nach den besten Regeln des Handwerks wie

für die Ewigkeit gebaut. Es muss im praktischen Sinne

zwecklos, dafür aber Träger einer Idee sein. Es muss

etwas Unnahbares in sich tragen, das die Menschen mit

Bewunderung, aber auch mit Scheu erfüllt. Es muss

unpersönlich sein, weil es nicht ein Werk eines einzelnen

ist, sondern Sinnbild einer durch ein gemeinsames
Ideal verbundenen Gemeinschaft..." - und was verband

diese Gemeinschaft vor, während und auch nach dem

Ende der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft?

Friedrich Schiller hatte 1793 in seinen Ästhetischen

Schriften die Fragen des Massstabes und des Mass-

stäblichen durchdacht und war, neben anderen

Erkenntnissen, zu der Einsicht gelangt, dass „der
Grössenbegriff des Zwecks nicht überschritten werden

kann, ohne den Zweck des Gegenstandes zu

vernichten."

110 transStyie



Der dritte Mann, Albert Speer, wird in der englischen

Zeitung Observer vom 9. April 1944 so geschildert:

„Speer ist gewissermassen heute für Deutschland wichtiger

als Hitler, Himmler, Göring, Goebbels oder die

Generäle.

Sie alle sind irgendwie nichts als Mitwirkende dieses

Mannes geworden, der tatsächlich die riesige
Kraftmaschine führt und aus ihr ein Maximum an Leistung
herausholt. In ihm sehen wir eine genaue Verwirklichung

der Revolution der Manager.

Speer ist nicht einer der auffälligen und pittoresken
Nazis. Es ist unbekannt, ob er überhaupt irgendwelche
andere als konventionelle politische Meinungen hatte.

Er hätte sich jeder anderen politischen Partei anschlies-

sen können, soweit sie ihm Arbeit und Karriere gab. Er

ist, auf ausgeprägte Weise, der erfolgreiche
Durchschnittsmensch, gutgekleidet, höflich, nicht korrupt; in
seinem Lebensstil, zusammen mit seiner Frau und sechs

Kindern, betont Mittelklasse. Viel weniger als irgendeiner

der anderen deutschen Führer gleicht er irgend etwas

typisch Deutschem oder typisch Nationalsozialistischem.

Er symbolisiert eher einen Typus, der in steigendem

Masse in allen kriegsführenden Staaten wichtig
wird: den reinen Techniker, den klassenlosen, glänzenden

Mann ohne Herkommen, der kein anderes Ziel
kennt, als seinen Weg in der Welt zu machen, nur mittels
seiner technischen und organisatorischen Fähigkeiten.
Gerade das Fehlen von psychologischem und
seelischem Ballast und die Ungezwungenheit, mit welcher er

die erschreckende technische und organisatorische
Maschinerie unseres Zeitalters handhabt, lässt diesen

unbedeutenden Typ heutzutage äusserst weit gehen.

Dies ist ihre Zeit. Die Hitlers und die Himmlers mögen

wir loswerden, aber die Speers, was auch immer diesem

einzelnen Mann im besonderen geschehen wird, werden

lange mit uns sein." (Alle Zitate in Deutsche Architekten

- Biographische Verflechtungen 1900-1970 von Werner

Durth. herausgegeben von Heinrich Klotz,
Braunschweig 1986.)

Und sie sind mit uns geblieben! Diese „Vordenker"
legitimierten und legitimieren für viele, allzu viele Architekten

die Möglichkeit, wieder „traditionell" und vor
allem „solid" zu bauen - und dabei auch noch das

Schlagwort von der „Fortschrittlichkeit" für sich in

Anspruch nehmen zu können - wie heute in Berlin:

„... In Berlin gibt es die Formation einer Architekturbewegung,

deren gewählte Vokabeln eine Absicht
verfolgen. Die Architektur rnuss wieder tragen und lasten.

Schwere muss wieder zum Ausdruck kommen und

sogenannter Charakter da sein. Das heisst, am Ende muss

Macht sichtbar sein so der gerade zuvor genannte
Heinrich Klotz in Von Berlin nach Neuteutonia (1994 in

ARCH +, Nr. 122).

III Klassizismus und seine Mittel
Umfassendes Repertoire
Das Thema ist viel zu ernst, als dass man es ästhetisie-

transStyle 111



renden Betrachtungen von Kunsthistorikern allein
überantworten kann. (Hier ist die Mitte des Textes, gönn Dir
mal einen Kaffee!) So, wie gerade Heinrich Klotz mit
seinen mehrfachen Frontwechseln dazu beigetragen hat,

dass es zu solchen Legitimationen kam, versucht es

heute Vittorio Magnago Lampugnani mit einer Art
„Plädoyer für eine sinnentleerte Beliebigkeit" - in der

Neuen Zürcher Zeitung von Freitag, 31. 07. 98, unter

dem Motto Weder abhängig noch autonom.

Es gibt ja einen wesentlichen Unterschied - zwischen
dem obrigkeits verordneten Klassizismus vergangener
Zeiten und dem freiwillig sich andienenden heute, wenn
Architekten und Kunstwissenschaftler ihn als Rezept für

„gute Gestaltung" propagieren, wenn er als unbedingt
erforderlich für das gestalterische Repertoire erklärt

wird; dass sie zum Beispiel unterstellen, ein heutiger
Architekt benötige, um „gute Architektur" zu machen,

ein Repertoire, das auch Säulen und Gesimse im „antiken"

Sinne enthalte; es entstünden entscheidende

Lücken im Arsenal eines gestaltenden Architekten,
wenn vielleicht auch Atlanten und barockes Brezelwerk
darin fehlten.
Es kommt einem guten Architekten ganz einfach nicht in

den Sinn, sich derlei Mittel bedienen zu können, wenn er
heute einen Bau zu entwerfen und zu detaillieren hat.

Dabei kann er durchaus eine Liebe zu Säulen und

Gesimsen haben - bei Gebäuden der Vergangenheit.
Modern zu sein heisst ja nicht, alles Wissen und Können

der Vergangenheit aufzugeben. Im Gegenteil! Aber es

heisst mit Sicherheit auch nicht, einen Schritt rückwärts

zu tun, wo ein Vorwärts gefragt ist.

Eigentlich müssten die Damen und Herren der

Denkmalpflege - und einige wenige tun es ja auch -
jedesmal Einspruch erheben: gegen die Verwendung
historischer Elemente und Formen, wenn diese als

Maskerade wie stein-hauchdünne Fassadenverkleidungen,

also als Tapete, eingesetzt werden, um Bedeutung
und Solidität vorzutäuschen. Denn die Scheinwelten

relativieren die echten Zeugen der Vergangenheit, spielen

historischen Bestand, wo gerade keiner ist.

Es kann keine Legitimation für einen Historismus

geben, wenn er aus Mangel an eigenen Vorstellungen
einer Zeit hervorgeht, quasi als Ersatzausdruck.

Umgekehrt kann der Historismus höchstens diesen

Unzustand dokumentieren, aber niemals für etwas

Gegenwärtiges stehen. Wird es dennoch versucht, so

entsteht die paradoxe Situation der Selbstbefruchtung.
Dabei wissen wir: eine revolutionäre, also moderne

Architektur und ein reaktionäres Regime, gleich ob
politisch oder von der Wirtschaft getragen, das geht nicht

zusammen. Architektur für einen neuen Geist! das ist,

was heute dringender denn je nottut - in einer Zeit der

Mutlosigkeit, der Orientierungssuche.

Bislang hat es in der europäischen Geschichte drei stil-

112 transStyle



bildende Epochen gegeben: die griechische Antike, das

Hohe Mittelalter mit dem, was wir Gotik nennen, und

den wohl radikaleren Teil des Neuen Bauens, vornehmlich

das Entwerfen und Gestalten nach den Prinzipien
von De Stijl. Alles übrige sind Fortsetzungen,
Wiederholungen und hilflose Rückgriffe. Allein schon die Um-

benennung des Neuen Bauens der 20er und 30er Jahre in

„Klassische Moderne" deutet auf die Einordnung hin:

diese Grundhaltung soll ab- und ausgeschlossen sein; sie

durchzuhalten und fortzusetzen ist zu schwierig, zu

anstrengend. Die Welt muss wieder offen sein für

Beliebigkeit und „Schöne Künste". Berlin ist das

Beispiel für „vorauseilenden Gehorsam" in „angepas-
ster Souveränität".

Eine Kennerin der italienischen Szene, Giulia Veronesi,

schildert die Vorgänge und das Verhalten der Architekten

im faschistischen Italien nach dem Ende des 2.

Weltkrieges so - in knaurs lexikon der modernen archi-
tektur, München/Zürich 1963 -: „... Eine Komponente

allerdings blieb in derZeit zwischen den beiden Kriegen
konstant, eine Komponente von gefährlicher
Anziehungskraft: Der Novecento Italiano. Der Novecento war
die einzige typisch faschistische (daher „italiano")
Kulturbewegung. Gebildet wurde er aus den

„Reaktionären der modernen Revolution", wie einer seiner

Gründer schrieb, aus den „Revolutionären der

faschistischen Reaktion", wie es seine Kritiker darstellten...

Sie erstrebte eine Reform auf der Grundlage der

klassizistischen Architektur und der Ästhetik der valori

plastici... Aber da Architektur mehr als jede andere

Kunst mit Politik zu tun hat, setzte sich die zweideutige
Situation des Novecento auch in der neuen Bewegung
fort. Die Verwirrung war nicht gering, als sich jede der

beiden feindlichen Richtungen, die „moderne" und die

„römisch-antike" (die Piacentini zum Anführer hatte),

für den Faschismus erklärte Erst mit dem Krieg und

dem Ende des Faschismus begriffen fast alle, angefangen

bei Pagano, die Argumente Persicos; sie begriffen,
dass eine revolutionäre Architektur und ein reaktionäres

Regime unvereinbar sind. Aber zu diesem Zeitpunkt hatten

der Führer der dem Faschismus ergebenen

Architektur, Piacentini und mit ihm einige Nove-

centisten, wie Muzio in Mailand, bereits ganz Italien mit
ihren Kolonnaden, Türmen in Form von Liktoren-
Btindeln und römischen Bogen versorgt ..."

Traditionelle Bequemlichkeit
Es war schon stets so: wenn einem nichts Neues mehr

einfällt, wenn Phantasie und Innovation nachlassen -
vielleicht aus Gründen des Wohlstandes, der Sättigung
oder auch des verfrühten Ruhmes -, dann ist bislang
stets der Griff zu Bewährtem die Folge: bei

Bauherrschaften. besonders wenn es Gremien sind, und demzufolge

bei Architekten. Und was ist im baulichen
Ausdruck frei von Risiko? Es ist seit Beginn des ersten

europäischen Weltreiches, des römischen, stets die

klassische Form gewesen, in Vereinfachung des griechi¬

schen Vorbildes, zumal sie dann auch im Bautechnischen

keinerlei Feingefühl mehr benötigt. So verwundert

es nicht, dass nicht nur das angeblich klassische

Formenrepertoire herangezogen wird, auch der Begriff
„Klassik" wird den Errungenschaften übergestülpt, um
die Formen plündernd benutzen, gespreizt ausgedrückt,

„zitieren" zu können, sie zu karikieren oder zu veralbern.

James Stirling war wohl der Meister auf diesem

Weg der Unverfrorenheit.

So wie erst der Kunst des Hohen Mittelalters, der

„Gotik", erstmals eine Befreiung aus der antiken
Formenwelt gelang und sie damit fähig wurde, etwas
Uber den Menschen und sein Denken in christlich-mystischen

Sinne auszusagen, gibt es eigentlich nur noch einmal

bis heute einen derartigen Befreiungsschlag: die

„Moderne" nach dem 1. Weltkrieg in Europa.
Allerdings: in nur ganz wenigen Exemplaren, weshalb wir
auch heute noch den wirklich modernen Menschen unter
den Zeitgenossen suchen müssen - und nur selten

finden. Ganz selten unter den lehrenden Professoren.

Wer über die Zeit der „Klassischen Moderne" einfach

hinwegspringt, greift direkt zurück in den „Jugendstil"
oder die „Gründerjahre" des 19. Jahrhunderts. Die
historisierende Abgeschlossenheit tut so. als ob die sozialen

und gestalterischen Fragen dieser Jahrzehnte beantwortet,

die Probleme gelöst seien. Dabei erleben wir täglich
vor unseren Augen oder, wenn es etwas entfernter ist,

durch das Fernsehen, dass es immer noch dieselben sind.

Für unsere Zeit der Beliebigkeit, die an Frivolität grenzt,
ist typisch, dass selbst ein Wort wie „modern"
historisierend abschliessend eingesetzt wird, als wenn dies als

Epochen-Bezeichnung einem Zeitabschnitt der

Vergangenheit aufzudrücken möglich sei. Dabei bleibt dieser

Begriff doch wohl stets ein wandernder - trotz dieses

Missbrauches. Jede Zeit muss modern sein; sonst

verfällt sie in Lethargie oder Spielerei und versäumt

damit, sich den akuten Fragen der Gegenwart zuzuwenden,

sich ihrer anzunehmen und wenigstens nach

Lösungen zu suchen - zum Wohle der nachfolgenden
Generationen. „Die unglaubliche Bequemlichkeit der

Begriffe" hilft da kein bisschen weiter.

In der Musik ist der Schritt längstens getan: „Klassische
Musik" ist alles, was angeblich nicht der Unterhaltung,
dem Gebrauch, dem Tanz oder dem Militär dient, und

wofür ein Autor im Gegensatz zur Volksmusik dingfest
zu machen ist. Und plötzlich gibt es keinerlei Epochen
und Stile mehr: alles ist „Klassik", wenn es nur ernst ist

- gleich ob vor oder nach dem Dreissigjährigen Krieg,
ob vor oder nach der Französischen Revolution, ob aus

dem 19. oder dem 20. Jahrhundert. Nur eines muss sie

sein: ernst! - Vielleicht würde die Übertragung dieser

Definitionen auf die Architektur einige Scheinprobleme
lösen - eine Einteilung in „Ernste Architektur" und

„Unernste" als Sammelbegriff für alles übrige Bauen.

transStyle 113



Théo van Doesburg hielt es zur Sprachregelung innerhalb

der De-Stijl-Gruppe für notwendig, von „Gestaltender

Architektur" zu sprechen, um die ernsten

Bemühungen um eine neue Grundlage für das Bauen

abzugrenzen gegenüber aller Scheinarchitektur seiner

Zeit. Dieser Ansatz dürfte als erster Schritt in die richtige

Richtung sinnweisend sein.

Exkurs: Modewirksamkeiten

Anfälligkeit gegenüber Modeströmungen ist immer
aktuell, so auch heute; denn sie reissen die meisten, die

keinen festen Ort haben, mit sich fort, manchmal merken

sie es gar nicht. Modische Dinge verschleiern

jedoch das Wesentliche, lenken vom tatsächlich

Notwendigen und Sinnvollen ab, schaffen aber neue

Anhängerschaften - und dies über Generationen hinweg.
Die bedenklichste Erscheinung, der wir immer wieder

begegnen, ist das Verhalten der Alten, vor allem der älteren

Lehrer, die sich anschmeichelnd verhalten, indem
sie sich dem Gebahren der jeweils jungen Generation

anschliessen, selbst Albernheiten übernehmen, nur um

„in zu sein". Und die Jugendlichen? Sie akzeptieren
meist diese Anbiederung! anstatt, angewidert, diese

Leute als Lehrer fallen zu lassen und zu meiden.

Wenn Traditionalisten zu kurz kommen, also weniger
Aufträge, vor allem aber weniger Aufmerksamkeit

gemessen können, indem sich die Presse und die
Öffentlichkeit weniger mit ihnen und ihren Produkten befassen,

so warten sie auf die Gelegenheit, wann ihre

Haltung wieder gefragt ist. Und sie sind sicher: ihre Zeit
wird kommen! Genau diese Fatalität versucht Magnago

Lampugnani allein schon mit der Überschriftung seines

Artikels aufzuheben: Weder abhängig noch autonom.
Wieso spricht er nicht von „autonomer Abhängigkeit"?
oder von „gleichgeschalteter Selbstverpflichtung"?
Würde dann das geschilderte Verhalten zu sehr auf pa-r-
allele Verhaltensmuster um 1933 herum verweisen? Zu
sehr ethisch verantwortbares Verhalten abfordern?

Die Traditionalisten von damals konnten wieder ins

Rampenlicht rücken. In ihrer „freiwilligen Fortsetzung"
fühlten sie sich bestätigt, auf den „richtigen Stil" gesetzt

zu haben. Die anderen - Magnago Lampugnani nennt
sie „die Modernisten" - waren ausser Kurs, vertrieben

oder emigriert; oder, wenn sie sich doch bewerben konnten,

aussichtslos - auch trotz aller Anpassung, die von
Architekten ja zu allen Jahrhunderten geübt und eingeübt

war, ihnen abverlangt worden war.

Denn wem soll man sich andienen? Doch nur denjenigen,

die die Macht und die Mittel haben zu bauen.

Architektenschicksal? Als Stilbegriff könnte dienen:

„Fortgesetzter Konservatismus", aufgefrischt und neu

gemanaget. Speer lebt fort.

IV Klassizismus als Ideologieträger
Ideologische Architektur
Von „faschistischer Architektur" zu reden ist falsch.

Das, was als „Architektur" von den Faschisten,
Nationalsozialisten und Stalinisten in der Regel eingesetzt

wurde, als „totalitär" zu bezeichnen ist hingegen
zutreffend. Dies wurde bereits im Gegenüber der

Pavillons auf der Pariser Weltausstellung 1937

überdeutlich, als der deutsche und der sowjetische Pavillon
für zwei Staatsformen im gleichen Gewand repräsentierten,

die bei aller Unterschiedlichkeit einen gemeinsamen
Nenner hatten - den des totalitären Regimes.

Wolfgang Braunfels bringt diesen Sachverhalt auf eine

einfache Formel: „Man sieht jeder Stadt an, wer sie

regiert und wie sie regiert wird." (in Abendländische

Stadtbaukunst. Köln 1976)

„Die Abhängigkeit jeder Bauform von einer Ideologie,
einer sie überlagernden Identität, wird verursacht durch
die Tatsache, dass alle Monumentalbauten unausweich-
baren historischen Zwängen ihre Entstehung verdanken...

Politische oder wirtschaftliche Erfolge fanden in

Monumentalbauten Ausdruck, die jenseits jeder
Notwendigkeit lagen Bauten sollten den Erfolg einer

Staatsordnung beweisen und sie haben, wo immer sie

fortbestanden, diese Aufgabe bis heute geleistet." Auch
der Untertitel dieses Buches Herrschaftsform und

Baugestalt weist darauf hin, dass Bauten stets auch

Werbeträger waren und bis heute sind - sogar beim
Einfamilienhausbau heutiger Tage. Und welcher Architekt

möchte nicht dabeisein, vor allem, wenn es um die

Vergabe eines Auftrages für einen Monumentalbau

geht? Dies verspricht Bekanntheit und schliesslich gar
Ruhm. Sich hierfür notfalls anzupassen an die Wünsche

und Vorstellungen der Bauherrschaft, fällt den meisten

leicht, für viele dürfte eine Anpassung gar nicht
erforderlich sein.

Im speziellen: der Zusammenhang zwischen
Klassizismus und Nationalitätsbewusstsein ist längstens

geklärt, so dass jeder, der daran herumzuforschen
vorgibt. sein Nichtwissen heuchlerisch vortäuscht. Ein
einziges Beispiel sollte genügen: die ausführliche
Abhandlung dieser Problematik bei Arnold Whittick in

seinem Buch European Architecture in the 20.th

Century, erschienen 1974 in Aylesbury, Grossbritannien.
In dessen 4. Teil werden unter dem Titel Political
Determinism and Classical Monumentality die

Erscheinungsformen aller europäischen Staaten in den

Jahren 1930 bis 1940 verglichen.
Jeder kennt die Unterschiedlichkeit zwischen „demokratischem

Bauen" und „totalitärer Architektur". Sie wurde

aller Welt - wohl zum ersten Male - deutlich sichtbar im
Wechsel vom Forum Romanum zu den Kaiserforen in

Rom. Das Ende einer republikanischen Staatsform und

der Beginn einer totalitären, die sogar weltliche und

kirchliche Macht in sich vereinigte, werden baulich in

der Wahl der gestalterischen Mittel vorgeführt, wie es

eindrucksvoller nicht hätte geschehen können.

Dabei sind diese Mittel stets dieselben, ob weltlich oder

114 transStyle



kirchlich: Spiegelsymmetrie und Achse, möglichst beides

zusammen, also die Wirkung verdoppelnd; vielleicht
ein weiteres Mal gesteigert durch Reihung in unendlicher

Wiederholung derselben „Architektur-Elemente".

Danilo Kis (1935-89), dieser serbisch-ungarische Jude,

weiss wovon er spricht; denn seine Elterngeneration und

seine eigene haben es bis zum Tod durchlebt. Für ihn ist

Nationalismus Existenzkitsch - zum Beispiel als

Religionsersatz. Sein Befund; „Nationalismus ist vor allem
Paranoia eines Individuums ohne Individualität" - so

gefolgert in seinem Buch Anatomiestunde, Originalausgabe

1978, Deutsch 1998.

Im 18. Jahrhundert bedienten sich besonders „aufgeklärte"

Fürsten des Klassizismus, vor allem als Kontrastmittel

zur Natur ihrer Landschaftsgärten; auch wenn an

geeigneten Gebäuden Romantik und Exotik praktiziert
wurden, die Bildungslegitimation musste durch „klassische

Erinnerung" demonstriert werden. Liessen sie sich

kleine Pantheon-Tempelchen bauen, so hatten die

absolutistischen Staaten und die Kirchen sie für ihre Helden

zu übertreffen - in Paris und in St. Blasien. Allen An-
und Verwendungen gemeinsam ist, dass sie zur damaligen

Zeit gegen die Moden des „Barock" und des

„Rokoko" gesetzt wurden. Aber modern waren sie damit
auch zu ihrer Zeit keineswegs; im Gegenteil: dieser

erneute Rückgriff auf Bewährtes zeigt die

Kleinmütigkeit an. Für salon revolutionäre Gedanken der

richtige Rahmen.

Unterordnung und Gleichmacherei

Nun ist und bleibt es doch noch ein Unterschied, ob ein

Tempel als freistehender Bau, als Solitär, in sich

spiegelsymmetrisch und damit auf sich allein bezogen

geplant wird, hierdurch die Aufmerksamkeit auf sich

lenkt, ganz besonders, wenn er den Abschluss einer

Achse bildet: oder ob er als „Tempelhaus" in einer Zeile

steht. Hier sind Akzentuierungen durch spiegelsymmetrische

Zentrierung völlig fehl am Platz, weil es neben

diesem Bau nur noch ein Rechts und ein Links gibt, also

Unterordnung, wie es Georg Simmel erkannt und Karl

Gruber in seinem Buch Die Gestalt der Deutschen Stadt,

München 1937/52, unübertrefflich formuliert hat, wenn

er die Wiedereinführung der Achse im „Barock",
entsprechend den „Idealstadt"-Vorstellungen der „Renaissance",

darstellt:

„... Die Achse als Folge äusserer Räume wird zum

Lieblingskind der aussenräumlichen Stadtbaukunst.

Ihren Sinn erhält sie durch den Blickpunkt, der stets ein

Gebäude der Macht sein wird Die Achse macht alles,

was rechts und links von ihr ist, einer Mitte Untertan;

damit endet die Freiheit des Teils, der nun authört, totum
in toto zu sein, das dem Einzelorganismus das Recht auf

Eigenleben und Wachstum belässt; er wird nun pars in

toto
Die Ordnung aus der Macht hat den Drang zum totalen

Plan in sich Der totale Plan nimmt dem
Einzelbauwerk die Möglichkeit des Wachsens Im Bestreben,
die Wände der äusseren Räume mit einer durchlaufenden

Ordnung zu überziehen, liegt schon die Tendenz

einbeschlossen, das Typische im Allgemeinen aufgehen

zu lassen Es ist der Weg der Säkularisierung des

Sakralen, der am Schluss der Epoche, im Klassizismus,
schliesslich dazu führt, Kirche, Börse, Rathaus und

Theater durch die vorgestellten Säulenportikus zu einer
fatalen Gleichartigkeit zu vereinheitlichen

Ordnung aus der Macht? Ja, die gibt es, aber nur in der

grauenvoll verzerrten Form, wie sie die Macht ohne

Gott erzeugt. In ihr gibt es sogar noch eine Rangordnung
der Werte, wobei allerdings der Höchstwert das kalte

Ungeheuer des totalitären Staates ist. Die Baukunst
entartet dabei in den Gigantismus; sie hat keinen anderen

Sinn mehr, als den versklavten Massen die Nichtigkeit
der Person gegenüber der satanischen Allmacht der

Despotie ad oculos zu demonstrieren. Sie bedient sich

dabei der alten Mittel der architektonischen Achse und

des äusseren Raumes, die römische Cäsaren und der

Absolutismus der Barockzeit in königlichen
Raumschöpfungen gemeistert hatten. Aber die Architektur der

heutigen Despoten hat jeden Sinn für das rechte Mass

verloren

Die Französische Revolution hat die Gesellschaft atomi-
siert, sie hat den Individualismus des 19. Jahrhunderts

eingeleitet, d. h. die Vereinzelung des Einzelnen. Der

bindungslos gewordene Einzelne wurde zum Sandkorn
in der Masse, und so stehen die letzten hundert Jahre im
Zeichen der Vermassung: levée en masse, Massenheere,

Massenschlachten, Massenvernichtung und -Schändung

...", und dies, so könnte man fortfahren, endet in dem

Begriff aus dem Wörterbuch des Unmenschen im
„Menschenmaterial" bei vielen Totalplanenden und

angeblich „Architekturschaffenden".

Lüste und Verantwortung
Es gibt daneben, so paradox es klingen mag, auch eine

übereinstimmende Gegenbewegung. Bei Richard
Rogers lesen wir - in seinem 1990 erschienenen Plädoyer

für die Moderne -: „Wie sein klassizistischer
Vorgänger konzentrierte sich der Architekt der frühen
Moderne auf Gebäude, die als Objekt frei im Raum
stehen. Mittelalterliche Städte dagegen, von denen sich die

meisten klassizistischen Bauten abzuheben suchten,
bestanden aus einem engen Netz von Strukturen, in dem

Raum durch Gebäude gebildet wird. Deshalb erscheint

uns heutzutage die Vorliebe der frühen Moderne, alle
Gebäude in den freien Raum zu stellen, weniger
einleuchtend als in einer Epoche drangvoller städtischer

Enge. Natürlich müssen, das wussten die Architekten
schon immer, viele grosse Bauten allein stehen. Aber die
modernen Architekten haben das alternative Verfahren,
Raum innerhalb einer kompakten städtischen Struktur

zu schaffen, vernachlässigt." Und daheraus folgte die

Auflösung der Stadt als Stadtkörper. Wenn alle, die es

sich eben leisten können, in einem solitären Haus für

IransStyle 115



116 transStyle

sich leben, dann gibt es auch keinen städtischen

Sozialkörper mehr, der das einzeln Gebaute zur
Gesamtheit einer Gestalt führen will. Es kommt kein

gefasster Raum mehr zustande - und damit stirbt die

Stadt, weil sie keinen Raum mehr für ihre Gemeinschaft
bietet.

Aber kann man diese Architekten, die Richard Rogers

generell meint, wirklich als „modern" bezeichnen?

Muss man sie nicht eher als Fortsetzer eines klassizistischen

Denkens und damit als „unmodern" einstufen?
Denn der unnötige oder gar nicht zu rechtfertigende
Solitärbau ist die Folge des „autonomen Menschen",
wie er sich in der „Renaissance" herausbildete - als

Vorbild. Nachdem auch der allgemeine Wohnbau den

Architekten zufiel - womit sie übrigens bis heute nicht

zurechtgekommen sind -, zeigt ein Worttausch verräterisch

deutlich den dadurch mit herbeigeführten Wandel

auf: aus der Benennung „Einfamilienhaus" wird „Villa",
wie es in jedem zweiten Immobilieninserat anzutreffen

ist - „Villa mit 3'/7 Zimmern und 183 qm
Umschwung"!

Karl Gruber bezeichnet diesen Austausch als „kleinbürgerliche

Grossmannssucht" und folgert aus dieser „aus
der Gründerzeit stammenden Sucht, mehr zu scheinen,

als man ist": „Man will hoch bauen, um zu repräsentieren.

Ein historischer Formalismus denkt manchmal noch
in den städtebaulichen Formen des landesfürstlichen
Städtebauers und kann sich nicht vom falschen Pathos

des Dritten Reiches lösen. Dieses Ideal ist unzeitgemäss.
Es ist verkehrt, mit Armeleutewoh-nungen architektonische

Achsen zu bilden oder mit siebenstöckigen
Massenwohnungen Stadteingänge symmetrisch zu
flankieren. Das städtebauliche Ideal des geschlossenen
Baublocks der landesfürstlichen Stadt kann nicht mehr
das unsere sein

Nach welchen Gesetzen das Bauen des privaten
Bauherrn in Ordnung gehalten werden muss, zeigen uns die

mittelalterlichen Städte. Es geht ja nicht darum, heute

mittelalterliche Städte zu bauen - ein Vorwurf, den man
in langweiliger Einförmigkeit immer wieder zu hören

bekommt, wenn man auf das Mittelalter hinweist. Es

geht darum, auf die ewig gültigen zeitlosen Gesetze des

Gestaltens hinzuweisen, die allein die Möglichkeit
geben, das städtebauliche Chaos zu überwinden ...", und

zwar zeitgemäss. Auf dieses Plädoyer Karl Grubers hat

Richard Rogers eine Antwort, mit einer genauen
Vorstellung: „Die gegenwärtige Bedeutung des einzelnen

Objekts wird ersetzt werden durch die Bedeutung von
Beziehungen. Wohngebäude werden nicht länger statische

Objekte sein, sondern dynamische Strukturen.

Wohnungen werden reaktiv sein. Die Städte der Zukunft
werden nicht länger in isolierte Ghettos für jeweils
bestimmte Aktivitäten aufgeteilt sein; statt dessen werden

sie den vielschichtigeren Städten der Vergangenheit
ähneln. Wohnen, Arbeiten, Einkaufen, Lernen und

Freizeit werden sich überlagern und in vielfältigen.



ineinander übergehenden und sich verändernden Bauten

untergebracht sein ..."

Also: aus der Traum vom „Bauen für die Ewigkeit",
vom definitiven Architekturkunstwerk - zu dem alle

klassizistischen Mittel hingeführt haben, beginnend
beim Solitärbau, dann Spiegelsymmetrie und Achse,

schliesslich auch Reihung und Wiederholung? Wird
nach diesen Regeln gebaut, so ist das Ergebnis zwangsläufig

ein unveränderbares, ein nicht-antastbares Objekt,
an dem höchstens „Störungen" als angeblich ironisches

Mittel zugelassen werden. Aber: darin und damit auch

leben? Wozu?

Müssen die „Architekturschaffenden" sich also umstellen?

Werden viele von ihnen abwandern in andere

Kunstgattungen, in denen die Unantastbarkeit ihrer
Produkte nicht in Frage gestellt wird? Es ist zu hoffen.

Aber wir müssen einen langen Atem haben.

Theodor W. Adorno sagte einmal über Georg Simmel, er

habe „doch als erster jene Rückwendung der Philosophie

auf konkrete Gegenstände vollzogen, die kanonisch

blieb für jeden, dem das Klappern von Erkenntniskritik
und Geistesgeschichte nicht behagte". Dieses durch

Georg Simmel verursachte Unbehagen belästigt uns

noch heute und wird uns wohl noch eine ganze Weile

beschäftigen.

Abbildungen Seite 109:
1 „Der Mensch das Mass aller Dinge"? - Der Massstabssprung vom Palast
des Edlen zum Wohnsitz des Gottgleichen, mittelalterlicher Palast aus San

Gimignano und Palazzo Pitti in Florenz im Höhenvergleich (Gruber)
2 Der relative Massstab aller Klassizismen lässt jede Übertreibung zu: das
Stück eines Palladio-Palastes reicht der Stadt Vicenza im 20. Jh. als 7-geschos-
sige Telefonzentrale (eigenes Foto)
3 Säulen? Rund- und Halbrundpfeiler aus Backstein für jeden Zweck und
Anlass: Loggia des Capitaniato in Vicenza - „Die höchste Schwierigkeit, mit
der dieser Mann wie alle neuem Architekten zu kämpfen hatte, ist die schickliche

Anwendung der Säulenordnungen in der bürgerlichen Baukunst, denn
Säulen und Mauern z.u verbinden, bleibt doch immer ein Widerspruch. " Johann
Wolfgang von Goethe in „Italienische Reise", 19. Sept. 1786 (eigenes Foto)
4 „Architecture parlante": „Die mit dem Höllenschlund droht und mit dem fernen

Tempel lockt"- Frauen-Zuchthaus, jetzt Jugendherberge in Würzburg,
1809-10 von Peter Speth (eigenes Foto)

Abbildungen Seite III:
5 Auch Zuchthaus oder Bastion? - Entwurffür ein neues Rathaus in Zürich am
Hirschengraben von Melchior Berri (1801-54) im Jahre 1832 (DIA nach
Bauen + Wohnen, 6/86)
6 Einheitlichkeit um jeden Preis, auch um den der Nutzbarkeit der bisherigen
Wohngebäude, denen dieser Arkadenschmuck zuteil wird -

Verschönerungsentwurf 1808 von Friedrich Weinbrenner (1766-1826) für die
Lange Strasse in Karlsruhe -. Doch Blaise Pascal hatte bereits 150 Jahre zuvor
gewarnt: „ Vielfalt, die nicht aufEinheit gründet, ist Verneinung. Einheit, die
nicht aufMannigfaltigkeit beruht, ist Tyrannei. " (Gruber)
7 Wer ist gefallen bei welchem Sieg? - Triumph-bögen waren stets in Mode seit
der römischen Kciiserzeit, auch wenn sie mangels grosser Siege als Gefallenen-
Erinnerung herhalten mussten -Arco trionfale dei caduti aufder Piazza de IIa
vittoria in Genua, 1931 von Marcello Piacentini (eigenes Foto)
8 Noch eine Piazza della vittoria, diesmal ohne Triumphbogen, dafür aber mit
Postamt: denn, wenn jemand eine Briefmarke braucht oder ein Telefongespräch
führen will, muss er vorher offenbar eingeschüchtert werden - jedenfalls nach
Meinung des „Duce", dessen Architekt Marcello Piacentini (1881-1966)
diesen Platz in Brescia 1928-32 „gestaltete", (eigenes Foto)

Abbildungen Seite 112:
9 USA - das Land des fortwährenden Klassizismus, ob staatlich als Denkmal, -

Jefferson Memorial, 1939-43, von John Rüssel Pope.-, (eigenes Foto)
10 oder als internationales Trade Center, - Ronald Reagan Building, 1990-98,

„ entworfen " von James Ingo Freed aus dem Büro Pei Cobb Freed Partner,
beide in Washington, DC -; (Bauwelt 31/1998)
11 oder aufdem Lande - Farmerhaus in Wilmington im Süden der USA -;
doch hierfragt sich der Betrachter: wo bleibt die dritte Überhöhung für den
Übermenschen? (eigenes Foto)
12 Im Land der „Freiheit-Gleichheit-Brüderlichkeit" will man diese Gnade
gleich allen Bürgern zukommen lassen: Achse und Wohn"palast" im Quartier
Antigone 1978-92 in Montpellier, Architekt: Ricardo Bofill (*1939). Alles im
Goldenen Schnitt, aber hinter jedem Fenster zwei Geschosse, 'mal das Licht
am Boden, 'mal an der Decke wer im Schloss leben möchte, muss sich schon
etwas gefallen lassen, (eigene Fotos)
13 Eine Bildungsanstalt, auch eine „für rhythmische Gymnastik", benötigt
stets wenigstens ein Stück eines Tempels, um Würde und Tradition oder auszustrahlen

- so auch in Hellerau bei Dresden; Entwurfszeichnung 1910 von
Heinrich Tessenow (1876-1950), dem Lehrer Albert Speers. (Bauwelt 41/1998
„Architektur unseres Jahrhunderts in Zeichnungen")

Abbildungen Seite 116:
14 Was ein Klassizist anrichten kann: früher war
15 es eine Hauszeile - nach der Tat des Architekten ein Architekturjuwel;
Tatort Düsseldorf, 1978, Architekt: Wolfgang Döring (Bauwelt 37/1979)
16 Letzte Konsequenz im raumlosen Solitärdenken:
17 Solitäre für das Arbeiten undfür den Massen-Wohnungsbau - einmal im
Französischen Garten im „Plan de la ville de 3 millions d'habitants", 1922

von Le Corbusier (1887-1965) - einmal als Kühe auf der Weide bei
Nemours/Algerien, 1934 vom selben Autor (LC-Taschenbuch)

Helmut Spieker
war von 1970 bis 1998 Professor für Architektur und Entwurf an der ETH Zürich

iransStyle 117


	Unsterblicher Klassizismus - Stil oder Mode?

