
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1998)

Heft: 3

Artikel: Die Moral der Geschichte

Autor: Solt, Judit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Moral der Geschichte

Architekten, die ihre Projekte der Öffentlichkeit vorstellen, sehen sich mit
deren Urteil konfrontiert. Dabei fällt auf, dass im Rahmen der
Architekturdebatte immer wieder moralische Argumente ins Feld geführt
werden, sei es offen oder unterschwellig. Sie betreffen häufig formale

Punkte; manchmal stellen sie allerdings auch grundsätzliche Fragen. Sie

sind jedenfalls nicht immer einfach Vorurteile. Inwiefern ist eine
Diskussion über Architektur auch eine moralische Auseinandersetzung? Und

wo berühren sich Moral und Architektur am empfindlichsten: bei Fragen
der Funktion, des künstlerischen Wertes, der verkörperten Inhalte?

Eine klar definierte Funktion ist sicherlich keine hinreichende Bedingung
dafür, dass die Kritik einen Bau zu den Werken der Architektur zählt.

Doch ist sie eine notwendige? Anders gesagt: Muss Architektur immer
eine Funktion haben, oder ist es nicht vielmehr so, dass die hervorragende

Qualität eines Werkes zum Selbstzweck werden kann? Der Eiffelturm
beispielsweise sollte an der Pariser Weltausstellung von 1889 Eiffels
Konstruktionsmethode für Viaduktpylone (und die Grösse der Nation)
demonstrieren. Nun ist aber die Weltausstellung vorbei, und als einsamer

Viaduktpylon ist der Turm weiterhin unbrauchbar; trotzdem steht er noch,

und erst noch in bester städtischer Lage. Man mag hier einwenden, dass er
andere Funktionen erfülle, als Baudenkmal, Touristenmagnet und

Wahrzeichen von Paris - doch diese Funktionen verdankt er seiner Form
und nicht umgekehrt. Er repräsentiert in erster Linie sich selber.

Offensichtlich bemüht sich die Architektur mehr um eine Abgrenzung von
der „unreflektierten Bauerei" als von der „reinen Kunst". (Architektur
muss ja nicht einmal gebaut sein, um zu existieren - wie Boulées

Zeichnungen und die virtuellen Räume zeigen - im Gegensatz etwa zur Malerei,
die keine Malerei sein kann, solange sie nicht wirklich gemalt ist. Es ist

interessant, dass ausgerechnet die angeblich am stärksten zweckgerichtete

Kunstgattung die Theoretisierung so gut verträgt.)

Was nun die Inhalte betrifft: Was passiert, wenn die Architektur ihre Kunst
in den Dienst unwürdiger Auftraggeber stellt und Ideale repräsentiert, die
der freien Entfaltung der Kunst letztlich widersprechen? Hört sie dann auf,

Architektur zu sein Es scheint, dass sie mit der menschenverachtendsten

Diktatur zusammenarbeiten kann - solange die formalen und künstlerischen

Kriterien stimmen, wird sie als Architektur anerkannt. So wird die

Casa del Fascio von Giuseppe Terragni in den meisten Architekturbüchern



als Kunstwerk gehandelt, eben weil sie, wie Frampton es formuliert,
neben allen fragwürdigen politischen Inhalten auch Aspekte aufweist, „die
über solche ideologischen Erwägungen hinausgehen und zu metaphysischen

räumlichen Effekten führen".2 Bis auf einige Ausnahmen (wie dem

Schrein für die gefallenen Helden des Fascismo) interpretiert die Casa del

Fascio das politische Programm, das sie verherrlicht, abstrakt; die symbolische

Bedeutung der verwendeten Formen und Materialien ergibt sich aus

ihrem Zusammenhang, in einem anderen Kontext können sie andere

Inhalte vertreten. Ausserdem kennt man auch andere architektonische

Auslegungen des Fascismo, zum Beispiel die klassische (die sich an der

Weltausstellung von 1942 in Rom ein Denkmal setzte). Daher scheint es

für die Architekturkritik möglich, das Gebäude von seiner Aussage - oder

von einem Teil seiner Aussage - zu abstrahieren und als unabhängiges
Kunstwerk auf seine künstlerischen Qualitäten hin zu prüfen. Mit
Sicherheit ist die Kritik eher bereit, die künstlerisch gelungene Casa del

Fascio als Architektur anzuerkennen als das biedere Häuschen eines

friedfertigen Kleinbürgers.

Daraus kann der Moralist die recht ernüchternde Bilanz ziehen, dass die

Architektur im allgemeinen nur auf der künstlerischen Ebene behaftet
wird: Auf eine Funktion kann zur Not verzichtet werden, die Kritik
verzeiht allenfalls auch inhaltliche Verirrungen - künstlerische dagegen nicht.

Trotzdem kann man sich überlegen, inwiefern eine getrennte Beurteilung
von Form und Inhalt in der Kunst, wie sie Frampton bei der Casa del

Fascio vornimmt, überhaupt möglich und vom moralischen Standpunkt
her vertretbar ist. Eine allgemeingültige Antwort scheint es nicht zu geben.
Noch heute fällt es vielen schwer, die unbestreitbare künstlerische Qualität
von gewissen Filmen Leni Riefenstahls anzuerkennen - wegen des Ekels,
den ihre nationalsozialistische Aussage hervorruft und den man niemandem

verdenken kann. Umso erstaunlicher ist es, wenn die gleichen Leute

Sergej Eisensteins Genie rühmen, ohne sich durch den Umstand, dass er
teilweise offene stalinistische Propaganda produziert hat, aus der Ruhe

bringen zu lassen. Nach welchen Kriterien, nach welcher Moral wird
eigentlich zwischen künstlerischem und moralischem Wert gewichtet? Im
Falle von Terragni hält es Frampton immerhin für nötig, kritisch auf die

„Idealisierung und Symbolisierung" des Faschismus hinzuweisen, wobei
das den künstlerischen Wert der Casa del Fascio in seinen Augen nicht



1 Primo Levi: Die Untergegangenen und die
Geretteten, Deutscher Taschenbuch Verlag,
München 1993
2 Kenneth Frampton: Die Architektur der Moderne.
Eine kritische Baugeschichte
Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart, 1991

Abbildung:
Giuseppe Terragni, Casa del Fascio, Como,
während einer Demonstration
aus: Kenneth Frampton, Die Architektur der
Moderne - Eine kritische Baugeschichte,
Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart 1991

schmälert. Diese distanzierte Betrachtungsweise wird der Casa del Fascio

einerseits gerecht, weil sie sowohl künstlerische als auch moralische

Aspekte anspricht, anderseits aber auch nicht, weil sie getrennt behandelt,

was zusammen erdacht wurde.

Theoretisch kann man die Annahme treffen, dass die künstlerische und die

moralische Wertung eines Kunstwerkes nichts miteinander zu tun haben;

dies ist aber auch schon der Ausdruck einer bestimmten moralischen

Haltung zur Aufgabe und Verantwortung der Kunst. Ausserdem bleiben

weiterhin Fragen offen, sind doch bei der Schaffung (und auch bei der

Rezeption) von Kunst Menschen beteiligt, die im Gegensatz zu ihren Werken

nicht der Nachwelt zur Neuinterpretation erhalten bleiben, sondern

sich in ihrer jeweiligen Epoche bewähren müssen, und dies nicht nur auf
der künstlerischen Ebene. Oder rechtfertigt der „unwiderstehliche
künstlerische Gestaltungswille", der Schaffensdrang des Genies sozusagen, die

Kollaboration mit jedem beliebigen politischen System? Und warum wird
ein Mensch, der zum Kollaborateur wird, um sich ungehindert künstlerisch

betätigen zu können, im allgemeinen von der Nachwelt milder beurteilt

als einer, der das gleiche tut, um sich zu bereichern Beide verfolgen
letztlich ihre eigenen Interessen - gut gemachte Arbeit befriedigt nicht

nur, sie verschafft auch eine grosse persönliche Bestätigung -, und der

kollaborierende Künstler ist mit Sicherheit eine grössere Stütze für das

Régime als der Profiteur. Kann die künstlerische Qualität des Werkes nun

plötzlich doch als moralische Rechtfertigung für dessen Erschaffer
dienen? Immer wieder vermischen sich die beiden Bereiche. Die umgekehrte

Argumentation - der Grad an „moralischer Integrität" sei ein Mass für
die Qualität eines Werkes - hört man auch gelegentlich: Im Zusammenhang

mit der Architekturdebatte in Berlin beispielsweise gibt es Stimmen,
die die blosse Verwendung gewisser Materialien (Steinfassaden) mit
faschistischen Sympathien gleichsetzen und deshalb verurteilen. Eine solche

Gleichsetzung ist natürlich zu hinterfragen; doch auch in den ehrwürdigen

Forderungen nach „Materialehrlichkeit", „konstruktiver Ehrlichkeit", etc.

ist der moralische Unterton nicht zu überhören.

Ist es die Liebe zur Kunst, die so spricht? Und was soll man ihr antworten?

Über Moral lässt sich kaum diskutieren; ihre Axiome werden
emotional angenommen oder verworfen. Sind moralische Einwände demnach

das Ende jeder konstruktiven Architekturdebatte? Sie können auch eine

Bereicherung sein. Die Frage, worin die Verantwortung eines Architekten

gegenüber der Architektur und seinen Mitmenschen bestehe, ist vielleicht
nicht endgültig zu beantworten. Aber es lohnt sich auf jeden Fall, sie zu

stellen.

86


	Die Moral der Geschichte

