Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (1998)

Heft: 3

Artikel: Varius Multiplex Multiformis, ldem
Autor: Campi, Mario / Fusi, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-919347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Mario Campi, Paolo Fusi

Varius Multiplex Multiformis, Idem

Der Wirkliche Geburtsort ist der, wo der Mensch zum
ersten Male seiner selbst bewufst wird. Meine ersten
Heimstiitten waren Biicher, weniger die Schulen (...).
Dennoch habe ich manche meiner Lehrer geliebt und
den Reiz der festen und zugleich dehnbaren Beziehung,
die Meister und Schiiler verbindet, wohl verspiirt. Oft
bestrickte mich die verschleierte Stimme des Meisters
wie Sang der Sirenen, wenn er dem Knaben die Pforte zu
neuen Gedanken auftat oder den Sinn fiir die Schonheit
eines Kunstwerkes weckte. Sokrates hiefs der grofie
Verfiihrer und nicht Alkibiades.

Marguerite Yourcenaire - Ich zihmte die Wélfin.
Die Erinnerungen des Kaisers Hadrian

Sokrates: Und meinst Du nicht, lieber Alkibiades,

dass wie in den Geschichten der Menschen, auch in
der Geschichte der Kiinste und der Architektur auf
verschiedene Weise iiber Verfiihrung gesprochen
werden kann? Ist im Grunde nicht wichtig, dass das
Konzept der Verfiihrung uns als Vorwand dient, um
das Leben oder die Disziplin zu interpretieren?

Alkibiades: Sicher, Du weisst ja, wie wichtig fiir mich

der Bezug auf das Leben und die zwischenmensch-
lichen Bezichungen ist, um die Wissenschaft und
die Kiinste zu verstehen.

Sokrates:  Ja, aber genau deswegen miissen wir in die-

sem Gebiet, damit meine ich die Kunst und die
Architektur, viel priziser sein. Zu allererst miissen
wir unterscheiden, ob diese Verfiihrung von Aussen
kommt, oder in unserem Innern entsteht. Es ist fast
eine Sehnsucht, ein Wunsch, der durch etwas erfiillt
werden soll, das ausserhalb unser selbst steht, und
dennoch ein Verlangen nach Vollstindigkeit von
etwas uns noch Unbekanntem beinhaltet, wenn wir
ein Liebesabenteuer oder einen Entwurf beginnen.
Dieses Etwas offenbart sich langsam, klirt sich
auch dank dem, was wir auf das Objekt unserer

Begierde projizieren. Wir konnen bei diesem Pro-
zess zum Gliick anfangs nicht voraussagen, wohin
uns das Abenteuer fithren wird. Wir wissen nur, dass
es uns sicher erfahrener und reifer macht, wenn es,
unabhiingig vom Endresultat, unser Bediirfnis
befriedigt.

Alkibiades: In dem, was Du sagst, hore ich den Nach-

klang Schopenhauers Worte, nimlich, dass wenn
die Welt Wille und Vorstellung ist, kein Gegenstand
ohne hoheres Ideal existiert. Du glaubst also. dass
die Verfiihrung in jedem Fall einen positiven Wert
darstellt? Willst Du damit sagen, dass uns jede Art
der Erfahrung bereichert und daher wertvoll ist?

Sokrates: Nicht mit Bestimmtheit. Und daher muss,

wenn in der Architektur von Verfiihrung gespro-
chen wird, genau unterschieden werden, wovon
gesprochen wird. Oft ist im Leben oder in der Um-
gangssprache die Verfiihrung etwas Negatives. Sie
wird mit einer Handlung in Verbindung gebracht,
welche Schlechtes beabsichtigt, die durch die
Verlockung eine Schuld hervorruft, im besten Fall
vor hat zu verwirren, die Wahrheit zu verschleiern
oder zu tduschen, indem eine bessere oder andere
Wirklichkeit, die schéner und faszinierender ist,
vorgetiduscht wird.

Alkibiades: Die Verfiihrung ruft dann diese negative

Assoziation hervor, wenn sie zum Ziel hat, von der
Wahrheit abzulenken oder zu tiuschen, um mit der
Liige iiber den, den man zu lieben vorgibt, einen
Vorteil zu gewinnen, oder mit der Unwahrheit
jemanden zu iiberzeugen, fiir sein mutmassliches
Wohl etwas zu tun, was sich dann aber als etwas
anderes erweist.

Sokrates:  Genau! Daher ist die grundlegende Unter-

scheidung zwischen einer Verfiihrung, die etwas
verspricht, das nicht gehalten wird, die in sich kei-
ne echte Substanz enthiilt, und einem Charme der
tiber die Faszination der Poesie an etwas deutli-
ches, an einen starken und positiven Inhalt gebun-
den ist, welcher durch die entstandene Form den
unwiderstehlichen Charakter iibernimmt, der
manchmal logisch unerklidrbar ist, dennoch aber
einer Wahrheit entspricht.

45



Alkibiades: Aber denkst Du nicht, dass die Faszination

Sokrates:

der Verfiihrung genau im Ausklammern der Verant-
wortung liegt, darin also, dass weder der Verfiihrer
noch der Verfiihrte sich im Grunde verpflichten
muss? Denk an Don Giovanni und an die Poesie
der ewigen Jugend, des fortlaufenden Wie-
derbeginns und der Erneuerung: dies setzt die Ver-
fithrung voraus. Damit aber diese Verfiihrung als
befreiende Realitit erlebt werden kann, muss sie
von einem Ziel, von einer definitiven Verpflichtung
absehen. Sie muss immer an die Mdglichkeit der
Flucht gebunden sein, an die Freiheit die am Ende
unserer Handlung steht.

Genau das ist der Punkt: Die Verfiihrungen
des Don Giovanni sind im Grunde eine Krankheit,
mit der er sich vormacht die Freiheit zu finden, in-
dem er keine Verpflichtungen eingehen muss, zu
nichts Stellung nimmt, sich mit keiner Sache ver-
bindet. Ein guter Architekt kann sich mit einer
Sache nicht verbinden, auch wenn diese sein Unter-
gang, der Grund seines Versagens sein wird. In die-
sen Fillen ist es schon verfiihrt zu werden, sich an
der Hand nehmen zu lassen und irrezugehen, unbe-
achtet der Schmerzen oder der Wagnisse. Ein guter
Architekt soll wissen, worauf er hinzielt, auch
wenn er das Ziel nie erreichen wird. Dieses Ziel
nihmlich kann nicht die reine Schonheit eines
Antlitzes sein, nicht eine Form an sich: das ist der
Formalismus. Ein Architekt muss sich von einer
Form verfiihren lassen, die ihn zu dem fiihrt, was
hinter dieser Form steht; eine Lebensart, eine Sub-
stanz. Wenn er auch in seinem Leben nie fihig sein
wird, der Form, die seinem gesuchten Ideale ent-
spricht, Leben zu verleihen, so wird er sich doch
immer dieser Suche dedizieren.

Alkibiades: Das scheint mir am Ende doch allzu tra-

46

gisch! Glaubst Du nicht, dass es die Form ist, die
genau der Gegenstand der Arbeit eines Kiinstlers
oder Architekten ist, und dass es bei seiner Arbeit
eigentlich nur um Formen sich handelt? Diese For-
men vor allem sollen verfiihren, bevor sie Assozia-
tionen hervorufen. In dem Moment, wo sie wahr-
genommen werden, sollen sie anziehend wirken.
Denke an die Frische der neuen Realititen, der

Sokrates:

Sokrates:

neuen Arten zu denken und zu sehen, die mit der
Vergangenheit brechen. Denk daran, wie die
Modernitit sich ja gerade in der Neudefinition der
Fragen, in der Uberwindung der alten Denkformen
und Sehweisen, gegeniiber den Entwicklungen der
Gesellschaft zum Ausdruck bringt. Denke an die
heutige Welt, die all ihre Mdoglichkeiten in der
Kunst umsetzt und deren Regeln und Gesetze ver-
dndert. Denk an die unmittelbaren Resultate, wel-
che die Phidnomene der Globalisierung der
Kulturen, der Virtualitit der Rdume, der Kyber-
netisierung der Realitiit bewirken konnen. All dies
hat nichts mehr mit der Tradition und ihren Werten
zu tun. Eine Disziplin, die sich nicht auf dem lau-
fenden hilt, ist eine tote Disziplin. Sie verliert sich
in den Miandern der Erinnerung und verschliesst
sich, unfruchtbar in sich selbst. Sie erzeugt post-
moderne Monster, die schon vor der Geburt alt und
gebrechlich erscheinen.

Dies mag fiir die Kunst gelten, nicht aber
fiir die Architektur. Um so mehr sind zwei Tatsa-
chen in der Architektur unumginglich. Erstens, wo
auch immer die Inspiration entsteht, ist das Produkt
der Architektur das Resultat eines Entwurfspro-
zesses, welches seinen Wert erhilt in dem Moment
in welchem es seine Absicht erfiillt, dadurch dass er
einer physischen Realitidt Form verleiht. Zweitens
muss sich diese physische Realitit, sei es Gebiude,
Raum oder Objekt, mit der physischen Realitit des
Menschen auseinandersetzen, mit seiner Dimen-
sion, mit seinem Massstab. In dieser Dimension,
wird die Architektur ausgedriickt, nicht nur in der
intellektuellen. Nur in der Synthese der physischen
und intellektuellen Wahrnehmung verwirklicht sich
die Architektur.

Alkibiades: Meinst Du damit, dass die Verfiihrung in

allen ihren Formen, der Theorie und der Disziplin
der Architektur rein wertlos ist, wenn diese nicht zu
einem architektonischen Resultat fiihrt?

Genau! Schon Arnheim schrieb: ., ...Zwei-
fellos kann jede einzelne dieser theoretischen Be-
trachtungsweisen Licht auf bestimmte Teilbereiche
unseres Themas werfen, doch wenn dieses Licht



nicht die tatsdchlichen Erzeugnisse der Architektur
— Aussehen, Wirkung und Verwendung von Bau-
werken — sichtbar erhellt, verdunkeln die gelehrten
Erorterungen mehr, als dass sie enthiillen...* 1.

Alkibiades: Mag sein, aber denk an die Faszination der

neu geschaffenen Formen, an die virtuellen Spuren,
die sich enthiillen, an die neuen Formen der
Ablesbarkeit der Stadt und des Territoriums. Denk
an die Fragmente und an ihr freies Spiel, hat man
den Mythos der Einheit und der Proportion einmal
vergessen. Denk an das Netz der Pole und der Ver-
bindungen, die niemand mit den eigenen Augen
hitte sehen konnen ohne Hilfe statistischer Analy-
sen oder Computer. Denke an die Neuheit der unre-
gelmissigen, ungewohnten geometrischen Formen,
im Beistand hypothetischer und virtueller Ver-
bindungslinien, die uns von Jahrhunderten banaler
und repetitiver Formen sidubern, deren wir ehrlich
gesagt miide sind, und welche die Dynamik unserer
Gesellschaft nicht mehr zu widerspiegeln vermo-
gen. Denk an die Freiheit, die Entdeckungen und
Theorien iiber die Welt des unendlich Kleinen und
unendlich Grossen, auch in der Architektur anzu-
wenden; denk an die philosophischen und mathe-
matischen Theorien welche uns verhelfen, die
Dinge mit neuen und moderneren Augen zu be-
trachten.

Sokrates:  Aber genau dies meinte ich. Neue philoso-

phische Theorien, neue Entdeckungen und Lektii-
ren der Realitidt haben schon immer in der Weltge-
schichte existiert. Wichtig ist, auf welche Weise
diese neuen Ablesbarkeiten, welche sich auch
selbst vedndern, entwickeln und verschwinden, der
Architektur helfen ihre wichtigste Mission zu erfiil-
len: die Grundbediirfnisse der Menschen zu ertiil-
len, so wie es ihrer Natur entspricht. In diesem
Sinne ist die Verfithrung durch alldies etwas
Positives und Progressives dort, wo es uns hilft, die
Faszination und die Inhalte unserer Forschung zu
bereichern, dort wo sie unsere liebevolle Be-
ziehung mit dem innersten Herzen dieser noblen
Disziplin, der Architektur, unterstiitzen. Die Ver-
fiihrung lenkt uns dort ab, wo sie betriigerische
Mythen, arglistige Methoden und unzutreffende

Forschungsobjekte mit sich bringt. Im Grunde
genommen bringt diese Verfithrung uns dann vom
rechten Weg ab, dort, wo sie als reine Form in
Erscheinung tritt. Der Formalismus, der iibrigens in
der Architektur schon immer existiert hat, aber
auch immer fruchtlos in sich selbst endet.
Diejenigen, die der Geschichte ihre Kontinuitit
verleihen, sind diejenigen, welche in unterschiedli-
chen Formen die schon immer existierende Realitiit
bestitigten.

Alkibiades: Du schliesst also aus, dass die Geschichte

der Stadt und der Architektur sich nicht nur in der
Entwicklung neuer Formen ausdriickt, sondern
auch, dass sie sich verindert und eine grundlegend
andere Natur erlangt.

Sokrates: Das schliesse ich aus. Vor allem kann diese

Entwicklung, wenn sie fortschrittlich sein soll
nicht, auf der Ebene der reinen Formen bleiben.
Denk an das Konzept des Palimpsests. An die Idee,
dass das Territorium in sich stirkere und schwiche-
re Spuren enthilt. Dass diese Zeichen, die iiberein-
andergeschichtet werden, seinen Charakter prigen.
Ist es nicht das, was in den historischen Stidten zu
finden ist? Dennoch kann uns das nicht dazu ver-
leiten, die Gleichgiiltigkeit und Gleichwertigkeit
der Zeichen und Spuren im Verhiltnis zur der
Entwurfsabsicht aufrechtzuerhalten. Denk an das
Rom der Pipste oder an das Hausmannsche Paris.
Waren es nicht diese Fundgruben von Fragmenten,
Uberlagerungen verschiedener und unterschiedli-
cher Schichten, die sich manchmal widersprechen,
von neuen Regeln und Kombinationen zwischen
Strukturen und Architekturen zusammengehalten,
welche fihig waren, einer Stadt in einer geschicht-
lichen Epoche eine prizise Identitit, einen prizisen
kulturellen Charakter zu verleihen? Daher liegt es
mir nicht zu sagen, dass sich die Natur der Stadt
gedndert hat, wenn ich Autobahnen sehe, die sich
mit Ackerbaulandschaften iiberlagern und dass von
dort her unsere Architektur virtuelle Realitéiten
widerspiegeln wiirde, die von den menschlichen
Sinnen nicht wahrgenommen werden konnen. ..

47



Alkibiades: Und hier eroffnest Du eine andere Frage,

Sokrates:

48

die zwar noch immer mit der Form zu tun hat, aber
auch mit dem Erzeugnis. Meinst Du nicht, dass die
der Architektur inneliegende Kraft uns zu verfiih-
ren, auch von der Fihigkeit des Materials, und des-
sen Behandlung, herriihrt unsere Augen zu faszi-
nieren, indem es etwas zeigt, was noch nie gesehen
wurde? Ich bin iiberzeugt, dass die Genialitiit vieler
heutiger Architekten in ihrer Fihigkeit liegt,
Interpreten unserer Zeit zu sein, dadurch dass sie
Losungen finden oder Erfindungen benutzen, die es
erlauben die Haut unserer Gebiude neu zu
gestalten, auf eine so ungewohnt raffinierte Weise,
dass sie in sich wesentlich wird und zur autonomen
Umhiillung sich ausbildet, unabhiingig von dem,
was das Gebiude beinhaltet.

Genau hier kommen wir auf ein Gebiet,
auf dem ich Dir nicht mehr folgen kann. Die Ver-
fithrung und die Faszination der Materialien bewir-
ken in mir eine starke wirklich sinnliche, physische
Anziehung. Ich finde dies richtig, weil es meiner
Sichtweise des architektonische Objekts entspricht,
namlich als etwas, das sich mit der Physikalitéit des
Menschen auseinandersetzt, aus einem theoreti-
schen Entwurfsprozess entsteht, aber materiell pro-
duziert wird. Mir gefillt es vor allem, weil das
Material zum Mittel wird, um die Architektur mit
menschlichen Masstiben zu messen. Der menschli-
che Masstab ist nicht nur der der physischen
Dimension oder der Bewegungen im Raum.
Gebunden ist er auch an taktile und akustische, gar
an geruchssinnliche Empfindungen. Wihrend ich
dies sage denke ich, was wohl der Kreuzgang eines
Klosters wiire ohne den Lichteinfall im Schatten
der Siulen oder auf den Steinen, ohne das
Geriiusch des Wassers des Brunnens in der Mitte
oder ohne den Geruch der geschnittenen Buchs-
hecken. Aber diese physischen Empfindungen kon-
nen nicht von einer Lebenshaltung getrennt wer-
den, von einer Art, die Integritit des Menschen
wiederzugewinnen. Nur wenn die Architektur die-
sen Zustand der Integritit widergewinnt, vergegen-
wirtigt sie Antworten auf die Grundbediirfnisse der
menschlichen Natur. Es beschiftigt mich daher,
wenn jemand die Relativierung oder Sektoriali-

Sokrates:

sierung als fortschrittlich schmackhaft machen
mochte. Fiir mich ist die Architektur eine Synthese,
und die Synthese tendiert auf die Wiedergewinnung
einer Einheit. Ich lasse mich nicht von jemanden
verfithren, der mir ein gelegentliches Abenteuer
anbietet, falle aber gerne in die Arme eines solchen,
der mir die Hoffnung schenkt, aus der Trennung
eine Einheit zu schaffen.

Alkibiades: Diese Reden habe ich in der Vergangenheit

schon oft gehort. Doch dieses Verlangen nach Ein-
heit hat sich in Ideologie gewandelt, und die Ideo-
logien werden des ofteren totalitir und absoluti-
stisch. Wie Lyotard geschrieben hat, ist die Epoche
der grossen Erzdhlungen vorbei. Die Modernitiit
basiert auf der Idee der universell giiltigen Gesetze,
die unabhiingig der umliegenden Einfliisse an-
wendbar sind. Schau nun, zu welchen Tragodien
uns die Modernitit gebracht hat. Die Modernitiit
iberwinden heisst, ein mogliches Zusammenleben
zwischen komplexen und vielfiltigen Ideen zu
bejahen. Betrachte den Dekonstruktivismus oder
das schwache Denken, wie Vattimo es beschreibt.
Das sind die Theorien, die es verwirklichen, diese
neue Art, die Welt und das Leben zu betrachten. Sie
geben das Vielfiltige und Unterschiedliche zu, sie
stehen gegen jedes vorgefertigte Schema und ent-
sagen dem Pathos fiir das Neue.

Gerade in diesem Universum komplexer
und unterschiedlicher Signale wird jenen zugehort
und es scheinen diejenigen besser zu sein, welche
am lautesten schreien. Es ist nicht die wirkliche
Schonheit, die in dieser semiotisch verunreinigten
Welt vorherrscht. Wir riskieren von demjenigen
verfiihrt zu werden, der sein Beautycase am besten
nutzt, der die Schminke am besten auf den
Gesichtern verteilen kann, die keinen Charakter
haben, weil sie keine Identitit aufweisen. Zu wis-
sen, was man in der Welt sagen mochte, ist nicht
gleich der Frechheit, seine Stimme iiber die der
anderen zu erheben. Ich ziehe es vor, dem Wert des
Zuhorens, oder dem der Milde, wie Bobbio? es
nennt, nachzugehen, als Mitgift um unsere
Konflikte zu iiberwinden und die feminine
Dimension auch in unserer Entwurfstitigkeit zu



steigern. Ich meine damit, dass der moderne Geist
die Probleme der Modernitit und ihrer Beziehung
zum Kunstwerk neu iiberdenken soll. Erst hast Du
mich beschuldigt, zu tragisch zu sein. Vielleicht ist
es in dieser Tragodie, in welcher sich der mégliche
Zustand unserer Modernitit auffinden lidsst. Diese
Dimension in der Architektur hat vielleicht schon
mit Palladio oder dem Manierismus begonnen.
Das, was es uns wirklich erlaubt zu erschaffen, ist
die Sehnsucht nach einer verlorene Einheit und das,
was der Arbeit eines Architekten Sinn und
Hoffnung verleiht. Der heldische Zustand also des-
sen bewusst zu sein, dass die verlorene Einheit eher
durch Arbeit und Anwendung. durch das Zuhoren
und die geduldige Suche als iiber Manifeste und
andere ismen, welche vorgeben die Realitit der
Dinge zu verdndern, wiedergewonnen werden
kann.

Alkibiades: Lieber Sokrates, nun beginne ich, mir

ernsthaft um Dich Sorgen zu machen. Pass auf,
auch Odysseus riskierte, sich von der Faszination
der Syrenen gefangennehmen zu lassen. Diese ver-
suchten auch ihn mit ihren Gesingen zu verfiihren,
und kaum mehr konnte er sich von der Gefahr
befreien, das Ziel aus den Augen zu verlieren und
auf die Handlung zu verzichten.

Sokrates:  Aber gerade das mochte ich vermeiden,

dass ich auf das Handeln verzichte. Das Vergessen,
in welche der Odysseus gefallen wire, war der
Verlust des Wertes der Erinnerung. Ich bin iiber-
zeugt, dass fortschrittliches Handeln nicht getrennt
von der Auseinandersetzung mit der Erinnerung
behandelt werden kann. Im Grunde war das
Schicksal des Odysseus nicht zufillig herumzuir-
ren, sondern das der Riickkehr an ein Ziel. Er war
dessen fihig, an den Sdulen des Herakles vorbei die
bekannten Meere zu verlassen, auf einer nie
beschriebenen und mysteriosen See als Abenteurer
hinauszufahren, weil er wusste, dass sein Ziel nach
Hause zuriickzukehren wichtig war. Wihrend es
unmoglich erschien, den alten und bekannten Weg
weiterzufithren. Die Erinnerung fiir den Entwurf
verwenden, heisst im Grunde Modelle wihlen und
dadurch Themen finden, mit welchen man sich aus-

einandersetzt. Es heisst, eine geistige Landkarte
von Referenzen und Meistern zu durchlaufen. Ich
denke, dass ein Architekt, der der Faszination eines
Traumes, der ihn bezaubert, folgt, sich nicht dem
Schicksal der ewigen Riickkehr entziehen kann.
Die Riickkehr an den Zustand, welcher uns die
Werke der Architektur der Vergangenheit empfin-
den lassen und die es erlauben auch uns selbst wie-
derzufinden. Es sind Werke, die die vertrauten Wer-
te und die Bediirfnisse unseres Intellektes befriedi-
gen: der Sinn der Orientierung, der Klarheit, der
logischen Ordnung und des Verstindnisses. Es ist
der Zauber der entschleierten Wahrheit, der uns in
den Werken der Architektur der Vergangenheit ver-
fiihrt. Das Verstindnis und die Teilnahme der Ideen
und der Triume, die hinter der Architektur stehen
und die sich uns iiber ihre Formen entschleiern. Es
ist die Sinnlichkeit, die mich vor der Rotonda
Palladios tiberfillt, es ist die Sinnlichkeit im Saal
der Villa Tugendhat, die mich bewegt. So wie die
Schonheit einer Person und ihr Charme in uns die
Liebe, die uns gegeben werden kann und das
Versprechen eines Gliickszustandes des Teilens
zweier Seelen evoziert, so ist es der beschworende
Charakter der Form und das Versprechen, das die
Erwartung eines Geisteszustands verspricht, der die
Verfiihrung in der Architektur verkorpert.

Alkibiades: Deine Worte erinnern mich an die

Schellings: ,,Schonheit und Wahrheit sind in sich
selbst oder in Bezug auf ihre Grundidee ein und
dasselbe...*3. Daher ist auch fiir Dich die Asthetik
ein Ort in der sich Moral und Theorie verséhnen.
Jetzt erwarte ich nur noch, dass Du auch sagst
....ich bin mir sicher, dass der hochste Akt der
Vernunft, der der die Gesamtheit der Idee beinhal-
tet, ein dsthetischer Akt ist, in dem Wahrheit und
Giite sich aufs innigste mit der Schonheit verei-
nen...*4

Sokrates:  Interpretiere dies nicht als reinen

Idealismus. Im tbrigen .,...ist der Intellekt unfihig,
sich irgend etwas vorzustellen, und die Sinne kon-
nen nicht denken...**.5 Die Dimension die wirklich
interessiert ist die der Praxis. Der Traum, Architekt
zu sein, ist auch der Traum, ein Mensch unserer

49



Gegenwart zu sein, ein Zeitgenosse unter
Seinesgleichen. Ich stelle mir vor, dass meine
Abenteuer wie die eines Seefahrers der Erinnerung
sind, vom Traum einer besseren Welt inspiriert. Ich
begniige mich nicht damit, auf den Gebieten her-
umzusurfen, die andere schufen. Ich stelle mir vor,
unterirdische Strémungen der Erinnerung zu
durchlaufen, neue Welten und verzauberte Grotten
im Innern einer Natur zu entschleiern, die als blei-
bende Einheit sich selbst widerspiegelt und in
phantastischen, immer neuen und unvorstellbaren
Formen sich enthiillt. Lieber Alkibiades, ich bin
tiberzeugt, dass auch Du, um deine Soldaten in die
Schlacht zu fiihren, um Deine Damen zu erobern
und Deine Wettldufe mit den Pferden zu gewinnen,
nicht nur auf Deine Worte dich verlésst, auf Deine
physische Schonheit oder auf das Versprechen
einer unmittelbaren Belohnung. Ich bin tiberzeugt,
dass auch Du Sie verfiihrst, indem Du in ihr Ich
eindringst und die innersten Wurzeln ihrer Natur
aufdeckst. Ich denke, dass die Verfiihrung in Bezug
auf die Beziehungen der Personen in der gleichen
Art steht, in welcher die Verfithrung in der
Architektur zum Entwurf steht. Der Entwurf ist
dieses kulturelle Abenteuer, an dem es uns nicht
interessiert, wer der Verfiihrer und wer der
Verfiihrte ist, sondern ob am Ende die Geschichte
auf wahrer Liebe beruht. In der Architektur ist der
Entwurf das, was es uns ermoglicht, dass unsere
Architektur berichtet, auf welche Weise wir ver-
sucht haben Antworten auf die Fragen zu finden,
die in unseren Gedanken und unserer Arbeit immer
gegenwirtig sind, und auf welche Art wir uns mit
diesen Fragen auseinandersetzten. Deshalb faszi-
niert es uns iiber die Formen hinweg, den Entwurf
den sie erzeugt haben, die Idee die sie ins Leben
gerufen hat, zu sehen.

Alkibiades: Und diese Notwendigkeit zu verstehen,

dieser Wille zur Klarheit, zerstort die Poesie nicht?

Sokrates: Diese Klarheit ist die Poesie! Es ist das

Geheimnis der grossen Werke, es ist die Kraft der
enthiillten Wahrheit. Ich glaube, dass Winckelmann
etwas dhnliches gemeint hat, als er schrieb, dass
.,...die Feder die vom Kiinstler gefiihrt wird, in
Intellekt getunkt sein soll....“¢ Ich verneine es

nicht, es gibt kein wissenschaftliches Gesetz, kein
Traktat, keine Regel, jenseits der Kultur eines
Menschen, den wir Architekt nennen, welche uns
eine allgemeingiiltige Formel bereit stellt. Ich bin
auch iiberzeugt, dass dieses Verstindnis nicht nur
iber Regeln und Gesetze moglich ist, sondern auch
iber die Emotionen und die Gefiihle, die ich Dir
nicht in Worte fassen kann. Es sind die Geheimnis-
se, die sowohl Apollo wie Dionysos gehoren,
zuletzt aber die Erkenntnis deines Selbst ermogli-
chen, genau so wie Du der Liebe begegnest und
Dich dabei selbst findest. Deshalb sage ich mir,
wenn ich mich mit der Architektur messe: Liebe,
und yvobt savtév (erkenne Dich selbst)!

Aufgabe des Architekten ist es, Triume zu erfiillen.

Paul Valéry, Eupalinos ou I'architecte

Ubersetzung: Michéle Grendelmeier

Fussnoten:

I Rudolf Arnheim, Die Dynamik der architektonischen Form.

2 Norberto Bobbio, Elogio della mitezza e altri scritti morali, Linea d’ombra,
Milano, 1994

3 EW. J. Schelling.

4 Anonymes Fragment, Hegel zugeschrieben, 1797, von Rosenzweig — das
dlteste systematische Programm des deutschen Idealismus — genannt.

5 Zitat von Kant aus O.M.Ungers, Die Thematisierung der Architektur,

DVA, 1983

6 Johann J. Winckelmann, Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen
Werke in der Malerei und Bildhauerkunst, 1755

Abbildungen: Sir John Soane’s Museum, London; Stefan Buzas, Richard
Bryant (Fotograf), Tiibingen, Berlin, 1994






	Varius Multiplex Multiformis, Idem

