
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1998)

Heft: 3

Artikel: Varius Multiplex Multiformis, Idem

Autor: Campi, Mario / Fusi, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Mario Campi, Paolo Fusi

Varius Multiplex Multiformis, Idem

Der Wirkliche Geburtsort ist der, wo der Mensch zum
ersten Male seiner selbst bewußt wird. Meine ersten
Heimstätten waren Bücher, weniger die Schulen

Dennoch habe ich manche meiner Lehrer geliebt und
den Reiz der festen und zugleich dehnbaren Beziehung,
die Meister und Schüler verbindet, wold verspürt. Oft
bestrickte mich die verschleierte Stimme des Meisters
wie Sang der Sirenen, wenn er dem Knaben die Pforte zu

neuen Gedanken auftat oder den Sinn für die Schönheit
eines Kunstwerkes weckte. Sokrates hieß der große

Verführer und nicht Alkibiades.

Marguerite Yourcenaire - Ich zähmte die Wölfin.
Die Erinnerungen des Kaisers Hadrian

Sokrates: Und meinst Du nicht, lieber Alkibiades,
dass wie in den Geschichten der Menschen, auch in
der Geschichte der Künste und der Architektur auf
verschiedene Weise über Verführung gesprochen
werden kann? Ist im Grunde nicht wichtig, dass das

Konzept der Verführung uns als Vorwand dient, um
das Leben oder die Disziplin zu interpretieren?

Alkibiades: Sicher, Du weisst ja, wie wichtig für mich
der Bezug auf das Leben und die zwischenmenschlichen

Beziehungen ist, um die Wissenschaft und

die Künste zu verstehen.

Sokrates: Ja, aber genau deswegen müssen wir in die¬

sem Gebiet, damit meine ich die Kunst und die

Architektur, viel präziser sein. Zu allererst müssen

wir unterscheiden, ob diese Verführung von Aussen

kommt, oder in unserem Innern entsteht. Es ist fast

eine Sehnsucht, ein Wunsch, der durch etwas erfüllt
werden soll, das ausserhalb unser selbst steht, und

dennoch ein Verlangen nach Vollständigkeit von

etwas uns noch Unbekanntem beinhaltet, wenn wir
ein Liebesabenteuer oder einen Entwurf beginnen.
Dieses Etwas offenbart sich langsam, klärt sich

auch dank dem, was wir auf das Objekt unserer

Begierde projizieren. Wir können bei diesem Pro-

zess zum Glück anfangs nicht voraussagen, wohin

uns das Abenteuer führen wird. Wir wissen nur, dass

es uns sicher erfahrener und reifer macht, wenn es,

unabhängig vom Endresultat, unser Bedürfnis

befriedigt.

Alkibiades: In dem, was Du sagst, höre ich den Nach¬

klang Schopenhauers Worte, nämlich, dass wenn
die Welt Wille und Vorstellung ist, kein Gegenstand
ohne höheres Ideal existiert. Du glaubst also, dass

die Verführung in jedem Fall einen positiven Wert

darstellt? Willst Du damit sagen, dass uns jede Art
der Erfahrung bereichert und daher wertvoll ist?

Sokrates: Nicht mit Bestimmtheit. Und daher muss,

wenn in der Architektur von Verführung gesprochen

wird, genau unterschieden werden, wovon
gesprochen wird. Oft ist im Leben oder in der

Umgangssprache die Verführung etwas Negatives. Sie

wird mit einer Handlung in Verbindung gebracht,
welche Schlechtes beabsichtigt, die durch die

Verlockung eine Schuld hervorruft, im besten Fall

vor hat zu verwirren, die Wahrheit zu verschleiern

oder zu täuschen, indem eine bessere oder andere

Wirklichkeit, die schöner und faszinierender ist.

vorgetäuscht wird.

Alkibiades: Die Verführung ruft dann diese negative
Assoziation hervor, wenn sie zum Ziel hat, von der

Wahrheit abzulenken oder zu täuschen, um mit der

Lüge über den, den man zu lieben vorgibt, einen

Vorteil zu gewinnen, oder mit der Unwahrheit

jemanden zu überzeugen, für sein mutmassliches

Wohl etwas zu tun, was sich dann aber als etwas

anderes erweist.

Sokrates: Genau! Daher ist die grundlegende Unter¬

scheidung zwischen einer Verführung, die etwas

verspricht, das nicht gehalten wird, die in sich keine

echte Substanz enthält, und einem Charme der

über die Faszination der Poesie an etwas deutliches,

an einen starken und positiven Inhalt gebunden

ist, welcher durch die entstandene Form den

unwiderstehlichen Charakter übernimmt, der

manchmal logisch unerklärbar ist, dennoch aber

einer Wahrheit entspricht.

45



Alkibiades: Aber denkst Du nicht, dass die Faszination

der Verführung genau im Ausklammern der

Verantwortung liegt, darin also, dass weder der Verführer
noch der Verführte sich im Grunde verpflichten
muss? Denk an Don Giovanni und an die Poesie

der ewigen Jugend, des fortlaufenden
Wiederbeginns und der Erneuerung: dies setzt die

Verführung voraus. Damit aber diese Verführung als

befreiende Realität erlebt werden kann, muss sie

von einem Ziel, von einer definitiven Verpflichtung
absehen. Sie muss immer an die Möglichkeit der

Flucht gebunden sein, an die Freiheit die am Ende

unserer Handlung steht.

Sokrates: Genau das ist der Punkt: Die Verführungen
des Don Giovanni sind im Grunde eine Krankheit,
mit der er sich vormacht die Freiheit zu finden,
indem er keine Verpflichtungen eingehen muss, zu

nichts Stellung nimmt, sich mit keiner Sache

verbindet. Ein guter Architekt kann sich mit einer

Sache nicht verbinden, auch wenn diese sein Untergang,

der Grund seines Versagens sein wird. In diesen

Fällen ist es schön verführt zu werden, sich an

der Hand nehmen zu lassen und irrezugehen,
unbeachtet der Schmerzen oder der Wagnisse. Ein guter
Architekt soll wissen, worauf er hinzielt, auch

wenn er das Ziel nie erreichen wird. Dieses Ziel
nähmlich kann nicht die reine Schönheit eines

Antlitzes sein, nicht eine Form an sich: das ist der

Formalismus. Ein Architekt muss sich von einer

Form verführen lassen, die ihn zu dem führt, was

hinter dieser Form steht; eine Lebensart, eine

Substanz. Wenn er auch in seinem Leben nie fähig sein

wird, der Form, die seinem gesuchten Ideale

entspricht, Leben zu verleihen, so wird er sich doch

immer dieser Suche dedizieren.

Alkibiades: Das scheint mir am Ende doch allzu tra¬

gisch! Glaubst Du nicht, dass es die Form ist, die

genau der Gegenstand der Arbeit eines Künstlers

oder Architekten ist, und dass es bei seiner Arbeit

eigentlich nur um Formen sich handelt? Diese

Formen vor allem sollen verführen, bevor sie Assoziationen

hervorufen. In dem Moment, wo sie

wahrgenommen werden, sollen sie anziehend wirken.
Denke an die Frische der neuen Realitäten, der

neuen Arten zu denken und zu sehen, die mit der

Vergangenheit brechen. Denk daran, wie die

Modernität sich ja gerade in der Neudefinition der

Fragen, in der Überwindung der alten Denkformen
und Sehweisen, gegenüber den Entwicklungen der

Gesellschaft zum Ausdruck bringt. Denke an die

heutige Welt, die all ihre Möglichkeiten in der

Kunst umsetzt und deren Regeln und Gesetze

verändert. Denk an die unmittelbaren Resultate, welche

die Phänomene der Globalisierung der

Kulturen, der Virtualität der Räume, der Kyber-
netisierung der Realität bewirken können. All dies

hat nichts mehr mit der Tradition und ihren Werten

zu tun. Eine Disziplin, die sich nicht auf dem

laufenden hält, ist eine tote Disziplin. Sie verliert sich

in den Mäandern der Erinnerung und verschliesst

sich, unfruchtbar in sich selbst. Sie erzeugt
postmoderne Monster, die schon vor der Geburt alt und

gebrechlich erscheinen.

Sokrates: Dies mag für die Kunst gelten, nicht aber

für die Architektur. Um so mehr sind zwei Tatsachen

in der Architektur unumgänglich. Erstens, wo
auch immer die Inspiration entsteht, ist das Produkt
der Architektur das Resultat eines Entwurfsprozesses,

welches seinen Wert erhält in dem Moment
in welchem es seine Absicht erfüllt, dadurch dass er

einer physischen Realität Form verleiht. Zweitens

muss sich diese physische Realität, sei es Gebäude,

Raum oder Objekt, mit der physischen Realität des

Menschen auseinandersetzen, mit seiner Dimension,

mit seinem Massstab. In dieser Dimension,
wird die Architektur ausgedrückt, nicht nur in der

intellektuellen. Nur in der Synthese der physischen
und intellektuellen Wahrnehmung verwirklicht sich

die Architektur.

Alkibiades: Meinst Du damit, dass die Verführung in
allen ihren Formen, der Theorie und der Disziplin
der Architektur rein wertlos ist, wenn diese nicht zu

einem architektonischen Resultat führt?

Sokrates: Genau! Schon Arnheim schrieb: „ ...Zwei¬

fellos kann jede einzelne dieser theoretischen

Betrachtungsweisen Licht auf bestimmte Teilbereiche

unseres Themas werfen, doch wenn dieses Licht

46



nicht die tatsächlichen Erzeugnisse der Architektur

- Aussehen, Wirkung und Verwendung von
Bauwerken - sichtbar erhellt, verdunkeln die gelehrten

Erörterungen mehr, als dass sie enthüllen..." 1.

Alkibiades: Mag sein, aber denk an die Faszination der

neu geschaffenen Formen, an die virtuellen Spuren,
die sich enthüllen, an die neuen Formen der

Ablesbarkeit der Stadt und des Territoriums. Denk

an die Fragmente und an ihr freies Spiel, hat man
den Mythos der Einheit und der Proportion einmal

vergessen. Denk an das Netz der Pole und der

Verbindungen, die niemand mit den eigenen Augen
hätte sehen können ohne Hilfe statistischer Analysen

oder Computer. Denke an die Neuheit der

unregelmässigen, ungewohnten geometrischen Formen,

im Beistand hypothetischer und virtueller
Verbindungslinien, die uns von Jahrhunderten banaler

und repetitiver Formen säubern, deren wir ehrlich

gesagt müde sind, und welche die Dynamik unserer
Gesellschaft nicht mehr zu widerspiegeln vermögen.

Denk an die Freiheit, die Entdeckungen und

Theorien über die Welt des unendlich Kleinen und

unendlich Grossen, auch in der Architektur
anzuwenden; denk an die philosophischen und
mathematischen Theorien welche uns verhelfen, die

Dinge mit neuen und moderneren Augen zu

betrachten.

Sokrates: Aber genau dies meinte ich. Neue philoso¬

phische Theorien, neue Entdeckungen und Lektüren

der Realität haben schon immer in der
Weltgeschichte existiert. Wichtig ist, auf welche Weise

diese neuen Ablesbarkeiten, welche sich auch

selbst veändern, entwickeln und verschwinden, der

Architektur helfen ihre wichtigste Mission zu erfüllen:

die Grundbedürfnisse der Menschen zu erfüllen,

so wie es ihrer Natur entspricht. In diesem

Sinne ist die Verführung durch alldies etwas
Positives und Progressives dort, wo es uns hilft, die

Faszination und die Inhalte unserer Forschung zu

bereichern, dort wo sie unsere liebevolle
Beziehung mit dem innersten Herzen dieser noblen

Disziplin, der Architektur, unterstützen. Die

Verführung lenkt uns dort ab, wo sie betrügerische

Mythen, arglistige Methoden und unzutreffende

Forschungsobjekte mit sich bringt. Im Grunde

genommen bringt diese Verführung uns dann vom
rechten Weg ab, dort, wo sie als reine Form in

Erscheinung tritt. Der Formalismus, der übrigens in
der Architektur schon immer existiert hat, aber

auch immer fruchtlos in sich selbst endet.

Diejenigen, die der Geschichte ihre Kontinuität
verleihen, sind diejenigen, welche in unterschiedlichen

Formen die schon immer existierende Realität

bestätigten.

Alkibiades: Du schliesst also aus, dass die Geschichte

der Stadt und der Architektur sich nicht nur in der

Entwicklung neuer Formen ausdrückt, sondern

auch, dass sie sich verändert und eine grundlegend
andere Natur erlangt.

Sokrates: Das schliesse ich aus. Vor allem kann diese

Entwicklung, wenn sie fortschrittlich sein soll
nicht, auf der Ebene der reinen Formen bleiben.

Denk an das Konzept des Palimpsests. An die Idee,

dass das Territorium in sich stärkere und schwächere

Spuren enthält. Dass diese Zeichen, die überein-

andergeschichtet werden, seinen Charakter prägen.
Ist es nicht das, was in den historischen Städten zu

finden ist? Dennoch kann uns das nicht dazu

verleiten. die Gleichgültigkeit und Gleichwertigkeit
der Zeichen und Spuren im Verhältnis zur der

Entwurfsabsicht aufrechtzuerhalten. Denk an das

Rom der Päpste oder an das Hausmannsche Paris.

Waren es nicht diese Fundgruben von Fragmenten,
Überlagerungen verschiedener und unterschiedlicher

Schichten, die sich manchmal widersprechen,

von neuen Regeln und Kombinationen zwischen
Strukturen und Architekturen zusammengehalten,
welche fähig waren, einer Stadt in einer geschichtlichen

Epoche eine präzise Identität, einen präzisen
kulturellen Charakter zu verleihen? Daher liegt es

mir nicht zu sagen, dass sich die Natur der Stadt

geändert hat, wenn ich Autobahnen sehe, die sich

mit Ackerbaulandschaften überlagern und dass von
dort her unsere Architektur virtuelle Realitäten

widerspiegeln würde, die von den menschlichen

Sinnen nicht wahrgenommen werden können...

47



Alkibiades: Und hier eröffnest Du eine andere Frage,
die zwar noch immer mit der Form zu tun hat, aber

auch mit dem Erzeugnis. Meinst Du nicht, dass die

der Architektur inneliegende Kraft uns zu verführen,

auch von der Fähigkeit des Materials, und dessen

Behandlung, herrührt unsere Augen zu
faszinieren, indem es etwas zeigt, was noch nie gesehen

wurde? Ich bin überzeugt, dass die Genialität vieler

heutiger Architekten in ihrer Fähigkeit liegt,
Interpreten unserer Zeit zu sein, dadurch dass sie

Lösungen finden oder Erfindungen benutzen, die es

erlauben die Flaut unserer Gebäude neu zu

gestalten, auf eine so ungewohnt raffinierte Weise,

dass sie in sich wesentlich wird und zur autonomen

Umhüllung sich ausbildet, unabhängig von dem.

was das Gebäude beinhaltet.

Sokrates: Genau hier kommen wir auf ein Gebiet,
auf dem ich Dir nicht mehr folgen kann. Die

Verführung und die Faszination der Materialien bewirken

in mir eine starke wirklich sinnliche, physische

Anziehung. Ich finde dies richtig, weil es meiner

Sichtweise des architektonische Objekts entspricht,
nämlich als etwas, das sich mit der Physikalität des

Menschen auseinandersetzt, aus einem theoretischen

Entwurfsprozess entsteht, aber materiell
produziert wird. Mir gefällt es vor allem, weil das

Material zum Mittel wird, um die Architektur mit
menschlichen Masstäben zu messen. Der menschliche

Masstab ist nicht nur der der physischen
Dimension oder der Bewegungen im Raum.

Gebunden ist er auch an taktile und akustische, gar
an geruchssinnliche Empfindungen. Während ich

dies sage denke ich, was wohl der Kreuzgang eines

Klosters wäre ohne den Lichteinfall im Schatten

der Säulen oder auf den Steinen, ohne das

Geräusch des Wassers des Brunnens in der Mitte
oder ohne den Geruch der geschnittenen
Buchshecken. Aber diese physischen Empfindungen können

nicht von einer Lebenshaltung getrennt werden,

von einer Art. die Integrität des Menschen

wiederzugewinnen. Nur wenn die Architektur diesen

Zustand der Integrität widergewinnt, vergegenwärtigt

sie Antworten auf die Grundbedürfnisse der

menschlichen Natur. Es beschäftigt mich daher,

wenn jemand die Relativierung oder Sektoriali-

sierung als fortschrittlich schmackhaft machen

möchte. Für mich ist die Architektur eine Synthese,
und die Synthese tendiert auf die Wiedergewinnung
einer Einheit. Ich lasse mich nicht von jemanden
verfuhren, der mir ein gelegentliches Abenteuer

anbietet, falle aber gerne in die Arme eines solchen,
der mir die Hoffnung schenkt, aus der Trennung
eine Einheit zu schaffen.

Alkibiades: Diese Reden habe ich in der Vergangenheit
schon oft gehört. Doch dieses Verlangen nach Einheit

hat sich in Ideologie gewandelt, und die

Ideologien werden des öfteren totalitär und absolutistisch.

Wie Lyotard geschrieben hat, ist die Epoche
der grossen Erzählungen vorbei. Die Modernität
basiert auf der Idee der universell gültigen Gesetze,

die unabhängig der umliegenden Einflüsse
anwendbar sind. Schau nun, zu welchen Tragödien
uns die Modernität gebracht hat. Die Modernität
überwinden heisst, ein mögliches Zusammenleben

zwischen komplexen und vielfältigen Ideen zu

bejahen. Betrachte den Dekonstruktivismus oder
das schwache Denken, wie Vattimo es beschreibt.

Das sind die Theorien, die es verwirklichen, diese

neue Art, die Welt und das Leben zu betrachten. Sie

geben das Vielfältige und Unterschiedliche zu, sie

stehen gegen jedes vorgefertigte Schema und

entsagen dem Pathos für das Neue.

Sokrates: Gerade in diesem Universum komplexer
und unterschiedlicher Signale wird jenen zugehört
und es scheinen diejenigen besser zu sein, welche

am lautesten schreien. Es ist nicht die wirkliche
Schönheit, die in dieser semiotisch verunreinigten
Welt vorherrscht. Wir riskieren von demjenigen
verführt zu werden, der sein Beautycase am besten

nutzt, der die Schminke am besten auf den

Gesichtern verteilen kann, die keinen Charakter
haben, weil sie keine Identität aufweisen. Zu wissen,

was man in der Welt sagen möchte, ist nicht
gleich der Frechheit, seine Stimme über die der
anderen zu erheben. Ich ziehe es vor, dem Wert des

Zuhörens, oder dem der Milde, wie Bobbio2 es

nennt, nachzugehen, als Mitgift um unsere
Konflikte zu überwinden und die feminine
Dimension auch in unserer Entwurfstätigkeit zu

48



steigern. Ich meine damit, dass der moderne Geist

die Probleme der Modernität und ihrer Beziehung

zum Kunstwerk neu überdenken soll. Erst hast Du

mich beschuldigt, zu tragisch zu sein. Vielleicht ist

es in dieser Tragödie, in welcher sich der mögliche
Zustand unserer Modernität auffinden lässt. Diese

Dimension in der Architektur hat vielleicht schon

mit Palladio oder dem Manierismus begonnen.

Das, was es uns wirklich erlaubt zu erschaffen, ist

die Sehnsucht nach einer verlorene Einheit und das,

was der Arbeit eines Architekten Sinn und

Hoffnung verleiht. Der heldische Zustand also dessen

bewusst zu sein, dass die verlorene Einheit eher

durch Arbeit und Anwendung, durch das Zuhören

und die geduldige Suche als über Manifeste und

andere ismen, welche vorgeben die Realität der

Dinge zu verändern, wiedergewonnen werden

kann.

Alkibiades: Lieber Sokrates, nun beginne ich, mir
ernsthaft um Dich Sorgen zu machen. Pass auf.

auch Odysseus riskierte, sich von der Faszination

der Syrenen gefangennehmen zu lassen. Diese

versuchten auch ihn mit ihren Gesängen zu verführen,
und kaum mehr konnte er sich von der Gefahr

befreien, das Ziel aus den Augen zu verlieren und

auf die Handlung zu verzichten.

Sokrates: Aber gerade das möchte ich vermeiden,
dass ich auf das Handeln verzichte. Das Vergessen,

in welche der Odysseus gefallen wäre, war der

Verlust des Wertes der Erinnerung. Ich bin

überzeugt, dass fortschrittliches Handeln nicht getrennt

von der Auseinandersetzung mit der Erinnerung
behandelt werden kann. Im Grunde war das

Schicksal des Odysseus nicht zufällig herumzuir-

ren, sondern das der Rückkehr an ein Ziel. Er war
dessen fähig, an den Säulen des Herakles vorbei die

bekannten Meere zu verlassen, auf einer nie

beschriebenen und mysteriösen See als Abenteurer

hinauszufahren, weil er wusste, dass sein Ziel nach

Hause zurückzukehren wichtig war. Während es

unmöglich erschien, den alten und bekannten Weg

weiterzuführen. Die Erinnerung für den Entwurf
verwenden, heisst im Grunde Modelle wählen und

dadurch Themen finden, mit welchen man sich aus¬

einandersetzt. Es heisst, eine geistige Landkarte

von Referenzen und Meistern zu durchlaufen. Ich

denke, dass ein Architekt, der der Faszination eines

Traumes, der ihn bezaubert, folgt, sich nicht dem

Schicksal der ewigen Rückkehr entziehen kann.

Die Rückkehr an den Zustand, welcher uns die

Werke der Architektur der Vergangenheit empfinden

lassen und die es erlauben auch uns selbst

wiederzufinden. Es sind Werke, die die vertrauten Werte

und die Bedürfnisse unseres Intellektes befriedigen:

der Sinn der Orientierung, der Klarheit, der

logischen Ordnung und des Verständnisses. Es ist

der Zauber der entschleierten Wahrheit, der uns in

den Werken der Architektur der Vergangenheit
verführt. Das Verständnis und die Teilnahme der Ideen

und der Träume, die hinter der Architektur stehen

und die sich uns über ihre Formen entschleiern. Es

ist die Sinnlichkeit, die mich vor der Rotonda

Palladios überfällt, es ist die Sinnlichkeit im Saal

der Villa Tugendhat, die mich bewegt. So wie die

Schönheit einer Person und ihr Charme in uns die

Liebe, die uns gegeben werden kann und das

Versprechen eines Glückszustandes des Teilens

zweier Seelen evoziert, so ist es der beschwörende

Charakter der Form und das Versprechen, das die

Erwartung eines Geisteszustands verspricht, der die

Verführung in der Architektur verkörpert.

Alkibiades: Deine Worte erinnern mich an die

Schellings: „Schönheit und Wahrheit sind in sich

selbst oder in Bezug auf ihre Grundidee ein und

dasselbe..."3. Daher ist auch für Dich die Ästhetik

ein Ort in der sich Moral und Theorie versöhnen.

Jetzt erwarte ich nur noch, dass Du auch sagst

„...ich bin mir sicher, dass der höchste Akt der

Vernunft, der der die Gesamtheit der Idee beinhaltet,

ein ästhetischer Akt ist, in dem Wahrheit und

Güte sich aufs innigste mit der Schönheit
vereinen..."4

Sokrates: Interpretiere dies nicht als reinen

Idealismus. Im übrigen „...ist der Intellekt unfähig,
sich irgend etwas vorzustellen, und die Sinne können

nicht denken...".5 Die Dimension die wirklich
interessiert ist die der Praxis. Der Traum, Architekt

zu sein, ist auch der Traum, ein Mensch unserer

49



Gegenwart zu sein, ein Zeitgenosse unter
Seinesgleichen. Ich stelle mir vor, dass meine

Abenteuer wie die eines Seefahrers der Erinnerung
sind, vom Traum einer besseren Welt inspiriert. Ich

begnüge mich nicht damit, auf den Gebieten her-

umzusurfen, die andere schufen. Ich stelle mir vor,
unterirdische Strömungen der Erinnerung zu
durchlaufen, neue Welten und verzauberte Grotten
im Innern einer Natur zu entschleiern, die als

bleibende Einheit sich selbst widerspiegelt und in

phantastischen, immer neuen und unvorstellbaren

Formen sich enthüllt. Lieber Alkibiades, ich bin

überzeugt, dass auch Du, um deine Soldaten in die

Schlacht zu führen, um Deine Damen zu erobern

und Deine Wettläufe mit den Pferden zu gewinnen,
nicht nur auf Deine Worte dich verlässt, auf Deine

physische Schönheit oder auf das Versprechen
einer unmittelbaren Belohnung. Ich bin überzeugt,
dass auch Du Sie verführst, indem Du in ihr Ich

eindringst und die innersten Wurzeln ihrer Natur
aufdeckst. Ich denke, dass die Verführung in Bezug
auf die Beziehungen der Personen in der gleichen
Art steht, in welcher die Verführung in der

Architektur zum Entwurf steht. Der Entwurf ist

dieses kulturelle Abenteuer, an dem es uns nicht

interessiert, wer der Verführer und wer der

Verführte ist, sondern ob am Ende die Geschichte

auf wahrer Liebe beruht. In der Architektur ist der

Entwurf das, was es uns ermöglicht, dass unsere

Architektur berichtet, auf welche Weise wir
versucht haben Antworten auf die Fragen zu finden,

die in unseren Gedanken und unserer Arbeit immer

gegenwärtig sind, und auf welche Art wir uns mit
diesen Fragen auseinandersetzten. Deshalb fasziniert

es uns über die Formen hinweg, den Entwurf
den sie erzeugt haben, die Idee die sie ins Leben

gerufen hat, zu sehen.

Alkibiades: Und diese Notwendigkeit zu verstehen,

dieser Wille zur Klarheit, zerstört die Poesie nicht?

nicht, es gibt kein wissenschaftliches Gesetz, kein

Traktat, keine Regel, jenseits der Kultur eines

Menschen, den wir Architekt nennen, welche uns

eine allgemeingültige Formel bereit stellt. Ich bin
auch überzeugt, dass dieses Verständnis nicht nur
über Regeln und Gesetze möglich ist, sondern auch

über die Emotionen und die Gefühle, die ich Dir
nicht in Worte fassen kann. Es sind die Geheimnisse,

die sowohl Apollo wie Dionysos gehören,
zuletzt aber die Erkenntnis deines Selbst ermöglichen,

genau so wie Du der Liebe begegnest und

Dich dabei selbst findest. Deshalb sage ich mir,

wenn ich mich mit der Architektur messe: Liebe,
und yvtüOr oairröv (erkenne Dich selbst)!

Aufgabe des Architekten ist es, Träume zu erfüllen.

Paul Valéry, Eupalinos ou l'architecte

Übersetzung: Michèle Grendelmeier

Fussnoten:
1 RudolfArnheim, Die Dynamik der architektonischen Form.
2 Norberto Bobbio, Elogio della mitezza e altri scritti morali, Linea d'ombra,
Milano, 1994
3 F.W. J. Schelling.
4 Anonymes Fragment, Hegel zugeschrieben, 1797, von Rosenzweig - das
älteste systematische Programm des deutschen Idealismus - genannt.
5 Zitat von Kant aus O.M. Ungers, Die Thematisierung der Architektur,
DVA, 1983
6 Johann J. Winckelmann, Gedanken über die Nachahmung der griechischen
Werke in der Malerei und Bildhauerkunst, 1755

Abbildungen: Sir John Soane's Museum, London; Stefan Buzas, Richard
Bryant (Fotograf), Tübingen, Berlin, 1994

Sokrates: Diese Klarheit ist die Poesie! Es ist das

Geheimnis der grossen Werke, es ist die Kraft der

enthüllten Wahrheit. Ich glaube, dass Winckelmann

etwas ähnliches gemeint hat, als er schrieb, dass

„...die Feder die vom Künstler geführt wird, in

Intellekt getunkt sein soll...."6 Ich verneine es

50




	Varius Multiplex Multiformis, Idem

