
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1998)

Heft: 3

Artikel: Gläubige Verführung : eine Kapuzinade in San Lorenzo in Damaso

Autor: Imorde, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Joseph Imorde

Gläubige Verführung.

Eine Kapuzinade in San Lorenzo in Damaso

Zur Fastenzeit des Jahres 1608 predigte in der
römischen Kirche San Lorenzo in Damaso der wortgewaltige
Kapuziner Fedele da San Germano. Seine ragionamenti
vor der ausgesetzten Eucharistie empfand man in der

prachtvoll hergerichteten Kirche als unerhörte Neuerung.

Die von der Sakramentsbruderschaft der Kirche
finanzierte Ausstattung wie der expressive Predigtstil
des Kapuziners zogen die Gläubigen über alle Massen in
den Bann. Es kam in der Parochialkirche der Cancelleria

zu ungeheuren Bekundungen öffentlicher Busse.1 Ein

zeitgenössischer Beobachter notierte, solch einen religö-
sen Eifer habe man in Rom vorher nicht gesehen.2

Schon der ephemere Schmuck der Kirche erschütterte

die bussfertigen Besucher zutiefst. Der Altar, ja das

ganze Gotteshaus waren reich mit Textilien ausgestattet,
mit Teppichen und dunklen Vorhängen. Der Altarraum

präsentierte sich farbig und beleuchtet, während das

Kirchenschiff mit schwarzen Tüchern in obskures Dunkel

gehüllt wurde. In einem zeitgenössischen Bericht
hiess es, der Raum sei „riccamente ornato con abonde-

voie copia di lumina bene distinti di quei adobi, che a

riverenza del S.mo Sacramento rappresentava un Paradiso;

ma il theatro délia chiesa era tutto coperto, serrato,

e cinto di panni neri, che non godeva d'altra luce che di

quella dell'altare e capella, si che non poteva manco
vedere il luogo senza concipere con sagro horrore spiri-
to di compuntione".3 Diese heiligen Schauer spiritueller
Zerknirschung, die den Betrachter überliefen und
überlaufen sollten, wusste der welterprobte Kapuzinerpater
durch sein Auftreten noch zu steigern: Die Gemeinde

gewahrte Fedele da San Germano an der Evangelienseite

des Flauptaltares knien.4 Um den entblössten Hals

trug er einen dicken Henkerstrick. Im Kleid des reuigen

Sünders, also in einer zerschlissenen Mönchskutte,
begann er seinen Sermon noch in der Kniebank.3 Die

Augen auf die hell erleuchtete Eucharistie gerichtet,
sprach er zu den Versammelten mit von Andacht und

Traurigkeit verhangener Stimme, so dass diese denken

konnten, er sei „rapito in Dio", also von Gott inspiriert.6
Auch dem Berichterstatter erschien es so, als ob der

Prediger seine Themen direkt vom „S.mo Sacramento"

empfange.7 Für die Ansprachen bediente sich der

eloquente Pater nicht nur aus dem Buche Jeremia, sondern

schlüpfte selbst in die Rolle des gottinspirierten Warners.

In stündlich sich wiederholenden Ermahnungen
wurden, wie es im Alten Testament vorgeprägt war, die

Gläubigen in der zweiten Person angesprochen. Mit
leicht verständlichen Geschichten versuchte der prophetische

Kapuziner die Zuhörer in seinen Bann zu ziehen.

Mit seiner rührseligen Stimme und dem jämmerlichen
Kostüm zielte Fedele da San Germano auf die harten

Herzen der vor der Eucharistie versammelten Beter. Die
inszenierten und herbeigeredeten Gefühlserregungen
sollten diese im Innersten erweichen. Der öffentliche
Ausdruck religiöser Betroffenheit war nach dem
Geschmack der Menge. Selbst die verdorrtesten Seelen

waren gierig danach, sich von den bitteren Appellen zur
Umkehr Tränen der Rührung abpressen zu lassen.

Während der Busspredigten hob ein befreiendes
Seufzen und seelenerlösendes Schluchzen an. Der
anonyme Berichterstatter war gar der Überzeugung, dass in
San Lorenzo während der vierzig Gebetsstunden mehr
Tränen vergossen worden seien, als in ganz Rom der
letzten vierzig Jahre.8

Der devotionale Höhepunkt des eucharistischen
Gebetes wurde allerdings erst erreicht, als es eine
Prozession von Frauen zur späteren Abendstunde vor die

ausgestellte Hostie zog. Der Kapuziner wählte, um die
versammelte Weiblichkeit anzusprechen, eine Stelle aus

dem zweiten Klagelied des Buches Jeremia: „Was halt
ich dir vor, was vergleich ich dir, Tochter Jerusalem? /
Was stell ich dir gleich, dich zu trösten, Jungfrau,
Tochter Sion? / Denn gross wie das Meer ist dein

Unheil; Wer könnte dich heilen?"9 Diese Worte waren in

34



35



der Bibel als Lamento auf die Zerstörung Jerusalems

gesprochen worden. Die Gottlosigkeit, der Götzendienst

sowie der allgemeine Sittenverfall hatten ehedem das

Strafgericht Gottes auf das sündige Volk Israel und die

heilige Stadt herabbeschworen. Mühelos liess sich die

Parallele zur Gegenwart ziehen. Auch in Rom lagen die

moralischen Werte ja nur allzu häufig sündig darnieder.

Die im Buch Jeremia gebrandmarkte Buhlerin Israel

fand ihr Gegenbild hundertfach in der versammelten

Gemeinde, denn diese bestand beileibe nicht nur aus

ehrbaren Damen. Der Augenzeuge schätzte die vor der

Eucharistie versammelte Menge auf mehr als dreitausend

Frauen, zählte dabei aber nicht die sicherlich
massenhaft herbeigeeilten männlichen Gaffer.10 Die typolo-
gisch gefassten Mahnungen des Kapuziners waren für
die versammelten Sünderinnen nur zu leicht verständlich.

Diese hatten sich auf den heiligen Handel

allerdings bestens vorbereitet. Anders als das Volk der

Israeliten zeigten sich die Römerinnen von ihrer

reumütigsten Seite. Die Frauen trugen ihre Bussgesinnung

regelrecht zur Schau. Es war kein Mangel an

den äusserlichen Zeichen allgemeinen Umkehrwillens.

Der beschreibende Zuschauer sah sich bei der

Prozession und während des Gebets einem „spettacolo
orribile e spaventevole" gegenüber.11 Viele der Büs-

serinnen waren „con le suole all'apostolica", also bar-

füssig, gekommen, einige hielten dabei die „misteri
della passione in mano, corne la colonna, la scala, la lan-

cia, flagelli ecc.", wieder andere trugen, wie der

Prediger, „fune di canape rozze e grosse in collo", manche

gar „catene di ferro" und die Eifrigsten eine

Kombination aus Galgenstrick und Eisenkette. Dieser

steinerweichende Anblick13 kollektiver Selbsterniedrigung

stimmte auch den sittenstrengen Propheten milder.

Er gab mit tränenerstickter Stimme vor, nicht mehr

zu wissen, wem er diese Zerknirschung Roms vergleichen

solle: „A chi doveva assomigliarsi la contrizione di

Roma, come figlia, anzi vera mistica Gerusalemme?"

Doch der Prediger verfiel in seinem Vergleichsnotstand

gleich darauf, das Bild von den Sünden als dem

Meer des Unheils auszuschmücken. Der Wind des

Heiligen Geistes, so wusste er, habe diesen ozeangrossen
Sündenpfuhl - gemeint war Rom - aufgewühlt. Und wie
der Sturm die schwachen Schiffe zerschlage und die

Menschen und Waren dann unter glücklichen Bedingungen

an das rettende Ufer schwemme, so habe der Wind
des Heiligen Geistes mit seiner göttlichen Kraft die

Sünderinnen gepackt und gleichsam von der offenen See

leichtfertiger Vergnügungen weg durch die halbe Stadt

getrieben, um sie im sicheren Hafen der Kirche anlanden

zu lassen. In diesem schwappten die Wellen der

Rührung mittlerweile bedenklich hoch. Unter der Flut

von Tränen vereinigten sich die weiblichen Stimmen

zum verzweifelten Ruf nach misericordia. Darüberhinaus

begannen die Frauen, - dabei noch vom
Kapuziner angespornt - sich der mitgebrachten
Bussinstrumente zu bedienen. Ein ungeheures Rumoren

brach los. Im Kettengerassel der Selbstkasteiung, das

gegen den Prediger anbrandete, versanken dessen heilige

Worte wie Steine in der Gischt. Doch Fedele da San

Germano hatte diese Entwicklung wohl vorausgesehen,
denn nun bediente er sich seiner schauspielerischen
Talente. Mit der Beredsamkeit seines Körpers trieb er
die devotionale Ausschweifung auf die Spitze. Er beendete

die Predigt eindrucksvoll mit einer vorgetäuschten
Ohnmacht: „II buon padre predicatore si lasciö come

avvenuto andare a terra, di modo che fu creduto venisse

da deliquio."14 Der Erfolg dieser beispiellosen
Betstunde war ausserordentlich. Die Kurtisanen liefen nach

dem Sermon in Scharen zur Beichte und verlangten nach

der Kommunion. Viele wollten die Kirche gar nicht
mehr verlassen, weil sie fürchteten, der Sündhaftigkeit
erneut verfallen zu können.15

Neu war die überaus starke emotionale Einbeziehung
der Gemeinde. Der Kapuziner legte es regelgerecht darauf

an, die Versammelten in ein Zwiegespräch mit Gott

zu ziehen. Den im Innersten angestauten Empfindungen
sollte und durfte man nun Luft machen und dabei die je
eigene Reumütigkeit lauthals verkünden. Neu war aber

auch das Zusammengreifen der Künste. Die Ausstattung,

der ephemere Schmuck der Kirche, sollten ja die

Bekehrungsbemühungen des Kapuziners unterstützen.

Der Manipulation der Betrachter widmete der Barock
seine ganze Kunstfertigkeit. Mit immer stärkerer
Sinnlichkeit versuchte man nun die Gläubigen zur Besinnung

zu rufen. Zu diesem letztendlich politischen Zweck so

lehrten es die verwegensten Predigt- und
Kunsttheoretiker. dürfe man auch zum gezielt eingesetzten

36



inganno, ja zur bugla greifen.16 In ganz ähnlicher Weise

wie die geistliche Rede kämpfte auch die ephemere
Kunst im Dienste der empfindsamen Überredung mit
dem Problem, die wirkende Kraft Gottes nicht nur
„glaubhaft" werden zu lassen, sondern auch an den

Mann und die Frau zu bringen. Dafür durfte sie nun auch

zur Täuschung, selbst zur Lüge, Zuflucht nehmen. Mit
der ephemeren Verwandlung des Kirchenraums sollte
sich die Verwandlung des Betrachters einstellen, mit
Hilfe der zusammengreifenden Künste sich der

erwünschte Identitäts- und Gesinnungswandel der
gemeinen Gläubigen vollziehen.

Bibliographie:

Cargnoni, Costanzo (O.F.M. Cap.): Le Quarantore ieri e oggi. Viaggio nella
storia delta predicazione cattolica, della devozione popolare e della spiritualité

cappuccino. Sussidi Formazione Permanente, Nuova Sehe 10) Roma:
Aldo Palombi 1986.

de Santi, Angelo (S.J.): L'Orazione delle Quarant'ore e i tempi di calamité e di
guerra. Roma: Civilté Cattolica 1919.

Imorde, Joseph: Präsenz und Repräsentanz. Oder: Die Kunst den Leib Christi
auszustellen. (Das vierzigstündige Gebet von den Anfängen bis in das

Pontifikat Innocenz X.) Emsdetten/Berlin: Edition Imorde 1997.

Kurzel-Runtscheiner, Monica: Töchter der Venus. Die Kurtisanen Roms im 16.

Jahrhundert. München: C.H. Beck 1995.

Neumayr, Maximilian (O.F.M. Cap.): Die Schriftpredigt im Barock. Auf Grund
der Theorie der katholischen Barockhomiletik. Paderborn: Schöningh 1938.

Noehles, Karl: Visualisierte Eucharistietheologie. Ein Beitrag zur
Sakralikonologie im Seicento Romano. In: Münchner Jahrbuch der bildenden
Kunst 29 (1978), S.92-116.

Pastor, Ludwig von: Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters.
Mit Benutzung des Päpstlichen Geheim-Archivs und vieler anderer Archive,
(verschiedene Ausgaben 1 Freiburg/Rom: Herder 1929ff.

Severus, Emmanuel von (OSB): Gebet I. In: Reallexikon für Antike und
Christentum (RAC). Bd. VIII. Stuttgart: Hiersemann 1972, Sp.l 134-1258.

1 Summierend bei Pastor XII, 1927, 191.
2 Hier nach de Santi 279ff. Dieser zitiert nach Giovanni da Graveilona,
L'orazione delle sante quarant'ore, cioè il signifiento l'istituzione ed il frutto di
questa orazione. Milano, per Carlo Giuseppe Gallo, 1731, 62, der wiederum
nach dem Essercitio d'amorosi sforzi, per ridurre il peccatore a Dio, communi-
cato nella Relatione della singolar maniera di fare l'Oratione delle
Quarant'Hore. Pratticata dal P. F. Fedele da San Germano Capuccino nelle
principali Cittä d'Italia, et massime in Roma nella chiesa di S. Lorenzo in
Damaso l'anno M.DC. VIII. In Como, appresso Hieronimo Froua (1614]. Vgl.
dazu auch Cargnoni 70f, der aus dem Essercitio direkt zitiert.
3 Cargnoni 113 (Essercitio 33].
4 Ebda. 71 (Essercitio 10-23]: "(...) per raccogliere la mente distratta dalla
fatica del viaggio, si canterà un mesto e lugubre motetto, nel fine del quale si

rappresenterà loro il predicatore inginocchiato dinanzi al Santissimo
Sacramento, il quale a tutte Tore a ciascuna Compagnia, corne mediatore tra
l'anima e Dio, proponent ragionamenti e sentimenti porporzionati per riconcil-
iarla con Sua Divina Maestà".
5 Im Buch des Kapuziners Zaccaria Castiglioni da Milano, Sermoni divoti ed

qffettuosi per l'oratione delle Quarant'hore sopra i treni di Geremia, colle
istruzioni necessarie per celebrarla. Opera utilissima a'predicatori, Milano
1653 [281-2861 findet man diese Haltung genau vorgeschrieben: „(...) sopra il
detto palco, della parte del Vangelo verso il popolo, s'inchioderanno Ire pezzi
di tavole acconcie in modo d'inginocchiatoio, a cui il predicatore possa talora
appoggiarsi, mentre genufiesso farà i sermoni, quali si coprirà con panno nero
o paonazzo o simile (...)". Zit. nach Cargnoni 81. Die Prediger, so heißt es dort
weiter, sollten immer ein Kreuz versteckt bei sich tragen, um es im richtigen
Moment herausziehen zu können.
6 Cargnoni 72 (Essercitio 36]: „(...) postosi ginocchioni a fianco dell'altare, in

cornu Evangelii, con una grossa fune in collo nudo, doppo l'esse re stato
alquanto in oratione, con voce tutta mesta e divota, con gli occhi fissi nel S.mo
Sacramento, come tutto fosse rapito in Dio (...)".
7 Ebda. 72 [Essercitio 36]: „11 modo del sermoneggiare cominciava in
oratione, talmente che, prendendo ordinariamente per thema parole in seconda

persona, verso il S.mo Sacramento orava, corne fosse stato quello da cui pren-
deva il tema, o fosse Ioele o Davide o Giob. "
8 de Santi 281 : „Non pud essere senza gran frutto un pianto si universale; che

non V'è stata compagnia, neanche di uomini, che non abbia lagrimato abbon-
devolmente: che a dir vero sono state più le lagrime sparse in queste quarant'ore,

che non si spageranno in quarant'anni in tutta Roma; tanti atti di penti-
mento, di buona volontà, di promesse non saranno vani nel cospetto divino".
9 Ebda. 279f: „Alle ore 22 entrarono le Donne della Dottrina cristiana ed il
padre predicatore fece loro il sermone sopra quelle parole dei Treni di
Jeremia: Cui comparabo te, vel cui assimilabo te filia Jerusalem Cui exae-
quabo te et consolabor te virgo filia Sion? Magna est velut mare contritio tua;
quis medebitur tui?"
10 Vgl. Kurzel-Runtscheiner 176ff.
I de Santi 280. Auch Cargnoni 95.

12 Ebda. Einhundertundachtzig Büßerinnen hatten sich unter Tüchern verborgen.

Emmanuel von Severus Sp.l 159 und 1230 macht darauf aufmerksam, daß
das Beten mit verhülltem Haupt im Altertum römische Sitte war (capite velato
oder coperto), doch muß man bei den Kurtisanen annehmen, daß sie

schlichtweg nicht erkannt werden wollten.
13 Ebda.: „Entrate dunque per Tora di sua orazione e vedute dal padre
predicatore in quel semblante che avrebbe spezzati i marmi, cominciando eg Ii a pro-
porre con voce interrotta da lagrime: A chi doveva assomigliare la contrizione
di Roma, come figlia, anzi vera mistica Gerusalemme?"
14 Ebda.
15 Eine kurze Beschreibung des heiligen Treibens in San Lorenzo in Damaso
auch bei Noehles 93.

16 Vgl. Neumayr 149 zitiert Emanuele Tesauro, II Cannocchiale Aristotelico o
sia Idea dell'Arguta et ingeniosa Elocutione, Che serve a tutta l'Arte Oratoria,
Lapidaria, et Simbolica, Esaminata Co'Principii Dei Divino Aristotele
Quarta Impressione, accresciuta dall'Autore di due nuovi Trattati, cioè
De'Concetti Predicabili, Et Degli Emblemi Dedicato AI Reverendiss.
P.Paolo Oliva Vicario Generale della Compagnia di Giesu, In Roma 1654,
574: „L'unica loda delle argutezze consistere nel saper ben mentire. "

37


	Gläubige Verführung : eine Kapuzinade in San Lorenzo in Damaso

