
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1998)

Heft: 3

Artikel: La petite maison: oder Wer verführt eigentlich wen?

Autor: Köhler, Bettina / Holl, Stevem

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bettina Köhler La petite Maison: Oder Wer
verführt eigentlich wen?

„Mehr als jede andere Kunstform spricht Architektur unmittelbar alle
unsere Sinneswahrnehmungen an. Der Verlauf der Zeit. Licht, Schatten,

Transparenz; Farbphänomene, Textur, Materialien und Details, alle
partizipieren sie an der ganzheitlichen Erfahrung von Architektur Nur
Architektur kann alle Sinne, die gesamte Komplexität der Wahrnehmung
wecken" Steven Holl2

Abb. 1 O. Vaenius, Amorum emblemata, 1608
Abb. 2 Frontispiz cius: Charles Augustin D'Aviler,
Cours d'Architecture, Paris 1738

Schön, wunderschön, die Sinne werden geweckt. Und damit wäre es dann

auch getan? Christian W. Thomson, der dieses Zitat seinem Buch „Bauen
für die Sinne" voranstellte, wäre damit noch nicht zufrieden, es geht um
mehr, es geht um eine Kunstform, in der die Sinne überhaupt erst ihren

höheren Zweck erfüllen, es geht ihm um die Erotik der Architektur und

damit, so darf man schliessen, um ihre Verführungskräfte. Wolfgang
Meisenheimer muss also auch Zeuge sein, er formulierte das knappe
Bekenntnis „Es steht völlig ausser Frage, dass Architektur eine sinnliche,
eine erotische Komponente hat - wie das Leben selbst und das Verhalten

des Menschen".3

Darauf lässt sich aufbauen und die gewaltige Verführungskraft der

Architektur entdecken. Thomson formuliert ein Manifest der „erotischen
Baukunst", in dem die Baukunst selbst zur Protagonistin wird. Die gute
alte Architectura, die recht freizügig erscheinen konnte und den Betrachter

neckisch mit einem Lot in die Umarmung der Säulen lockte, sie spielt als

„erotische Baukunst mit Oberflächen, Schichten, Materialien mit
Funktionen der sexuellen Attraktion von Körpern, von Haut, |mit]
Verhüllen und Enthüllen, Verbergen und Sich - Öffnen Anlocken
und Abwehren."4

Es soll hier die Vermutung geäussert werden, dass dies alles letztlich doch

nicht viel mehr beschreibt, als eine erweiterte Form des aesthetischen

Genusses, die mit Erotik das umfassende „Berührtwerden" durch Architektur

meint. Ist es also notwendig, beziehungsweise ist es überhaupt möglich,

um eine bestimmte Qualität von Architektur zu benennen, von ihrer
Erotik zu sprechen?

„Wenn die Körper zweier Menschen in Lust eintauchen, verlieren sie in

dem Masse an Schönheit, wie sie das Gute in sich anwachsen fühlen. Und

wenn das angestaute Gute in einer Serie von Explosionen durch
Jahrtausende hindurchbricht, dann haben sich die beiden von jenem
Zustand, in dem das Schöne noch von Bedeutung war, ziemlich weit
entfernt. Formen der Dynamik sind mit Kategorien der Ästhetik nicht zu
beurteilen."5

14



Der Marquis de Trémicour, als literarische Fiktion geboren im Jahre 1758.

der sich mit seiner „petite maison" eine kleine Verführungsmaschine
gebaut hat, um die tugendhafte und schöne Mélite zu gewinnen, möchte

am Ende nicht die - zugegebenermassen verführerisch schönen - Spiegel
in seinem Boudoir küssen, sondern Mélite leibhaftig in den Armen halten.

Die Geschichte des Marquis und der Mélite erzählt davon, dass man der

Architektur natürlich verführerische Kräfte zugesprochen hat, aber eben

nicht als einen Selbstzweck, sondern als Mittel zum Zweck. Als Mittel,
um die Formen der sozialen Dynamik des privaten Lebens zu intensivieren

und gestaltend zu begleiten. Nicht an allen Orten darf und kann die

Verführung also stattfinden, städtische Öffentlichkeit ist kein Ort, an dem

das „ravissement de l'ecstase" seinen Ausdruck finden kann. (Auch dies

wäre zu bedenken: ob denn - wie bei Thomson - auf alle Bauaufgaben,
auf das Innen wie das Aussen unterschiedlos das Etikett „erotisch"
gedrückt werden mag.)

Da der Marquis und die schöne Mélite Erfindungen sind, wird ihre
Geschichte gleich zweimal erzählt. Das erste Mal geht sie „gut" für Mélite
aus: sie wiedersteht der Verführung; das zweite Mal geht sie „gut" für den

Comte aus: im Boudoir.6 In dieser doppelten Anlage wird die Moral der

ersten Geschichte (eine tugendhafte Frau widersteht allen Anfechtungen)
durch die zweite ad absurdum geführt, zugleich aber der Triumph der

Sinne gefeiert. Beide Geschichten zusammen ergeben eine nicht aufgelöste

paradoxe Struktur, sie führen den Leser und die Leserin in luxuriöse
Innenräume, um sie dort mit Marquis und Mélite allein zu lassen und

Fragen entstehen zu sehen, die nicht eindeutig beantwortet werden: ob es

denn tatsächlich eine nicht zu trennende Einheit von Geist, Seele, Sinnen

und Gefühlen gebe oder ob nicht vielmehr die kunstvolle Stimulation der

fünf Sinne durch entsprechend eingerichtete Räumlichkeiten und ihre

Präsentation durch den Hausherrn bereits so viel „ravissement" bereite,
dass die Frage nach der Liebe und nach dem Guten sich gar nicht (mehr)

zu stellen braucht. Beide Geschichten zusammen zielen damit - auch - ins

Zentrum der Auseinandersetzung des achtzehnten Jahrhunderts über die

„sensations" und ihrer Bedeutung für das Erleben und das Bilden von
Ideen in der „Maschine" Mensch.

1754 erschien in Paris der „Traité des sensations" des Etienne Bonnot de

Condillac. In diesem Text wurde die rigoroseste Ausformulierung sensua-

listischer Philosophie in Frankreich präsentiert. Condillac will den

Nachweis führen, dass es angeborene Ideen - fast - nicht gibt, was es -
vor allem - gibt, sind die Erfahrungen unserer Sinne und die Bildung der



Vorstellungen im Bewusstsein durch diese Sinneserfahrung, durch die

„sensations": „Le principal objet de cet ouvrage est de faire voir comment
toutes nos connaissances et toutes nos facultés viennent des sens".

Vorausgesetzt wird allerdings unabdingbar, dass es Kräfte gibt, die
Seelenkräfte nämlich, die diese Sinneserfahrungen in das Bewusstsein

vermitteln, les sens ne sentent pas, c'est lâme seule qui sent à

l'occasion des organes; et c'est des sensations qui la modifient qu'elle tire toutes

ses connaissances et toutes ses facultés".7

Um seine Theorie einprägsam vorzuführen, erfindet Condillac eine

Marmorstatue, der zwei Dinge gegeben sind: Sie kann Lust und

Unlustgefühle empfinden, sie besitzt also in gewissem Sinne eine Seele.

Aber: Die Marmorhaut verhindert zunächst jegliche Wahrnehmung.
Schritt für Schritt stattet Condillac diese Statue mit den fünf Sinnen aus,

um zu rekonstruieren, welches Bild der Welt für die Statue aus diesen

Erfahrungen jeweils resultiert.

Als erstes wird der Statue die Fähigkeit zu riechen gegeben. Über ihre

Wahrnehmung verschiedener Gerüche, solchen die „plaisir" (Lust) und

solchen die „douleur" (Schmerz, Unbehagen) bereiten, entwickelt die

Statue langsam das Vermögen sich zu erinnern und damit Selbst-

reflexivität. Zunächst aber ist sie im Moment der Geruchswahrnehmung
für sich selber nicht viel mehr als der Rosengeruch. Es folgt das Hören,
das gleichen Gesetzen unterworfen ist. Der Geschmack schliesslich bereitet

unserer Statue mehr Lust und Unlust als Riechen und Hören, weil die

Nahrungsaufnahme für unsere Existenz unabdingbar notwendig ist. Alle
drei Sinne geben der Statue aber keinerlei Aufschluss über die äussere

Welt, sie unterscheidet zwar, sie hat Erinnerung, aber dies alles bezieht

sich auf sie selbst. Hat Condillac bis hierhier die traditionelle Reihenfolge
der als „niedrig" geltenden Sinne eingehalten, so dreht er im folgenden die

Hierarchie um und besteht darauf, dass nicht der Sehsinn, wie üblicherweise

angenommen, der höchste Sinn sei, sondern der Tastsinn, denn

allein der Tastsinn verweise die Statue auf die Welt ausserhalb ihrer selbst,

der Tastsinn erschliesst die Welt der Objekte, er erschliesst damit den

Raum, ermöglicht überhaupt die „Idee" vom Raum.8 Tasten setzt

notwendigerweise Bewegung voraus, die Statue lernt also sich zu bewegen, sie

lernt Zusammenstösse zu vermeiden, sie sucht angenehme Körperkontakte
und vermeidet unangenehme.9 Ohne die Suche nach Lust und die

Anstrengung Schmerz zu vermeiden hätte die Statue also gar kein Verlangen
sich zu bewegen.

Jean-François de Bastides' Geschichte betitelt „La petite maison" kann in
ihren beiden Fassungen als kritische Illustration dieser Welterfahrung
durch die Sinne gelesen werden, denn Condillacs Theorie ist ja nicht frei

von Widersprüchen: wenn die Sinnesorgane der Seele bedürfen, um
überhaupt zu empfinden, wenn die Seele wiederum a priori Lust und Unlust zu
unterscheiden vermag, dann wird man sich fragen, wo denn die

Voraussetzungen für diese Fähigkeiten liegen und wie schliesslich überhaupt
noch vom Guten und vom Schlechten ausserhalb des Individiuums, also

gerade in Beziehung zur Welt der Anderen noch die Rede sein kann.

Die Situation der Verführung einer Frau durch einen Mann bietet alle

Möglichkeiten der Inszenierung genau dieser Fragen, dies um so mehr als

Bastide seine beiden Protagonisten als sehr selbstbewusste Vertreter ihres

Geschlechtes einführt. Der Marquis de Trémicour ist wunderbar, grosszügig

und „voll von Geist und Geschmack". Mélite legt gegenüber Männern
ein freies und ungezwungenes Verhalten an Tag, sie kommt ohne „galanterie"

aus, in Gesprächen ist sie eine angenehme Compagnie.10 Der

Marquis will sie gewinnen und er glaubt leicht gewinnen zu können.

Mélite besteht auf ihrer Tugendhaftigkeit, der Marquis hält dagegen, dass

sie im Grunde ihres Herzens gar nicht tugenhaft sein wolle. Schliesslich



lädt der Marquis sie in seine „petite maison", und Mélite willigt ein,
obwohl der Marquis bereits angekündigt hat, dass dieses Haus ihre
Widerstände besiegen werde.

Das kleine Haus liegt nach dem Willen des Autors am Ufer der Seine, reiht
sich also in die Gruppe der vielen kleinen „Maisons de Plaisance", die um
Paris im zweiten Viertel des achtzehnten Jahrhunderts entstanden."

Zu beiden Seiten des Vorhofes wird das Hauptwohngebäude von
Nebenhöfen eingefasst, in denen Tiermenagerien und Wirtschaftsgebäude
alles beherbergen, was für ein „vie délicate und sensuelle" notwendig sei.

Das Äussere des Hauses sei „d'une décoration simple" und entspreche
damit dem ländlichen Charakter des Gebäudes.12 Der ganze „éclat" also

liegt im Inneren des kleinen Hauses und als Mélite eintrifft, wünscht der

Marquis nichts sehnlicher als sie sofort in die „appartements" zu führen.
Mélite zaudert, sie will die umliegenden Gärten durchstreifen, der

Marquis wird ungeduldig und es passiert etwas, dass hinsichtlich unserer

Frage nach der Verführung bezeichnend ist: das erste Mal erlebt der

Marquis, dass ihm sein kleines Haus weniger teuer ist als der Besuch, den

er dort empfängt. Und noch schlimmer: anstatt sich auf das Betreten des

Hauses einzulassen, beginnt Mélite die Architektur des Hofes zu

diskutieren, verteilt Komplimente, erweist sich als kundig in der Kunst der

Proportionierung15 und zwingt den Marquis derart sich auf eine Strategie
der Verzögerung einzulassen - schliesslich ist er „plein d'esprit de goût"

- die sich im Inneren des Hauses noch fortsetzen wird. Dem Marquis
gelingt es endlich, Mélite in das Innere des Hauses zu führen. Durch das

Vestibül gelangen beide in den Salon, der bereits eine Überraschung für
Mélite bedeutet, sie schweigt in Bewunderung der kreisrunden Form
überwölbt „en calote", sie betrachtet die Holztäfer „couleur de blas", die
wunderschöne Spiegel einfassen und die Malereien der Supraporten mit galanten

Themen.14

Wir erfahren erneut, dass Mélite einen überaus gebildeten Geschmack und

Kenntnisse der Malerei und Dekoration besitzt, und gerade dies lässt ihren
inneren Widerstand zunehmend schwinden. So wie Bastide die Verführung

schildert, spielen also auf der Seite Mélites zwei Dinge unauflösbar
ineinander: sie besitzt Kenntnisse, über die andere Frauen nicht verfügten,
weil diese - wie Bastide betont sich nur der Galanterie gewidmet hätten -
und sie besitzt eine Empfänglichkeit für den unmittelbaren
Sinneseindruck. Mélite drückt ihre Bewunderung mit einer Bemerkung aus, die

den Absichten des Marquis eigentlich nicht entspricht: dies sei ihrer

Meinung nach nicht länger „une petite maison", dies sei wahrhaftig „le
temple du génie et du goût".15 Schlagfertig erwidert der Marquis, dass

derart das Asyl der Liebe aussehen müsse. Warum seien dann viele der

kleinen Häuser in einem derart schlechten Geschmack angelegt und

ausgestattet, fragt Mélite zurück und die Antwort des Marquis erinnert daran,

dass Eros, wie Diotima sagte, das „Gute für immer besitzen will" und dass

es mithin einen Unterschied zwischen dem unmittelbaren Begehren der

äusseren Erscheinung und der Erkenntnis des Wesens gäbe: die, die solche

Häuser besässen, würden nur begehren ohne aber wirklich zu lieben.16

Im gleichen Masse, in dem Mélite sich auf die Konversation mit dem

Marquis einlässt, die getragen wird einerseits von den unterschiedlichen

Interessen der beiden Protagonisten und andererseits ihrer gleichen
Bewunderung für die Ausstattung, steigt ihre Neugierde. Und da die Betrachtung

Freude, Überraschung und damit „plaisir" bereitet - wenn man sich

an die Statue Condillacs erinnert - ist Mélite nun bereit, weitere Räume zu
betreten.

Es kommt zu einer ersten Berührung, der Marquis nimmt ihre Hand,

geleitet sie in das folgende Schlafzimmer, dessen Dekoration gleichfalls
ausführlichst beschrieben wird, um schliesslich in ein Boudoir zu gelan-

Abb. 3 Maison de Plaisance, aus: J. F. Blonde],
Abrégé de l'Architecture, Paris um 1740 (Manuskript)
Abb. 4 Salon ovale, Hôtel de Soubise, Paris, Germain
Boffrand 1738

17



gen. Hier sind die Wände komplett mit Spiegeln verhängt, die Verbindungen

zwischen ihnen werden durch skulptierte Bäume überspielt, deren

Kronen sich teilweise über die Spiegelflächen verteilen. Die Spiegel
wiederum sind an einigen Stellen mit Gaze bedeckt, das Ganze ergäbe den

Eindruck sich in einem endlosen Wald zu befinden.17

Dies Boudoir ist ein erster wahrer Erfolg für den Marquis: „Mélite etoit
ravie en extase". Es folgen die Schilderungen von Bädern und weiteren

kleinen Räumlichkeiten und immer wieder wird die opulente Dekoration,
ihre Farbigkeit, ihre aufwendigen Materialien und vor allem ihre äusserst

kunstvolle und für Mélite äusserst geschmackvolle Behandlung vermittelt.
In diese Besichtigung sind zunehmend heftigere Auseinandersetzungen
über „désir" und Liebe verwoben, ein Ausflug in den Garten betört den

Geruch, unsichtbare Musikanten sorgen für Musik, schliesslich wird ein

Essen serviert: alle Sinne der Heldin werden aufs heftigste attackiert und

sie verstummt angesichts der Erkenntnis, dass sie genau das ungeheuer

bewundert, was für den Marquis Verführungsinstrumente sind. Dem

Marquis gefällt ihr Schweigen, er steigert seine Anstrengungen und sagt
ihr „les choses les plus spirituelles" (ein kleiner Kommentar des Autors
soll hier nicht übergangen werden, wir (die Männer), so sagt er, haben um

so mehr Esprit in der Gegenwart von Frauen, je mehr wir den ihrigen zum
Verschwinden bringen).18

In der zunehmend ungleichgewichtigen Situation, die sich zwischen dem

Marquis und Mélite entfaltet, ist das Ende der ersten Fassung eigentlich
schon angedeutet, trotz weiterer Bemühungen des Marquis, Mélite durch

die Ausstattung zu betören und zu gewinnen, trotz seiner Schwüre, er

werde ewige Treue halten und immer im gleichen Zustand der „tendresse"
und „passion" verharren, sind Mélites Zweifel und ihre Standfestigkeit
nicht zu erschüttern, sie verlässt das Haus.

Erst in der zweiten Fassung der Geschichte gibt sie nach, in einem kleinen

Boudoir ausgestattet mit chinesischen Lackarbeiten.

Auf den ersten Blick könnte man diese Erzälung, insbesondere natürlich
in der zweiten Fassung, als eine Hymne an die seduktive Kraft der

Architektur lesen. Aber: es gibt keinen einzigen Hinweis darauf, dass die

unmittelbare Wirkung der Umgebung auf die Sinne allein für die

Verführung ausreichend wäre: Melite ist empfindsam und kenntnisreich

und sie wäre nicht empfindsam, wenn sie nicht auch kenntnisreich wäre:

sie bewundert die gelungene Ausstattung und möchte ihre Bewunderung,
ihre „séduction" mit dem Marquis teilen, sie verwandelt die

Verführungsmaschine in einen „temple du génie et du goût" und erst als

sie erkennen muss, dass der Marquis ihre Haltung nicht (ganz) teilt,
verlässt sie das Haus. In der ersten Fassung der Geschichte siegt also die Idee

des Eros: da keine tatsächliche Erkenntnis möglich ist, da Mélite in der

Fülle der äusseren Eindrücke den Marquis zwar wiedererkennt aber nicht

erkennt, wendet sie sich ab. In der zweiten Fassung der Geschichte siegt

der Tastsinn. Dass dies ausgerechnet im Boudoir geschieht, ist bezeichnend:

dieser Raumtyp19 war exclusiv der Dame des Hauses als privatester

Rückzugsort vorbehalten und entsprechend „delikat" ausgestattet.

Wenn also überhaupt von einer „erotischen" Wirkung der Architektur

gesprochen werden kann, dann hat diese, zumindest in dieser kleinen

Geschichte, ihren Ort: den zurückgezogensten, privatesten und nur hier

„darf" die Dekoration den betörenden Charakter erreichen, der zum
Zusammenbruch des Widerstandes von Mélite führt: „La ménace etoit

terrible, et la situation encore plus. Mélite frémit, se troubla, soupira et

perdit la gageure".20 Die Bedrohung war fürchterlich also doch kein

„glücklicher Moment", kein lustvoller Sieg des Tastsinns, sondern implizit
die klassische moralische Warnung vor dem Verlust der Kontrolle über die

Sinne. So hätte der Autor die ganze sensuelle Szenerie in beiden

18



Geschichten nur entwickelt, um sie am Ende als das zu entlarven, was das

neunzehnte Jahrhundert dem „Rokoko" vorgeworfen hat, als irrational,
hedonistisch, extravagant kurz als perfekten Raum für „liaisons
dangereuses"?

Die bereits im achtzehnten Jahrhundert vehement geführte Diskussion um
die Angemessenheit der Rocaille und ihres Einflusses auf die gesamte

Innenausstattung schwingt hier sicherlich mit. Entscheidend aber bleibt
am Ende, dass Bastide die unwiderlegbare Stärke sinnlicher Eindrücke
anerkennt und zugleich mit seinen beiden Protagonisten Figuren geschaffen

hat. die vorführen, dass die Sinne nicht ohne „esprit", „âme" und

„goût" existieren. Nicht die Architektur ist hier erotisch, ihre Nutzung
beziehungsweise Betrachtung könnte in einer erotischen Situation enden:

ob man sich im „temple du génie et du goût" oder in einer „petite maison"
befinde, das ist genau die nicht aufgelöste Frage, der glückliche Moment
also - wieder einmal - unerfüllt hinausgeschoben.

Abb. 7 Jean Honoré Fragonard, „Liebesbriefe " aus
der Serie: „Fortschritte in der Liebe", 1771-1772

1 Péter Nädas, Von der Himmlischen und der Irdischen Liebe, Berlin 1994, S. 82.
2 Steven Holl, zitiert nach Christian W. Thomson, Bauen für die Sinne, Gefühl Erotik und Sexualität in
der Architektur, München New York 1996, S. 7.

3 Christian W. Thomson, Bauen für die Sinne, Gefühl Erotik und Sexualität in der Architektur, München
New York 1996, S. 7.

4 ebd., S. 13.

5 Péter Nädas, Von der Himmlischen und der Irdischen Liebe, Berlin 1994, S. 73f.
6 Jean-François de Bastide, La Petite Maison, veröffentlicht in: Le nouveau spectateur, 1758, 2, S. 361-
412. Nach dieser Fassung wird im folgenden zitiert. Eine zweite Fassung erschien 1763 in Paris in:
Contes de M. de Bastide, in 3 vol. vol II, 1, 47-88.
7 Etienne de Condillac, Traités des sensations, 1754, zitiert nach dem Reprint in der Ausgabe der
Œuvres complètes, Paris 1821-1822, Genève 1970, Bd. III, S. [3]
8 ebd., S. 105,: „II paraîtra sans doute extraordinaire à bien des lecteurs de dire que l'œil est par lui
même incapable de voir un espace hors de lui "und S. 124: „Du Toucher ou du seul sens qui juge par lui
même des objets extérieurs".
9 „ Un des premiers objets de sa surprise c'est sans doute l'espace qu'elle découvre à chaque instant
autour d'elle ....elle touche des nouveaux objets elle suspend ses mouvements pour mieux jouir des
sensations qui lui plaisent. ", ebd. S. 147.
10 La petite Maison,1758, S. 361.
11 Die Geschichte wird ohne Illustrationen veröffentlicht, Bastide erwähnt aber etliche Maler und
Innendekorateure der Zeit, um die Vorstellung der Ausstattung zu erleichtern, sie repräsentiert das, was
man gemeinhin mit „Rokoko " bezeichnet. Die Abbildungen in diesem Artikel sind als Begleitung
gedacht, entsprechen aber in den Details nicht den Beschreibungen des Autors. Dies betrifft sowohl den
Grundriss der Maison de Plaisance wie auch die Formen der Innendekoration.
12 ebd., S. 362-363.
13 ebd., S. 367f
14 ebd., S. 368f
15 ebd., S. 371.
16 ebd., S. 372.
17 ebd., S. 375. Die Dekoration würde also den auf Oppenords Stich wiedergegenen Eindruck des Blicks
in den Garten aus einem Sallon in das Innere verlegen und mit Hilfe der Spiegel die gleiche Weite des
Eindrucks erzeugen.
18 ebd. S. 398.
19 das Boudoir ist dem Namen nach schon um 1730 in Texten bekannt, kann aber erst nach 1760 in den
Plänen französischer Grundrisse nachgewiesen werden, vgl. Ed Lilley, The Name of the Boudoir, in:
Journal of the Society ofArchitectural Historians, 53, 1994, S. 193ff.
20 „La petite Maison " in der zweiten Fassung zitiert nach Ed Lilley, ebd., S. 198.

19


	La petite maison: oder Wer verführt eigentlich wen?

