
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Stil, Geschmack und Ornament : eine Konversation

Autor: Vollenweider, Ingemar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ingemar Vollenweider

STIL, GESCHMACK
UND ORNAMENT

Eine Konversation

Chloe: Trotzdem, Amadée, kann ich es immer noch

nicht recht verstehen, wie es dazu kommen konnte, dass

wir uns heute wieder an diesen Ornamenten erfreuen, da

die Menschen doch für so viele Jahre jede Freude daran

verloren hatten.

Amadée: Wie kommen Sie darauf?

Chloe: Sie haben mir doch selbst davon erzählt.
Amadée: Ich habe von einer Zeit gesprochen, in der es

eine Gruppe von Menschen gegeben hat, die den anderen

Menschen erzählt hat, dass es Zeit sei aufzuhören,

am Ornament Freude zu haben.

Chloe: Aber schauen Sie sich all die alten Fotos an,

diese Häuser und Strassen, diese Stahlmöbel und

Betonscheiben.

Amadée: Nun, die kleine Gruppe war ziemlich
überzeugend.

Chloe: Also hatte sie recht?

Amadée: Sie hat recht behalten, und darauf kommt es

an.

Chloe: Wenn es so einfach wäre, sässen wir heute doch

nicht in diesen grossartigen Sesseln?

Amadée: Eine kluge Frau hat einmal gesagt, dass der

Geschmack jede freie menschliche Reaktion regiere und

damit unsere Erlebnisweise präge. Und die Erlebnisweise

ist es, lieber Chloe, die das Verhalten und die

Ideen einer Epoche beseelt. Es ist nicht nur ihr entscheidender,

sondern zugleich ihr vergänglichster Aspekt.
Chloe: Sie wollen sagen: alles ist nur eine Frage des

guten Geschmacks, und der kommt und geht, wie die

Jahreszeiten oder das schlechte Wetter?

Amadée: Kosmische Legitimationen sind nicht meine

Sache. Allerdings ist Ihre Beobachtung, dass in der

natürlichen Lebenswelt das Prinzip der Verschiedenheit

und der Veränderung herrscht, natürlich richtig. Sie

mögen ein moralisches Problem mit dem scheinbar
frivolen menschlichen Bedürfnis nach Individualität und

Abwechslung haben, aber Sie wissen am besten, dass Ihr

Leben davon nicht frei ist.

Chloe: Da haben Sie recht, und doch bin ich weder ein

Tier noch eine Pflanze, sondern ein Mensch, mit der

Möglichkeit, ja der Notwendigkeit ausgestattet zum
Denken. Was ist mit meinen Ideen? Wir leben doch von

unseren Ideen.

Amadée: Die Ideen sind die Verhärtungen unserer
Erlebnisweisen, wenn sie durch das grobe Werkzeug des

Beweises behandelt und in das Schema eines Systems

gezwängt worden sind. Erstaunlicherweise scheinen Sie

zudem davon auszugehen, dass der Geschmack nur von
der rein subjektiven Wahl und von jenen geheimnisvollen,

vorwiegend sensuellen Reizen bestimmt wird,
also nicht unter die Botmässigkeit der Vernunft gestellt
ist. Aber Sie lassen es hingehen, dass geschmackliche
Erwägungen in Ihrem Verhalten beispielsweise gegenüber

anderen Menschen oder Kunstwerken eine Rolle

spielen. Diese Haltung, entschuldigen Sie meine Direktheit,

Chloe, ist doch naiv. Geschmack ist keine Laune...

Chloe: ...aber reicht der Sinn für das Schöne? Suchen

wir nicht Wahrheit? Ist es am Ende nicht wichtiger, was

gesagt, als wie es gesagt wird?
Amadée: Form oder Inhalt - das Fatale an ihrer Frage

ist, dass sie von einer eigentlich sinnlosen
Unterscheidung ausgeht, und natürlich sorgt Ihr aufgeklärt
schlechtes Gewissen dafür, dass sie darauf abzielt, dabei

nicht das Ethische, sondern ausschliesslich das Ästhetische

in Frage zu stellen.

Chloe: Und die Antwort?
Amadée: Sie können gar nichts sagen, ohne zu

entscheiden, wie Sie es sagen. Selbstverständlich sind für
das ästhetische Vermögen, das „Schöne" vom „Hässli-
chen" zu unterscheiden, die Handlungen von grösserem

Interesse, die mit einem höheren Bewusstsein für die

Form begangen werden. Aber selbst die Alltagssprache,
die nur auf den Gebrauch ausgerichtet scheint, kennt
heute die unterschiedlichsten Grade der Stilisierung.

144 trans ingemar vollenweider



Chloe: Aha, der Stil.
Amadée: Geschmack und Stil bedingen sich. Das eine

bildet sich nur am anderen.

Chloe: Ich bin in Ihren Augen wahrscheinlich nur der

arme lebende Beweis, dass diese Begriffe erfolgreich
aus dem Bewusstsein des kultivierten Menschen

gestrichen worden sind, denn wenn ich doch daran

denke, kann ich nicht anders, als den Stil als etwas

anhängendes Äusserliches zu sehen, der etwas wesentliches

Inneres verdeckt.

Amadée: Kennen Sie Cocteau? Er hat gesagt, einen
dekorativen Stil habe es nie gegeben. Der Stil sei die Seele,

und zu unserem Unglück nähme die Seele die Gestalt
des Körpers an. Demnach liegt der Stoff, das Thema

oder eben der Inhalt aussen, der Stil innen. Sie werden

die Kunst eines Shakespeare nicht erleben, Chloe, wenn
Sie nur das bedauernswerte Schicksal von Desdemona

beklagen. Leid verspürt nur, wer das Stück "Othello"
wie seine eigene Wirklichkeit erlebt und dabei unberührt

bleibt vom Kunstwerk. Der Gegenstand der Kunst ist

nur künstlerisch, in dem Masse, wie er nicht wirklich ist.

Chloe: Offensichtlich bezieht sich das Kunstwerk aber

auch auf die reale Welt. Auf unser Leben, die Erfahrungen,

die wir machen, unser Wissen oder die Werte, die

wir aufstellen. Ohne Geschichte gibt es nichts zu

erzählen.

Amadée: Natürlich bezieht sich die Welt, die durch das

Kunstwerk geschaffen wird, nicht auschliesslich auf sich

selbst. Das wesentliche Merkmal des Kunstwerks aber

ist, dass es nicht zu einer begrifflichen Erkenntnis im
wissenschaftlichen oder philosophischen Sinne führt,
sondern zu einem sinnlichen Erkennen. Das Wissen, das

uns die Kunst vermittelt, ist das Erlebnis der Form des

Wissens, nicht aber die Kenntnis einer Sache.

Chloe: Ich verstehe. Für das autonome Kunstwerk, das

wohl gar kein klar bestimmbares Mass von Inhalt
enthalten kann, mag diese Auffassung vielleicht die

einzig mögliche sein. Wie steht es dann aber mit den

Gegenständen des Gebrauchs oder mit der Architektur,
die Lebenswirklichkeit nicht nur als Stoff entlehnt,
sondern Teil davon ist, ja sie eigentlich erst ausmacht?

Amadée: Die "Funktion" ist natürlich das Zauberwort,
auf das Sie anspielen und das für all die Dinge unserer

Alltagsrealität, also die Gebrauchsgegenstände, das präzis

definierbare Mass an Inhaltlichkeit, an Sachlichkeit
liefern soll. Ihre Haltung, Chloe, schuldet der kleinen

Gruppe Dank, von der wir anfangs gesprochen haben

und die wir gerne die Avantgarde nennen können. Die

Avantgarde ist wirklich fasziniert von der radikalen

Rationalisierung der Funktion: von der ökonomischen,
wissenschaftlichen und technischen Organisation und

davon abgeleitet, von der politischen Instrumentalisierung

als soziale Utopie. Die Kunst zu scheiden von allen

anderen menschlichen Äusserungen, die fortan
ausschliesslich materiellen Entstehungsmechanismen
unterworfen sein sollen, wird zur historischen Operation.
Sie geht vom Verständnis aus, dass das Kunstwerk eine

persönliche Expression, also eine Privatangelegenheit
des Künstlers und deswegen niemandem verantwortlich

ist, hingegen der Gebrauchsgegenstand dem Primat des

verallgemeinerbaren lebenspraktischen Gebrauchswertes

unterliegt, also ein Bedürfnis abdeckt und deswegen

einem jeden verantwortlich ist und allen zu gefallen
hat.

Chloe: Was ist daran falsch? Architektur ist nicht
Kunst.

Amadée: Diese Einschätzung ist so banal wie trügerisch,

denn die Vermutung liegt nahe, dass diese kategorische

Trennung auf lange Sicht beiden Branchen glei-
chermassen schlecht bekommen ist.

Chloe: Bleiben wir bei den Dingen, die die Welt des

Alltags verändert haben. Für Sie, Amadée, ist Geschichte

vor allem ein ästhetisches Problem. Das Problem

jener Zeit aber ist das Problem der „Grossen Zahl".

STIL, GESCHMACK UND ORNAMENT tianS 145



Amadée: Ja, das Ziel ist das industrielle Produkt:

geplant von einer wissenschaftlichen, kühlen Vernunft,

produziert durch die Maschine, ohne persönliche Spur,

für eine neue Gesellschaft, die klassenlose, anonyme
Massengesellschaft. Die Möglichkeit eines
wissenschaftlich gesteuerten Prozesses der Formschöpfung,
der aus Angst vor den zufälligen Wünschen des

Menschen an die objektiven Massgaben der Funktion
delegiert wird, bleibt selbstverständlich Suggestion.
Zwar wird kein prinzipieller Unterschied gemacht
zwischen Schreibmaschine, Flugzeug oder Haus,
obwohl für letzteres die technisch ergonomische Definition
nicht gelingen will und das handwerklich hergestellte
Unikat natürlich die Regel bleibt, aber ohne ästhetischen

Willen wird auch die Funktion nicht zur Form. Dass sich

andererseits hinter dem abstrakten Begriff der

Massengesellschaft noch immer Menschen, einzelne Individuen

verbergen, die als solche in ihrer alltäglichen
Lebenswirklichkeit weiterhin die Möglichkeit zur Entfaltung
ihrer Subjektivität suchen, wird von der neuen Kulturelite

leichthin übersehen, oder zum Anlass genommen,
erzieherisch einzugreifen.

Chloe: Bewusstseinsverzögerungen zwischen
Kulturschaffen und Gesellschaft hat es zu allen Zeiten

gegeben.

Amadée: Nur, dass unsere Akteure nicht mehr für eine

elitäre, beispielsweise höfisch geprägte Kultur arbeiten,
sondern nach eigenen Angaben an den Grundlagen für
eine neu zu schaffende Massenkultur. Die Werkbundparole

von der "Form ohne Ornament" wirkt pathetisch,

wenn sie eine bewusst asketische Haltung fordert,
Askese aber stets eine essentiell aristokratische Haltung
ist, die nur ethischen Wert hat für den, der auf etwas

verzichtet, das er hat oder haben könnte. So einfach ist

zu erklären, warum die neue Form zu dem geworden ist,

was sie gerade nicht sein wollte: zum Kennzeichen eines

elitären, exklusiven Geschmacks, der die mit Verachtung
straft, deren primitives Empfinden sich noch immer in
den Untiefen des Ornamentalen bewegt.

Chloe: Ich staune, dass Sie, als Anwalt des Ästhetischen,

diese soziologische Debatte führen.
Amadée: Ich bestreite den Zusammenhang nicht. Er

gestaltet sich nur komplexer, als der moderne Mythos es

wahrhaben wollte. Eigentlich, Chloe, ist die abstrakte

Form doch das Resultat einer Haltung, die im
Wirtschaftlichen und Technischen den ersten Beweggrund

aller geschichtlichen Vorgänge gefunden zu haben

glaubt und daraus folgert, dass alle Kulturformen
gewissermassen der mimische Ausdruck der jeweiligen
Produktionsverhältnisse sein müssten. Das grundsätzliche

Missverständnis, die Existenz des Allgemeinen mit
der Erscheinung des Abstrakten zu verwechseln, ist aber

ein ästhetisches. Denn war es nicht gerade das Wesen

der existierenden ornamentalen Kunsttypen, dieses

Spannungsverhältnis zwischen dem Allgemeinen und

dem Individuellen austragen zu können?

Chloe: Ornamentale Kunsttypen, Sie meinen wohl das

Kunstgewerbe? Ihnen geht es also um die Rettung des

Kunstgewerbes?

Amadée: Ich weiss, Chloe, dieser Bastard ist mindestens

so lange tot gesagt wie das Ornament. Aber sehen

Sie, gerade die inhaltslose, anhängende, also unselbständige

Werkschöpfung des Ornaments ist weniger, als alle

anderen Kunstgattungen, von subjektiv gestimmten
Künstlerlaunen beherrscht und bringt die allgemeinen
Gesetze des Kunstwollens objektiver zum Ausdruck, als

diè hochgradig individualistischen Manifestationen der

„grossen" Kunst. Das lässt sich bis auf sein strukturelles
Wesen hin zurückführen. Das Wesen der ornamentalen

Kunst gründet in seiner Abstraktheit. Jedes Element

wird nicht als Gegenstand selbst abgebildet, sondern in
einem linearen Zusammenhang einer vorgegebenen

geometrischen Ordnung eingefügt. Stilisierung bedeutet

Umformung des naturgegebenen Vorbilds nach formalen

Prinzipien, im Sinne einer abstrahierenden, auf die

wesentlichen Grundzüge reduzierten Darstellung.
Chloe: Ornamentkunst ist abstrakte Kunst?

Amadée: Eine geistig-formale Auseinandersetzung mit
der sinnlich wahrnehmbaren Lebenswirklichkeit. Der
klassischen Ornamentik der Griechen geht es um das

Spannungsverhältnis zwischen organisch-belebter Form
und abstrakt-geometrischer Ordnung. Der Grund für die

ewige Aktualität der antiken Formen liegt in der

ausgleichenden Wirkung dieser Simultanität.
Chloe: Sie stellen hohe Ansprüche an das Einfühlungsvermögen

einer ganzen Gesellschaft.

Amadée: Gerade das Ornament kommt jedermann
nahe. Das lässt sich schon daran ersehen, dass es der

Nachahmung allemal eher erreichbar scheint, als die

anspruchsvolle grosse Kunst. Die griechische Kunst
bezieht wie keine andere pflanzliche, tierische und
menschliche Formen in die an sich geometrische Ordnung
ihrer Ornamentik ein, ohne dass damit etwas anderes

ausgesprochen wird, als die Auseinandersetzung
zwischen der Anschaulichkeit der zufälligen Naturform und

der Abstraktheit der ideellen Ordnung. So entwickelt sie

eine freischwebende Formensprache, die rein aus sich

selbst verständlich ist und eben nicht primär auf einen

Sachinhalt oder eine symbolische Bedeutung ausgerichtet

oder angewiesen ist.

Chloe: Geht die Avantgarde nicht einfach einen Schritt

weiter, indem sie das mimetische Prinzip der

Nachahmung ganz überwindet und an die Unmittelbarkeit der

Wirkung glaubt, wie sie von der abstrakten Form

ausgeht?

Amadée: Über welches Bild müssen Sie mehr wissen,

um bei dessen Betrachtung nicht in einen Zustand

stumpfsinnigen Glotzens zu verfallen, über das

schwarze Quadrat von Malewitsch oder ein Portrait von
Vermeer? Der abstrakte Künstler ist stolz darauf, dass

der Betrachter soviel über seine Kunst wissen muss, wie

er selbst.

Chloe: Sie hinterfragen die Legitimation des Abstrakten

für die moderne Form und erinnern an das dafür

geopferte komplexe Wesen des Ornamentalen und die
vermittelnde Funktion des Kunstgewerbes. Aber nie ist
die Distanz zwischen der Welt und dem sinnsuchenden

Menschen und die Spannung, die das Schöne unter

146 trais INGEMAR VOLLENWEIDER



seinen veränderten Produktionsbedingungen auszuhalten

hat, grösser, als in jener Zeit. Ist es nicht
unausweichlich, dass die Avantgarde gerade vom ästhetischen

Standpunkt aus eine Kultur ablehnt, die diese

Kunstformen pervertiert, sie vom Fliessband produziert und

sie geniesst wie Biskuits zum Vieruhrtee?

Amadée: Mir liegt es fern, die Logik der Ereignisse in

Frage zu stellen und ich bin gerne bereit, wie Sie sich

vorstellen können, anzunehmen, dass selbst der heroische

Versuch, endlich aus der scheinbar willkürlichen,
irrationalen Abfolge der historischen Formen und

Stilarten herauszutreten, seinerseits nicht anders, als aus

einem historischen Zwang zur Veränderung, einer
veränderten Befindlichkeit zu erklären ist: aus der Faszination

für das Neue der frischen, unverbrauchten Form der

technischen Arbeitswelt und aus der Verachtung für das

Alte des antiquierten bürgerlichen Interieurs. Ihre Deutung,

Chloe, dass die Avantgarde mit ihrem Feldzug
gegen das Ornament das Schöne vor dem Menschen retten

will, ist nicht ohne Reiz, verhamlost aber die Umstände

insoweit, als das Ornament Grundbedingung einer

Lebenshaltung ist, die für die Schrittmacher der neuen

Kultur als nicht mehr möglich, ja als kulturfeindlich gilt:
der Wille zum Schönen als Bestätigung, ja als Bestärkung

des eigenen Seins. Die Möglichkeit zum Schönen

ist an das Erkennen des Schönen gebunden - wie Ortega

y Gasset es knapp formuliert hat: ich erkenne nur, was

ich kenne - und Voraussetzung für den Genuss des

Schönen ist die Forderung nach dem Wert. Das eigene
Leben soll sich lohnen und bejaht werden können.

Chloe: Für den modernen Menschen soll sich das

Leben nicht lohnen?

Amadée: Er soll sich eingebunden fühlen in die

vernünftig organisierte Gesellschaft. Stellt er sich die

Frage nach dem Sinn des Lebens, beinhaltet sie weniger
den Aspekt der Wertforderung, sondern fragt zuerst nach

Zweck oder Bedeutung. Der Fragende versteht sich

letztlich nur als Mittel für bestimmte, fremde Zwecke.

Die gefestigte Persönlichkeit des autonomen bürgerlichen

Menschen dagegen nimmt die kapitalistisch
industrialisierte Welt durchaus als eine brutale, ihm fremd

gegenüberstehende Welt wahr, in der er die Distanz
zwischen sich und seinem eigenem Leben überwinden

muss, damit ihm die Identifikation mit sich selbst

gelingt. In diesem Sinne können die industriell
produzierten Gegenstände des Gebrauchs erst durch die

„wertvolle", nämlich ästhetische Bearbeitung zu solchen

der Kultur werden.

Chloe: Sie meinen also, das Ornament ist nicht nur das

Opfer eines Kampfes gegen die vermeintlich degenerierte

Kultur des Bürgerlichen, sondern gegen die Idee

von Kultur überhaupt?
Amadée: Die Theorie des destruktiven Unbehagens in

der Kultur, die durchaus auf die barbarischen Aspekte
des aufklärerischen Vermächnises hindeutet, stammt von
Freud, und die Einsicht, Fortschritt, wie ihn die

Moderne predigt, nur als einen Fortschritt des

Verstandes und demnach als eine neue "Barbarei" über die

"Wildheit" der Anfänge zu verstehen, haben schon die

Klassiker der Aufklärung in Worte gefassl. So gesehen,

Chloe, fällt der Vorwurf der Barbarei also in einem

doppelten Sinne tatsächlich auf die zurück, welche ihn

gebrauchen, um die bürgerliche Kultur abzuurteilen und

zu exekutieren. Ich lese Ihnen dazu noch etwas vor:

„Allzulange lag der Akzent auf dem Schöpferischen. So

schöpferisch ist nur, wer Auftrag und Kontrolle meidet",
und weiter: „Der Durchschnittseuropäer hat sein Leben

nicht mit der Technik zu vereinen vermocht, weil er am

Fetisch schöpferischen Daseins festhielt. Man muss

schon Loos im Kampfe mit dem Drachen 'Ornament'

verfolgt, muss das stellare Esperanto Scheerbartscher

Geschöpfe vernommen oder Klees 'Neuen Engel',
welcher Menschen lieber befreite, indem er ihnen nähme,

als beglückte, indem er ihnen gäbe, gesichtet haben, um
eine Humanität zu fassen, die sich an der Zerstörung
bewährt". Das stammt von Walter Benjamin, geschrieben

im Jahre 1930.

Chloe: Klingt wie die apodiktische Beschwörung dessen,

was noch kommen sollte.

Amadée: Der Krieg hat vieles beschleunigt, aber ich
bin weder Historiker noch Psychiater. Der Name Adolf
Loos fällt hier logischerweise. Denn Loos vereinigt in
seinen Schriften zwei Tendenzen mit umgekehrten
Vorzeichen zu einer Allianz, die das ambivalente Wesen

der Avantgarde und deren Einstellung zur Welt ein ganzes

Jahrhundert hindurch prägen sollte: der Glaube an

die Zivilisation, als Fortschreiten der geistigen Entwicklung

des Menschen, und das Misstrauen gegenüber der

Kultur, die zerstört werden muss, um wieder in einen

urprünglichen, vorkünstlerischen Zustand zurückzufinden.

Adolf Loos' Deutung der Kulturgeschichte als

ein notwendiger Weg weg vom Ornament, oder wie er
selbst sagt: „evolution der kultur ist gleichbedeutend mit
dem entfernen des ornaments aus dem gebrauchsgegen-

stande", bringt das zum Ausdruck und leistet gleichzeitig

Grundsätzliches für die Verbannung des

Ornaments, obwohl oder gerade weil dieses intellektuelle
Konstrukt keinem kunstwissenschaftlichen Anspruch
standhält.

Chloe: Ich bin sicher, Sie werden es mir erklären.

Amadée: Für Loos steht der „Papua" als primitiver
Ureinwohner, der triebhaft seinen Körper bemalt, um
sich seines „in-der-Welt-Seins" zu versichern, sinnbildlich

für die unterste Stufe der menschlichen Entwicklung.

Zielsicher plädiert er in der Folge für das Überwinden

dieses Instinkthaften, das immer erotischen

Ursprungs sei, zugunsten höherer Fähigkeiten, die eben

geistiger Natur sein müssen. Der Diffamierung des

Sinnlich-Emotionalen folgt die Degradierung des

Ornaments als dessen unmittelbar fäkaler Ausdruck: „Das
erste ornament, das geboren wurde, das kreuz, war
erotischen Ursprungs. Das erste kunstwerk, die erste
künstlerische tat, die der erste künstler, um seine

überschüssigkeiten los zu werden, an die wand schmierte".

Ohne lange in der Kunstgeschichte zu blättern, stellt

man fest, dass sich einiges getan hat, seit der erste

Mensch seinen Körper bemalt und die Felswände seiner

Höhle bekritzelt hat. Dass Loos selbstverständlich

STIL, GESCHMACK UND ORNAMENT 1»TS 1 47



davon ausgeht, dass sich das existentielle Bedürfnis,
welches er selbst darin erkennt, einfach ins Geistige
sublimieren lässt, überrascht nicht mehr. Aber die eigene

geistige Verkrampfung, die ihn über die Tatsache

hinwegsehen lässt, dass sich aus dem vielleicht ursprünglich

dumpfen Trieb offensichtlich über Jahrhunderte ein

hochkultiviertes Bewusstsein für das Ornament, oder

wie angedeutet, ein komplexes System der Ornamentik
entwickelt hat, ist doch leicht irritierend, finden Sie

nicht, Chloe?

Chloe: Sie können Adolf Loos so etwas wie eine

kritisch abgesicherte Wertungsgrundlage absprechen
und die Emotionalität seiner Argumentation darauf

zurückführen, dass es sich dabei letzlich um Angelegenheiten

seines subjektiven Vermeinens und Gefallens

handelt, aber Loos besteht durchaus auf den Kulturanspruch,

wenn er sagt, dass ihm und mit ihm „allen
kultivierten Menschen" das Ornament die Lebensfreude

nicht zu erhöhen vermag. Für Loos ist die Uniformität
der gültige Ausdruck der anonymen Gesellschaft und die

Ornamentlosigkeit Zeichen geistiger Kraft.
Amadée: Es walte der allgemeingültige, rationalistische

Geist. Ihm haben sich die Menschen mit ihren
persönlichen Wünschen und Sehnsüchten, die nur egoistisch
und kompliziert sein können, unterzuordnen, denn er
organisiert die Welt vernünftig und daher schön! Vielleicht

liegt das Missverständis dort, dass die Philosophen der

Moderne, die Zerstörung als einzig mögliche Rettung
und als notwendigen Schritt hin zu einer besseren Welt
verstanden haben wollten - Ernst Bloch spricht von der

„positiven Barbarei", damit „man merke, was danach

noch reichlich zu erwärmen übrig bleibt" - und dabei

nicht gemerkt haben, dass die Architekten schon längst

am Ziel ihrer Träume angekommen waren. Ich spreche

von dieser modernen Veranlagung, weil sich daraus

notwendigerweise tatsächlich wieder eine Kultur, nur eben

eine „andere" Kultur entwickeln sollte, deren ästhetische

Mentalität durch ein gebrochenes Verhältnis sowohl zur
Welt, als auch zum Schöpferischen geprägt ist.

Chloe: Das gereicht ihr in Ihren Augen natürlich nicht

zum Vorteil.
Amadée: Sie haben die Fotografien vor sich. Die

Unscharfen der modernen Argumentation, welche diesen

Prozess begleiten und ihrerseits schon von der
unausweichlichen Rückkehr des Ornaments künden, sind

heute offensichtlich. Rückblickend erscheint die falsche

Einschätzung der menschlichen Situation als fahrlässig,

wenn nicht zynisch, und die Disqualifizierung der

bürgerlichen Kultur erfolgt angesichts des danach

Vollbrachten allzu überhastet.

Chloe: Das Leben rächt sich?

Amadée: Die ästhetischen Leitbilder werden für das

Moderne Projekt selbst zum Hindernis, als sich in der

zweiten Halbzeit des Jahrhunderts das schöpferische

Temperament und die Einstellung zur gestaltenden
Lebenswirklichkeit schon wieder zu wandeln beginnen.

Chloe: Die Zweckform wird zum Stil?

Amadée: Natürlich, was sonst.

Chloe: Und natürlich aus lauter Langeweile?
Amadée: Vielleicht beginnt alles aus Langeweile, aber

das hatten wir schon. Sehen Sie, auch wenn anfänglich

vor allem die „technische" Funktion, also das Material
und die Fertigungsmethoden, denken Sie an den Stahlbau

oder die Erfindung des Betons, die neue Form messbar

beeinflussen, verliert ihr Mythos für den Prozess der

Formschöpfung von alleine an Relevanz. Die Logik des

Alltags transformiert die Errungenschaften der modernen

Organisation ganz selbstverständlich in lebbare
Normalität und die Struktur der modernen Technik und

Arbeitswelt wird ohnehin von sichtbar mechanischen

Prinzipien zunehmend abgelöst durch unsichtbar
elektronische. Der „Wille der Funktion" wird endgültig zur

mythischen Projektion des intellektuellen Entwerfers.

Unter Ausschluss der normativen Kraft der traditionellen

"I48 'rrans ingemar vollenweider



Kunsttypen führt sie daher, entgegen den ursprünglichen
Absichten, tatsächlich zu einem diffusen Prozess der

Formfindung, der erst recht, weil jetzt unbewusst, der

individuellen Stimmung und Vorliebe des Entwerfers

ausgesetzt ist.

Chloe: Das ist Ihre Deutung des modernen Stilpluralismus

in der Architektur gegen Ende des letzten Jahrhunderts?

Amadée: Alle diese Tendenzen bleiben, selbst wenn sie

sich teilweise aus der bewussten Abkehr vom Modernen

Projekt konstituieren, dessen geistigem Erbe schicksalhaft

verpflichtet. Das historische Stilzitat der sogenannten

Postmoderne kritisiert die phantasielose, ästhetisch

verarmte Zweckform, spekuliert selbst aber auf den

Verfremdungsfaktor der geistreichen, alles zersetzenden

Ironie, die weder die Aura des traditionellen Werkes,

also seine Struktur und Wirkung, noch die eingeklagten
Sinnforderungen des modernen Menschen zur Kenntnis

nehmen will. Die Dekonstruktivistische Moderne lehnt

zwar die Erzählung von der Wahrheit der absoluten

Vernunft ab, verfolgt aber in kindlicher Einfalt, ganz in

der Tradition des Modernen Projekts, ein Konzept der

Formschöpfung, das wieder unter dem scheinbaren

Ausschluss persönlicher Autorenschaft mit kartographischer

Akribie jetzt eben nicht mehr die rationalistisch

gesteuerten Produktionsverhältnisse, sondern die chaotisch

strukturierten Gesellschaftsprozesse mimetisch zur

Abbildung bringen will. Bleibt der Mainstream der

treuen spätrationalistischen Moderne, die nur widerwillig

zur Kenntnis nimmt, dass sie zum Stil geworden
ist. Mit hilfesuchendem Blick auf die esoterisch aufgeladenen

Manifestationen zum Minimalen in der Kunst,
versucht sie aus dem wenigen, was geblieben ist, dem

Material, seinen Oberflächenreizen und den letzten

bescheidenen Entwicklungsschüben der Technik eine

poetische Überformung ihrer limitierten formalen Mittel.
Chloe: Immerhin scheint am Ende des Jahrhunderts

das Ästhetische wieder Konjunktur zu haben.

Amadée: Es genügt Ihnen sicher nicht, wenn ich
einfach behaupte, dass die angesprochene Stilvielfalt einen

ästhetischen Relativismus vorbereitet, mit dem auch die

Chancen für den Umgang mit dem Ornamentalen wieder

steigen, tatasächlich verändert die Konfrontation mit
dieser beispiellosen Inflation formaler Schöpfung die

Einstellung gegenüber dem Problem der Form

grundlegend. Bei soviel Design, das so schnell wechselt

wie die Werbung oder das darin verkaufte Lifestyling,
verliert das allen Strömungen gemeinsame, utopisch
zerstörerische Kriterium der Andersartigkeit irgendwann

an Relevanz.

Chloe: Also nicht Langeweile, sondern Erschöpfung
macht sich breit.

Amadée: Zunächst ist anzufügen, dass sich mittlerweile

auch die Welt, in welche diese Werke fallen,
verändert hat. Sie ist nicht mehr geprägt von bequemer
Gewohnheit und friedvoller Einheitlichkeit, sondern

erscheint gebrochen und fremd, dem vereinheitlichenden

Blick gewohnter Erwartung längstens entzogen. In

diesem Kontext wirkt die ästhetische Dissonanz nicht

einmal mehr als präzis eingesetztes Mittel der Verweigerung,

sondern logischerweise nur noch als beliebige

Multiplikation der Umstände, und die emblematisch

neuen Ordnungen sind bald schon Teil der allgemeinen

Unordnung.
Chloe: Das Defizit an kritischem Vermögen, das sichtbar

Unzeitgemässe muss doch gerade das Moderne Projekt

in einen akuten Handlungsnotstand versetzen?

Amadée: Es dauert lange, bis es den selbst als solchen

verspürt. Die frustierten Identifikationsversuche einer

entfremdeten Gesellschaft helfen nach. Die privatisiert
ihre ästhetischen Sinnforderungen im industriell
produzierten Kitsch und projiziert sie in die Ersatzwelten der

elektronischen Medien oder der organisierten Freizeit.
Ihre letzten kollektiven Aufgaben schliesslich delegiert
sie an die marktorientierten Dekorateure des „interior-
designs". Der Architekt, der seine technische und

kunstgeschichtliche Ausbildung längst seiner dilletierenden
Kiinstlerattitiide geopfert hat, ahnt um die ästhetische

Banalität und Beliebigkeit seiner reduktionistischen

Operationen, in denen sich das Durchschnittliche nicht
mehr vom Ambitionierten unterscheiden lässt, und realisiert,

dass unter diesen Voraussetzungen auch seine letzte

und eigentliche Aufgabe, die Arbeit an der
städtebaulichen und architektonischen Form, für die Gesellschaft

als überflüssig und verzichtbar erscheinen muss.

Chloe: Sie sprechen von den äusseren, sozialen und

ökonomischen Bedingungen, wie steht es aber um die

innere Verfassung, wie kehrt das Moderne Projekt denn

aus seinem ideologischen Schmollwinkel zurück in die

reale Wirklichkeit?
Amadée: Dabei hilft natürlich die von Ihnen vermutete

Langeweile und eine entsprechend veränderte

Wahrnehmung, oder eben Erlebnisweise von Welt, die genug
hat von den leeren Transzendenzgebärden der asketischen

oder expressionistischen Abstraktion, dafür plötzlich

Lust auf die ganze Komplexität der profanen

Alltagswirklichkeit, die keine Angst verspürt vor der

schlechten Qualität des Lebens, sondern Neugier für die

Echtheit der Gefühle und Empfindungen, und die nicht

mehr dem automatischen Zwang zur Andersartigkeit
unterliegt, sondern Ehrfurcht entwickelt vor dem Zauber

der noch erkennbaren Identität. Der schöpferische
Mensch entdeckt das, was er aus dem Blick verloren hat

und nicht mehr kennt, das Nächste, das Eigene.

Entsprechend gross ist der Wunsch, mit dem
architektonischen Werk in diese erfahrbare Realität wieder präzise

einzugreifen, das heisst, wieder Teil dieser, und

nicht einer „anderen", nur durch den hermetischen
Diskurs erzeugten Wirklichkeit zu sein.

Chloe: Aber hatte das Moderne Projekt überhaupt die

Mittel und Strategien, um in diesem Sinne wieder
handlungsfähig zu werden?

Amadée: Der Architekt der Jahrhundertwende traut
dem modernen Erbe nicht mehr uneingeschränkt und er
ist nicht alleine. Durch das ganze zwanzigste Jahrhundert

hindurch hat es neben der abstrakten auch immer
eine Tradition der gegenständlichen Kunst gegeben, die

jetzt, vor allem über das abbildende Medium der

STIL, GESCHMACK UND ORNAMENT teils 1 49



Fotografie, eine wahre Sucht nach der Hyperrealität des

Alltags kultiviert. Instinktiv revidiert diese Kunst auch

ihre Haltung gegenüber dem Schöpferischen und
relativiert den immanenten Reflex des „Erfindens"
zugunsten einer Mentalität des „Kennens". Das

Realistische der Dokumentation tritt in eine ungeahnte
Konkurrenz zum Phantastischen der Fiktion. Die

Behauptung des Allgemeinen, das immer begrifflicher
Natur ist, wird erweitert durch die Beschreibung des

Individuellen, das erst in der konkreten Anschauung
existiert. Die Suche gilt also der Differenz im Gleichen.

Und die Unterschiede des Gleichen wahrnehmen, lieber
Chloe, heisst, das Ornament wahrnehmen. Denn der

wirkliche Sinn der Verschiedenheiten, wie sie durch das

Ornament und den Stil erzeugt werden, liegt gerade

darin, dass sie Unterschiede markieren, wo sonst keine

wären.

Chloe: Für Sie steht also das Ornamentale allgemein
für das Erlebnis von Welt als ästhetisches Phänomen.

Amadée: Die Welt „ist" letztlich ein ästhetisches

Phänomen. Für das Werk, welches in diese Welt kommt,
bedeutet dies andererseits, dass das Ornament immer

stattfindet, entweder als komplexes Resultat einer
ästhetischen Auseinandersetzung oder als banaler Rest einer

moralischen Verdrängungsleistung.
Chloe: Die von Ihnen beschriebenen Bewusstseinsver-

schiebungen scheinen fundamentalen Charakter zu
haben, erklären aber noch nicht, wie der moderne Architekt

sich an die Arbeit für ein neues Ornament gemacht
hat.

Amadée: Das hat, wie Sie wissen, zu Beginn des letzten

Jahrhunderts schon der Jugendstil versucht, welcher
der modernen Suggestion erliegt, ein originäres, völlig
neues Ornament erschaffen zu können, sich letzlich aber

in seiner symbolistisch-geschmäcklerischen Willkür
erschöpft. Die expressionistische Moderne wirkt noch

einiges hilfloser, als sie feststellt, dass die ornamentalen

Reize der Materialoberfläche nicht ausreichen für die

Durchbildung eines Raumes oder eines ganzen Gebäudes

und daher beginnt, die traditionell ornamentale

Aufgabe, den an sich indifferenten Wandflächen und

Decken einen bestimmten Massstab zu geben, an

Gitterungen, Stabwerke und Lattenroste zu übertragen, die in
ihrer Form wohl an technische Konstruktionen erinnern

sollen. Die Einsicht in die Unzulänglichkeiten dieser

surrogathaften Abkürzungsstrategien und das Bewusst-
sein für die Unausweichlichkeit des Stils und des

Ornaments bringen einen Prozess in Gang, im Laufe dessen

der moderne Architekt beginnt, seine konservative
Modernität zu überwinden - sein Beharren in einer Tradition,

mit der er sich unauslöslich verbunden fühlt, weil
er nicht anders kann - und sich die Möglichkeit eröffnet,
eine eigentlich „objektive" Haltung gegenüber dem

Problem der Form zurückzugewinnen.
Chloe: Sehr komisch.
Amadée: Sie haben nicht gezögert den Historismus des

19. Jahrhunderts als pervers und degeneriert abzutun,

Chloe, dennoch schlage ich vor, seine Haltung nochmals

genauer zu betrachten, denn sie nimmt Grundsätzliches

voraus. Der Historismus ist alles andere als konservativ.

Er realisiert den Verlust der echten Tradition, seine

ahistorische Situation, in aller Klarheit. Entsprechend
sieht er die historischen Formen von aussen, als eine

Auswahl von Möglichkeiten, die man nach Belieben

ergreift oder liegen lässt, als etwas Objektives. In diesem

Sinne ist der Historismus die eigentlich kohärente

Architektur zum Materialismus der Technik und der

Wissenschaft. Der Historismus ist die begriffliche
Eroberung der Vergangenheit, wie Technik und
Wissenschaft die begriffliche Eroberung der Natur und

der Naturkräfte bedeuten und damit ist er
selbstverständlich auch „der Ausdruck seiner Zeit".

Chloe: Also kein neues Ornament, sondern ein neuer
Eklektizismus.

Amadée: Nicht so schnell, Chloe. Das grosse Ideal,
dem die bürgerliche Gesellschaft nachgelebt hat,
existiert heute nur noch in seinen vielen kleinbürgerlichen

Diffusionen. Der symbolische Gehalt der Form
erscheint relativiert. Die neuen Operationen im Raum-

Zeit-Kontinuum zielen nicht mehr auf die jeweils
richtige, gesellschaftlich legitimierte Wahl eines

symbolischen Ideals wie noch im Historismus, der sich

zwar nicht, wie naiver Weise oft behauptet, dadurch

einfach in eine bestimmte Vergangenheit
zurückversetzen, sich aber durchaus ihrer stärkenden Erinnerung

für die Gegenwart versichern wollte.
Chloe: Sondern?

Amadée: Nach den Verausgabungen der letzten zwei

Jahrhunderte, den vielen abgebrochenen Versuchen, die

allzu einseitig auf die Abwesenheit eines Vergangenen
oder Zukünftigen fixiert waren, wird die Präsenz des

„Hier und Jetzt" zum logischen Ausgangspunkt einer

relevanten Arbeit an der Form. Als subversive Strategen
eines Prozesses der kulturellen Verlangsamung könnte

man die neuen Protagonisten vielleicht beschreiben, die
sich aufmachen, die Scherben vor Ort zusammenzulesen

und das noch Erkennbare wieder in einen

Sinnzusammenhang zu bringen, dabei gleichzeitig im
Sinne einer Ökonomie des Ästhetischen jede Form
nochmal aus dem Staub der Geschichte heben, in die
Hand nehmen, sie reiben, drehen und wenden und auf
ihre Verfügbarkeit hin studieren. Die Kataloge und

Matrizen, nach denen noch die Stuckfassaden der

Gründerzeit manufakturell hergestellt worden sind,
existieren nur noch in den Archiven, ihre lasergesteuerte

Erfassung hat aber ungeahnte Möglichkeiten der

digitalen Bearbeitung eröffnet. Andererseits hat sich der

Kulturkörper längst auch den technisch-abstrakten Stil
einverleibt, profaniert und verfügbar gemacht. Im
Ganzen ist das grossbürgerlich-selbstsichere, fast schon

brutalistische Aneignen von Kultur und Technik einem

kritischen Abwägen gewichen und das Bewusstsein für
das Künstliche der menschlichen Kultur ist ausgeprägter
und der Umgang damit entsprechend souveräner

geworden.
Chloe: Das Authentische ist das Künstliche, das Zeit-

gemässe ist das Leben aus zweiter Hand?

Amadée: Wie gesagt, schon der Eklektizist der ersten

150 tnans ingemar vollenweider



Stunde hat keinen Moment daran geglaubt, die Neubauten

des gotischen oder des maurischen Stils als echt

auszugeben. Entscheidend ist, die neue Form sieht nicht
mehr zweckmässig und „cool" aus, sondern sie ist es.

Sie geht aus einem Verfahren hervor, das in aller
ideologischen Gelassenheit und politischen Distanz die Welt
als sinnlich wahrnehmbares Phänomen versteht, das als

solches keine Aussage macht, sondern „ist", und im
architektonischen Werk in seinem Reichtum nicht reduziert

werden möchte, um in der Abstraktion auf etwas

vermeintlich Wesentliches zu verweisen. Friedrich
Schinkel, dessen Modernität aus bekannten Gründen oft

genug allzu einseitig dargestellt worden ist, plädiert
Anfang des 19. Jahrhunderts für einen ästhetischen

Relativismus, als er auf die bildende Kunst verweist und für
die Architektur den Begriff des „Genres" formuliert, von
dessen jeweiligem Charakter er die Zweckmässigkeit
und Angemessenheit des Stils und des Ornaments ableitet.

Die Totalität, auf die der ästhetische Begriff des

Genres eigentlich abzielt, deutet auf seine strukturelle

Bedeutung hin und legt nahe, ihn nicht nur partikular auf
die symbolisch adäquate Vermittlung der Bauaufgabe
als Programm, sondern auf die präzise Charakterisierung

einer vorgefundenen Welt als Ganzes zu beziehen.

Das diese Bestimmung oder Identifizierung in der

heutigen Situation keine selbstverständliche mehr ist,
sondern der Ausgangspunkt für eine echte kreative

Auseinandersetzung, liegt auf der Hand. Auf geheimnisvolle
Weise kann das architektonische Werk damit aber einen

doppelten Anspruch einlösen: gegenüber dem Leben,
mit dem es in der alltäglich erfahrbaren Wirklichkeit
wieder eine Beziehung eingeht und gegenüber der

Kunst, im Sinne einer künstlichen Konstruktion von

Welt, deren Formen nicht mehr erfunden, sondern

gefunden werden, und so paradoxerweise wieder die

selbe ursprüngliche, oder eben abstrakte Qualität
erlangen wie das Material, aus dem sie gemacht sind.

Chloe: Aber haben diese Identitäten, geschaffen durch

die Reproduktion nicht auch etwas tragisches?
Amadée: Tragisch höchstens in dem Sinne, dass die

künstliche Konstruktion von Identität heute die einzig
mögliche ist. Als künstlerische Konzeption allerdings
scheint sie mir doch äusserst verheissungsvoll. Sie wird
zur Voraussetzung von Strategien, die sich nicht im
Ungefähren der selbstgenügsamen Abstraktion verlieren,

sondern überhaupt zu einer konkreten Interpretation
im Stande sind indem sie in das Vorhandene tatsächlich

eingreifen und es verändern oder in seinem Charakter
bestärken können. Wir sprechen von einem Entwurfs-

prozess, der wirklich wieder auf die schöpferische
Vorstellungskraft angewiesen ist und durch diese präzise

gesteuert wird.
Chloe: Ich betrachte seit einiger Zeit diese Pilaster und

Kapitelle hier an der Wand und die Stuckmotive an der

Decke über uns, und frage mich, Amadée, ob ich wissen

müsste, wie alt sie sind.

Amadée: Macht es einen Unterschied für Sie, lieber

Chloe, wenn Sie diesen Wein trinken, zu wissen, ob er
letztes Jahr oder vor dreissig Jahren in seine Flasche

abgefüllt worden ist?

Chloe: Selbstverständlich. Aber um das zu wissen,
müsste ich nur einen Schluck davon trinken.

Amadée: Sie sind ein Kenner, Chloe, ich weiss.

Trinken Sie ihn vorsichtig, er ist in jedem Falle älter als

das Haus.

Abbildungen:
1 Search for the MacGufßn, 1992
2 The Raw and the Framed, 1992
3 Victorious Ahistorians Celebrating the End of History, 1992
4 Transition Team, 1992

Mark Tansey, From the Frameworks suit

STIL, GESCHMACK UND ORNAMENT ttanS 1 51


	Stil, Geschmack und Ornament : eine Konversation

