
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Jenseites von Form- und Begriffsvermögen : Entwürfe für ein
Holocaust-Denkmal in Berlin

Autor: Kammasch, Tim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Angefochtener Stein,

grüngrau, entlassen
ins Enge.

Enthökerte Glutmonde
leuchten
das Kleinstück Welt aus:

das also warst du
auch.

In den Gedächtnislücken
stehen die eigenmächtigen Kerzen
und sprechen Gewalt zu.

Aus: Paul Celan, Eingedunkelt, Gedichte
Tim Kammasch

Jenseits von Form- und
Begriffsvermögen
Entwürfe für ein Holocaust-Denkmai in Berlin

Das Brandenburger Tor zertrümmern. Das Wahrzeichen
wiedererhaltener „Einheit in Freiheit" in Berlin zu Staub

zermalmen und auf dem Areal der sogenannten
Ministergärten (zwischen Potsdamer und Pariser Platz)
zerstreuen als Mahnmal für den von den Deutschen
verübten Holocaust an den europäischen Juden.

Die Ohnmacht im Umgang mit dem dunkelsten Kapitel

deutscher Geschichte im 20. Jahrhundert ist nicht neu

und kennt keine Grenzen, nicht einmal solche der

Zerstörung. Seit mehreren Jahren nunmehr manifestiert sie

sich auf mannigfache Weise im Streit um ein zentrales

Holocaust-Mahnmal in Berlin. Obiger (ernstgemeinter)
Vorschlag scheiterte zwar bereits im ersten Wettbewerb

1995, doch Ratlosigkeit besteht auch weiterhin. Weder
die von den Initiatoren organisierten Kolloquien noch
die erneute Ausschreibung des Wettbewerbs haben daran

etwas ändern können. Die Auslober (der Bund, das Land
Berlin und der Förderkreis um Lea Rosh und Eberhard

Jäckel) haben sich bislang nicht auf einen der
eingereichten Entwürfe zu einigen vermocht. Die Favoriten
des zweiten Wettbewerbs, gleich vier an der Zahl

(Eisenman/Serra, Weinmiller, Gerz und Libeskind), bieten

interessante Vorschläge, werfen aber auch neue

Fragen und Probleme auf. Von Seiten des Präsidenten

der Akademie der Künste, Györgi Konräd, wurden die

Entwürfe gar allesamt als „gnadenloser Kitsch" verworfen

und die Idee eines Holocaust-Denkmals grundsätzlich

in Frage gestellt. Statt eines neuen Monuments solle
das Jüdische Museum von Daniel Libeskind künftig
auch die Funktion eines Mahnmals übernehmen

{Berliner Tagesspiegel 28. 11. 1997).
So scheint denn die Lage so ungeklärt wie je zuvor,

weshalb man nun vors Volk gehen möchte. Von der Fin-

dungskommission wurde für die Zeit bis Ende Januar

1998 eine freilich viel zu kurze öffentliche Diskussions-

zeit anberaumt (FAZ17. 11 1997), in der die Modelle des

Wettbewerbs vom interessierten Publikum begutachtet

werden können. Das zunehmende Drängen, nun endlich
eine Lösung zu finden, mag insofern verständlich sein,

als es aus der Angst geboren ist, das ganze Projekt
könnte zerredet und schliesslich auf den „Sankt
Nimmerleinstag" verschoben werden. Es wurde indes

auch die Befürchtung geäussert, dass hinter diesem

Drängen die „traumageborene deutsche Neigung" stehe,

„...im Handstreich dem Dilemma zu entfliehen, in das

hierzulande alles Nachdenken über den Holocaust und

ein angemessenes Mahnmal führt" (FAZ 27. 1. 1997).

Der „deutsche Knoten" aber liegt im Denken, ihn

zerschlagen zu wollen empfiehlt sich nicht - an

vorschnellen Notlösungen, nicht nur baulichen, fehlt es

in Berlin schon jetzt nicht. Den Eiligen nur soviel: Kein
Aufwand an Zeit, wie hoch er auch sei, vermag
aufzuwiegen, was an Zukunft, an individueller Lebenszeit
den Opfern des Holocaust genommen wurde. Dies gilt
auch jetzt noch, da die Debatte über das Mahnmal in die

Jahre gekommen ist, und sogar um so mehr, als die

Gründe für den Umstand, dass alles Nachdenken über

Form und Gestalt des Mahnmals unausweichlich in ein

Dilemma führt, selbst nach wie vor ungeklärt sind. Es

kann daher nicht schaden, die mit der Errichtung eines

Mahnmals für den Holocaust verbundenen Ansprüche
und Erwartungshaltungen daraufhin zu befragen,
inwiefern schon in ihnen jenes dilemmatische Szenario

angelegt ist, das sich heute dem Betrachter darstellt.

Bereits in der Wendung des Wettbewerbstitels, wie er

überall zu lesen ist, scheint das Problem auf. Implizit enthält

er den Anspruch der Repräsentation: Das „Denkmal
für die ermordeten Juden Europas"1, wofür kann es

stehen? Die Grenzen des Darstellbaren wurden allzu deutlich

sichtbar, wo in einem geradezu „obsessiven Hang"
versucht wurde, „die Masslosigkeit der Massenmorde in

masslosen Monumenten zu vergegenständlichen" (FAZ
27. 1. 1997). Dieser Megalomanie haben sich auch die

56 trans tim kammasch



Favoriten des zweiten Wettbewerbs nicht völlig zu
entziehen vermocht. Hierzu mag sie weniger die Grösse des

vom Bundeskanzler zur Verfügung gestellten Areals

(20'000 Quadratmeter) verführt haben, als das Motiv, der

Einmaligkeit des Holocaust an den Juden Ausdruck zu

geben. Wie fragwürdig der Versuch ist, der masslosen

Vernichtung von Menschenleben analogisch beizukommen,

wird deutlich, wo die Logik der Vernichtung selbst

am (Kunst-)Werk ist, wie im Falle des eingangs erwähnten

Vorschlags, das Brandenburger Tor zu zerstören. Hier

gerät das analogische Bestreben (unbeabsichtigt freilich)

gar in gefährliche Nähe zur Täterlogik, und nicht einmal

mit Hinweis auf Adornos Diktum von der inhumanen

Humanität der Kunst kann hierfür theoretische
Legitimation eingeholt werden.2

Von einer bestimmten nicht nur in Deutschland
weitverbreiteten Lesart der Singularität des Holocaust steht dem

Anliegen, den Massenmord an den Juden zum Gegenstand

der Darstellung zu machen, kategorischer Widerstand

entgegen. Das gilt für die Form künstlerischer

Gestaltung nicht weniger als für die Anstrengung des

Begriffs in Literatur und Geschichtsschreibung, denn

Begriff aber auch Form greifen aus auf's Allgemeine
und drohen damit dem Einzelnen in seiner Besonderheit

nicht gerecht zu werden. Im Bestreben auch der Form,

„...das Einzelne durchs Ganze zum Sprechen zu

bringen", hat Adorno die „Melancholie der Form" gesehen:

In ihrem Anliegen, dem Besonderen zur Sprache zu

verhelfen, kommt Form nicht umhin „Schnitte durchs

Lebendige" zu legen: „Stets limitiert sie [die Form], was

geformt wird; sonst verlöre ihr Begriff seine spezifische
Differenz vom Geformten. Das bestätigt künstlerische

Arbeit des Formens, die immer auch auswählt,

wegschneidet, verzichtet: keine Form ohne Refus. Darin
verlängert sich das schuldhaft Herrschende in die Kunstwerke

hinein, die es loswerden möchten...".3

Durch den Bezug auf anderes wird das Einzelne, dessen

sich Form gestaltend annimmt, in seiner Besonderheit
und Singularität beschnitten.

Die Rede von der Singularität des Holocaust an den

europäischen Juden meint Singularität indes nicht in
dem Sinn, in dem eben jedes historische Ereignis als

singular gelten kann, nur weil geschichtliche Vorgänge als

solche „...schwerlich identische Strukturen und verursachende

Bedingungsrahmen aufweisen".4 Wenn die
Singularität des Holocaust betont wird, so sicherlich
nicht nur, weil er, wie Klaus Hildebrand in bezug auf
den Nationalsozialismus insgesamt konstatiert, „...auf¬

grund seiner sich im Unauffindbaren verlierenden
Ursachenketten erkentnistheoretisch als einzigartig
anzusehen" ist.5 Diese triviale Bedeutung von Singularität

steht hier nicht im Blick. Es ist vielmehr sogar
eine absolute Dimension, in der Singularität für den

Holocaust zuweilen postuliert wird. Die Rede von der

Singularität des Holocaust besagt dann, dass der
Holocaust derart einzigartig ist, dass nichts mit ihm sich

vergleichen lässt.

Ist aber überhaupt eine Form denkbar, in der diese

Singularität gleichnishaft dargestellt werden könnte? Wohl
kaum, und dennoch sind es gerade die Einwände gegen
die im folgenden erwogenen Modelle singulärer
Formen, die für den Prozess der Formfindung neue
Hinsichten beitragen. Zunächst könnte, in freilich verkürzter

Weise, post-strukturalistisch argumentiert werden,
indem man das unendliche Feld der Form und Bedeutung

erst generierenden Standort- und zeitspezifischen
Bezüge, den städtebaulichen, politisch- geschichtlichen
Kontext anführte. Demnach liesse sich sogar eine Kopie
des Washington War Memorial auf das vorgesehene
Areal in Berlin plazieren, sie wäre dennoch (nicht nur

wegen der anderen Namen, die darauf einzuschreiben

wären) allein schon wegen des anderen Kontextes auf

HOLOCAUST-DENKMAL traiS 57



I Mahnmal für ein Progrom aus Grabsteinfragmenten
in Kazimierz, Polen

2-3 Denkmal für die ermordeten Juden Europas,
Entwurf Daniel Libeskind

unverwechselbare Weise einzigartig. Gegen eine solche

Auffassung spricht neben der ihr fehlenden
Allgemeinverständlichkeit zudem auch ihre Banalität, ferner aber

auch der Einwand, dass das Mahnmal in Berlin gerade
nicht im städtebaulichen Kontext aufgehen sollte. Im

Gegenteil: Allein die Weise, in der ein Riss, eine Lücke,
eine Leere sich auf ihr Umfeld bezieht, scheint

angemessen; mitten im Herzen von Berlin sollte sich eine

Leere auftun, die den doppelten Verlust an Menschenleben

(der Opfer) und Menschlichkeit (der Täter)
symbolisierte. Kein Pfahl im Fleisch, sondern eine

Unterbrechung der Kommunikation alltäglicher
Belanglosigkeiten, eine Leere der Elegie. Auf keinen Fall dürfen

städtebauliche Überlegungen bei der Errichtung dieses

Mahnmals eine vorrangige Rolle spielen.

Singulare Formen, die nicht einmal kopierbar wären,
lassen sich noch auf eine andere Weise denken. Eine
Metallwand mit einer auf Wasser durch kurzfristige
Verfärbung reagierenden Legierung wird durch eine

Streudüse mit Wasser besprengt, wobei sich die Bewegung

der Wasserquelle sowie die Streubreite der Düsen

durch Zufallsgeneratoren ständig verändern, dergestalt,
dass für die Dauer nur eines Augenblicks auf der Metallwand

eine Zeichnung aufscheint, um sogleich wieder

von neuen, anderen Zeichnungen überschrieben zu werden.

Die Singularität der jeweiligen Formen resultiert
aus dem Zusammenspiel der beiden Zufallsgeneratoren
und - bei Installation unter freiem Himmel - Wind und

Regen. Ihre extreme Vergänglichkeit macht diese Formen

nicht-kopierbar. Einer anderen Lesart derselben

Installation zufolge ist die auf die Metallwand aufgetragene

Form eine einzige. Sie ist nicht-kopierbar und mithin

singulär, weil der Prozess der Formgenerierung kein
Ende hat; die Form bleibt im ständigen Werden und

Vergehen begriffen und gibt sich dem Betrachter niemals

zur Gänze, sondern immer nur teilweise zu erkennen.

Auch gegen dieses zweite Modell spricht, dass seine

Formen singulär sind lediglich im banalen nicht aber in

jenem absoluten Sinn, in dem gemäss besagter Lesart
der Holocaust singulär ist. Mögen sie auch nicht-kopierbar

sein, sie können doch dadurch nicht im entferntesten

für jene Singularität stehen oder an diese erinnern, durch

die sich das Ereignis des Holocaust an den Juden jedwedem

Vergleich versagt. Eben dieses Verständnis der

Singularität setzt indes verhängnisvoller Weise das

InRelation-Setzen, wie es notwendig nicht nur jedem

Vergleich inhärent ist, sondern sogar in jeder Definition
(definitio fit genus proximum et differentia specifica)
und damit auch jeder Anwendung eines Begriffs erfolgt,
mit Relativierung, in der Bedeutung von „Verharmlosen"

bzw. „Herunterspielen" gleich. Wenn indes dem

Holocaust nicht einmal mehr ein Begriff oder ein

Symbol zugewiesen werden kann, da auch in diesen

immer mehr und anderes anklingt, zu dem das

Bezeichnete in Relation gesetzt und damit scheinbar
schon relativiert (verharmlost) weil anderen Greueltaten

(vermeintlich) gleichgesetzt werden würde, dann spricht
sich in der Rede einer absolut verstandenen Singularität

sogar ein Begriffs- und Bilderverbot aus: Selbst der

58 Irans TIM KAMMASCH



Begriff Holocaust, bei dessen Verwendung man in der

Genugtuung sich wiegt, eine angemessene Bezeichnung

gefunden zu haben, ist entlehnt und übertragen, lässt

neben dem Ereignis, das er bezeichnen soll, anderes, gar
ursprünglicheres anklingen6, mit dem die Erniedrigung
und industrielle Massenvernichtung der europäischen
Juden durch die Deutschen gleichzusetzen sich von
selbst verbietet. Nicht weniger gilt dies für den Begriff
Shoah, der in der Brockhaus Enzyklopädie (18. Aufl.
Mannheim 1992, Bd. 19, S. 473) wie folgt notiert ist:

„[hebr. 'Sturm', 'plötzlicher Untergang', 'Verderben'],
neuhebr. Bez. für den Holocaust während der nat.-soz.

Herrschaft;...".
Genau betrachtet ist das Postulat einer absolut zu

verstehenden Singularität eine contradictio in adiecto, denn

absolute Singularität lässt sich gerade aufgrund ihrer

Absolutheit nicht denken. Um den Holocaust in seiner

absoluten Singularität anzunehmen, bliebe einzig noch

der Sprung in Tertullians Credo („...quia absurdum

est."), mithin die Annahme eines unausweisbaren 'Er
[der Holocaust] war, was er war.' Avishai Margalit und

Gabriel Motzkin haben wohl diese Lesart der absoluten

Singularität vor Augen, wenn sie in ihrem Aufsatz Die

Singularität des Holocaust von einer neuen

„Zivilreligion" sprechen:

„Die These von der angeblichen Inkomparabilität des

Holocaust nimmt an, dieser könne weder mit vergangenen

noch zukünftigen Ereignissen verglichen werden.

Allerdings hat diese Ansicht, die den Holocaust zu

einem Ereignis erklärt, das stets einzigartig bleiben

wird, eine Mystifizierung des Holocaust ausgelöst - ihn

in den Brennpunkt einer neuen Zivilreligion verwandelt."

7

Die Gefahr einer solchen Mystifizierung des

Holocaust liegt auf der Hand. Denn unversehens wird
auf widersinnige Weise ein historisches Ereignis, dessen

Faktizität keine Glaubensfrage ist, sondern eine quaestio

facti, theologisch aufgeladen und in Analogie zu Gott

selbst als etwas gedacht, das letztlich unbekannt und

verborgen ist, das sich jedem Versuch der Definition, der

Benennung entzieht.8 In Folge dieser 'negativen
Apotheose' wird der Holocaust aber nicht nur zu einem

zweiten Unaussprechlichen stilisiert. Was schwerer

wiegt, ist, dass in dieser Perspektive seine historische

Dimension und damit letztlich seine Realität aus dem

Blick gerät. Die These der absoluten Singularität läuft
durch das mit ihr verbundene Verbot des Vergleichs in

letzter Konsequenz auf ein Verbot der Erkenntnis ebenso

wie der (künstlerischen) Darstellung des Holocaust

hinaus: Mit den Worten des Alten Testaments würde

dann auch für den Holocaust gelten, „Du sollst dir kein

Bildnis noch irgendein Gleichnis machen..." (2.Mose

20,4), „...weder Bild noch Steinmal aufrichten, auch keinen

Stein mit Bildwerk setzen..." (3.Mose 26,1),

„...denn ihr habt keine Gestalt gesehen..." (5.Mose

4,15).
Steven T. Katz, Professor für Jewish History and

Thought an der Cornell University hat in seiner Kritik an

Vertretern dieser Lesart (Alice L. und A. Roy Eckhardt)

deren mystifizierende Deutung des Holocaust wie folgt
kritisiert: „...I reject the metaphysical mystification of
the Sho'ah. For this reason 1 oppose, for example, the

language (and approach) employed by the Eckhards that

would draw an analogy between the Sho'ah and

religious experience as such experience is described by
Rudolph Otto [in Das Heilige}" und weiter unten auf
derselben Seite:

„It must be shown, not merely asserted, that the

Sho'ah is, in the mystical sense, [das] ganz, andere", and

this, despite their well-intentioned efforts, the Eckhardts

have not been able to do. And they have not been able to
do it because the assumed analogy between the Sho'ah

and God, the ganz andere, is wholly misconceived.

Whatever else the Holocaust is or is not, it is not beyond

space-time, nor does it stand in the same oblique relation

to the categories of human understanding and meaning

as does the Eyn-Sof (The Ineffabile One) of the

mystics."9

In gutem Glauben unterstellt die zivil-religiöse Deutung

implizit dem Holocaust nicht nur eine ontologische
Notwendigkeit (und in eins damit seine Unvermeidbarkeit

- was die Täter letztlich von Schuld und

Verantwortung freisprechen würde!). Sie begibt sich zudem

von selbst eben jener Mittel der historischen Erkenntnis,
auf die sie gegenüber revisionistischen Versuchen der

Relativierung oder gar des Leugnens des Holocaust bitter

nötig angewiesen ist. Nicht einzusehen ist daher, wie
die Singularität des Holocaust anders denn als

phänomenologische verstanden werden kann.10 Als solche

aber ist sie nicht mit einem Verdikt des Vergleichens
verbunden, sie setzt den Vergleich als Methode vielmehr

voraus und kann überhaupt nur als dessen Ergebnis prä-
diziert werden. Selbst die Aussage, „Das darf man nicht
gleichsetzen", verlangt als Erweis ihrer Gültigkeit einen

Vergleich. Dasselbe gilt für die Aussage, „Das darf man
nicht vergleichen." Wo diese Behauptung sich nicht in
einen performativen Widerspruch verfangen will, weil
sie voraussetzt, was sie untersagt: einen Vergleich, da

kann sie nur meinen, dass man den verglichenen
Grössen nicht gerecht wird, wenn man nur auf ihre
Ähnlichkeiten absieht. Dann aber meint sie kaum anderes als

die Aussage, „Das kann man nicht gleichsetzen." Wenn

sie hingegen der Befürchtung Ausdruck verleiht, dass

durch den Vergleich überhaupt erst die Ereignisse einander

angeglichen werden, dann kommt sie nicht umhin,
diese im Vergleich unterschlagene Verschiedenheit zu
beweisen. Die Kritik kann sich in diesem Fall daher

lediglich gegen einen bestimmten Massstab des

Vergleichs, nicht gegen die Zulässigkeit der Methode
des Vergleichens als solche richten. Denn auch die

Kritik kann ihre Berechtigung nur aus einem Vergleich
(unter Verwendung eines anderes Massstabs) ziehen, der

die Unterschiedlichkeit der in Frage stehenden

Ereignisse erweist. Hans Mommsen hat den Einwand

gegen ein grundsätzliches Vergleichsverbot wie folgt
formuliert: „...vielmehr muss sich jeder Vergleich an seiner

erkenntnistheoretischen Fruchtbarkeit legitimieren,

HOLOCAUST-DENKMAL ttcSIS 59



während es ein Kriterium, diesen a limine für illegitim
zu halten, nicht gibt."11 Weder muss noch darf ein

Vergleich mit anderen Massenmorden in der Geschichte
der Menschheit auf eine Relativierung oder historisierende

Rechtfertigung des Holocaust hinauslaufen.
Davor ist allerdings derjenige nicht gefeiht, der in
geschichtsphilosophischer Spekulation Geschichte unter

Anwendung von theologischen oder metaphysischen

Kategorien deutet und den Lauf der Dinge durch

Gesetzmässigkeiten notwendig festgelegt glaubt.
Die Erörterung einer absolut zu verstehenden

Singularität hat das Problem deren Uneinholbarkeit ins

Medium der Begriffe, das heisst des Denkens, deutlich
werden lassen. Wenn der Begriffserkenntnis der Zugriff
auf das Singulare im banalen wie auch im absoluten

Sinn unmöglich ist, weil im Begriff das Besondere dem

Allgemeinen subsumiert wird und daher in seiner
Besonderheit durch diesen nicht bezeichnet werden

kann, dann wird zum Gradmesser einer jeden
Anstrengung der Erkenntnis durch Begriffe die

Differenziertheit, mit der diese selbst Rechenschaft
darüber ablegt, was in den von ihr verwendeten Begriffen
über den konkreten, in Frage stehenden Gegenstand hinaus

mit anklingt.

Da es im Konzept des „Denkmals für die ermordeten
Juden Europas" liegt, als Gleichnis für den Holocaust zu
stehen - ein Anspruch, der über den der blossen

Vergleichbarkeit hinausgeht -, ist Aufklärung über die
Semantik der dabei verwendeten Formensprache
unumgänglich. Dies gilt um so mehr, als der Einfluss, den

Gedenkstätten auf das Geschichtsbild insbesondere

jener Generationen haben, die das Ereignis, dem das

Gedenken gilt, selbst nicht mehr miterlebt haben, nicht

zu unterschätzen ist und wohl kaum geringer zu
veranschlagen sein dürfte als derjenige von Geschichtsschreibung

und literarischen Verarbeitungen.12 Deshalb

gilt es, ein besonderes Augenmerk darauf zu richten,

was in der ikonographischen, architektonischen aber

auch textlichen Gestaltung des Holocaust-Mahnmals

gerade an solchen Bedeutungen mit-transportiert wird,
die nicht intendiert sind. In ihrer semantischen

Unbestimmtheit sind insbesondere architektonische
Formen anfällig für nachträgliche „Umdeutungen".
Eben deshalb aber ist es wichtig, dass die intendierte
Semantik einer Gedenkstätte wenigstens den

Zeitgenossen leicht verständlich ist, damit parallel zur
unmittelbaren Rezeption derselben die intendierte Lesart
sozialisiert und schliesslich sogar unabhängig von der

Gedenkstätte selbst - im Gespräch über sie - tradiert
werden kann. An diesem Anspruch droht der Entwurf
von Daniel Libeskind zu scheitern. Er bietet zwar die in

diesem Fall durchaus fragwürdige Qualität einer
städtbaulich „kompatiblen" Lösung, seine Aussage erschlies-

st sich indes erst einer intensiven Dechiffrierarbeit. Das

zentrale Monument, den „Steinatem", wie Libeskind es

nennt, bilden vier breite Betonwände. Sie sind übersäht

mit zum Teil linienförmigen Durchschüssen, was die

Assoziation einer Kriegsraine wachruft, zumal ihre

Höhe der Berliner Traufhöhe von 22 Metern entspricht.
Die vier Wände stehen auf einem konkav gewölbten und

mit Kieselsteinen bedeckten Platz von der Grundfläche
des Berliner Reichstags. Alle Wände sind gespalten und

stehen auf einer Linie. Durch den 5 Meter breiten und

140 Meter langen Spalt ('Void') kann man das Denkmal
durchschreiten. Libeskind hat das Denkmal wie schon

zuvor das Jüdische Museum in ein imaginäres Fadenkreuz

der Geschichte gestellt. Die Wände selbst stehen

in einer Flucht zur Wannseevilla, wo 1942 die

sogenannte „Endlösung", der Genozid an den Juden,
beschlossen wurde. Die Winkel, in denen die einzelnen

Wände angeschnitten sind, zeigen den Verlauf weiterer

imaginärer Linien an, die in die Richtung all jener
Länder Europas verlaufen, aus denen Juden deportiert
wurden. Der Autoverkehr auf der Ebertstrasse wird in
die Anlage des Denkmals mit einbezogen, indem der

weisse Kiesplatz über die Strasse in den angrenzenden

Tiergarten hinein reicht. In dieser Richtung liegt das

Goethedenkmal, zwar nicht auf der Flucht der vier

Wände, aber an der nordwestlichen Ecke des Platzes.

Auf diese Weise wird der Zwiespalt zwischen dem

Deutschland der Dichter und Denker und dem der

Richter und Henker durch das Denkmal thematisiert.

Vom Platzende im Tiergarten aus verbindet zudem eine

im Boden sichtbar eingelassene „Bleispur" das Denkmal

mit einem Bruchstück auf dem Platz der Republik, das

als Menetekel vor dem zukünftigen Bundestag das

Mandat der Opfer symbolisiert. Die intellektuelle

Anstrengung lohnt also zweifelsohne; dem Nach-denken-

den vermag Libeskind viele aussagekräftige Bezüge

sichtbar zu machen. Dennoch: Würde dieser Entwurf
realisiert, drohte der Gedenkstätte wohl das Schicksal

eines Mahnmals ohne Adressaten. Wo keine

allgemeinverständliche Aussage angeboten wird, ist freilich der

Raum für eigene Sinnstiftungen um so grösser. Jochen

Gerz bietet erst gar keine Lesart an, sondern richtet die

Frage nach der Bedeutung des Mahnmals an den

„Besucher". In seinem Entwurf leuchtet auf 39

Lichtmasten in ebensovielen Sprachen die Frage „Warum?"

in die Berliner Nacht hinaus. Es sind dies die Sprachen,

welche die Opfer der Deportation gesprochen haben.

Die Antworten müssen die Besucher selbst mitbringen,

denn diese sollen während der nächsten 30-50 Jahre

computergesteuert in Stein geritzt werden. Erst mit diesen

Antworten erhält das Denkmal seine Aussage

zugewiesen. Wenn man indes bedenkt, dass selbst Raul

Hilberg, einer der besten Kenner des Holocaust, auf die

Frage, warum die Deutschen die Juden umgebracht hätten,

im Gestus der docta ignorantia antwortete: „Ich
weiss es nicht." (Die Woche, 21. 11. 1997), mag man

sich vorstellen können, was für Antworten man bei Gerz

zu lesen bekommen wird. Da kaum anzunehmen ist,

dass auch Aufsätze akzeptiert werden, dürften jene, die

noch am ehesten in der Lage sind, zu dieser Frage

gehaltvolle Gedanken beizusteuern, als Medium nach wie

vor Papier dem Stein vorziehen. Gerz' interaktive

Mehrzweckinstallation verspricht eher ein Spektakel denn ein

Denkmal zu werden. Die Frage, wie mit solchen

60 trans TIM KAMMASCH



Kommentaren umzugehen ist, die nicht geduldet werden

können, weil sie das Andenken der Opfer verletzen,
braucht Gerz sich selbst nicht zu stellen. Insofern seine

Form semantisch so unbestimmt als nur möglich
daherkommt, bleibt es den „Betreibern" der Gedenkstätte

überlassen, unangemessene Versuche der semantischen

Besetzung zu verhindern. Die Befürchtung, Gerz' Projekt

möge auf ein Spektakel hinauslaufen, sieht sich

bestärkt angesichts des geplanten Rahmenprogramms,
für das ein Flachbau am Rande des Platzes vorgesehen

ist. In dieser eher einem Provisorium ähnelnden

Begegnungsstätte sollen unter anderem Gespräche mit
Stipendianten, die sich ihrerseits mit dem Thema des Holocaust

befassen, stattfinden. In einem weiteren Raum, den

Gerz das „Ohr" nennt, soll geschwiegen werden,

begleitet von einer mono-tonalen 'Kom'-position des

amerikanischen Tonsetzers La Monte Young.

Nicht-interaktive Denkmale, die ihre Aussage nicht

verbergen, müssen von vornherein auf mögliche in

ihrem Formkonzept enthaltene „Einladungen" zu
gravierenden Missdeutungen reflektiert werden. In solchen

Fällen gilt es daher „Gegenlesarten" zu finden, damit,
was freilich nur in begrenztem Ausmass möglich ist, von

Anfang an Widerstände in den „Text" implantiert werden

können. So ist beispielsweise im Entwurf von
Gesine Weinmiller über die weite Fläche des Platzes ein

grosser zerbrochener Davidstern aufgestellt. Die einzelnen

mauerhohen Fragmente aus bossierten Steinquadern

fügen sich nur aus einer bestimmten Perspektive wieder

zum Davidstern zusammen. Erst im Blick zurück (auf
die Geschichte), beim Verlassen der Gedenkstätte, kann

dieser wahrgenommen werden - eine Idee, zu der sich

die Architektin durch das Doppelbildnis von Jean

Dinteville und Georges de Selves (Hans Holbein d. J.,

1533) hat inspirieren lassen. Vom unteren Rand dieses

Bildes ragt eine riesige Schädelanamorphose ins Bild
hinein - „unübersehbar und doch auf den ersten Blick
nicht zu übersehen"13 - ebenso der Davidstern bei

Weinmiller. Den Platz hat sie durch eine Betonmauer

eingefasst und mit weissen Kieseln bedeckt. Wie bei

Libeskind hinterlassen die Besucher Spuren („Kieselschrift"

Libeskind); sie können die Kiesel aber auch

aufheben und in die Ritzen zwischen den Steinen der

Davidstern-Fragmente legen. Vorbild ist diesmal der

jüdische Ritus, den Verstorbenen zum Gedenken einen

Stein auf deren Grabmahl zu legen. So sehr diese

Gestaltung rhetorisch auch gelungen ist, bedenklich bleibt
doch, dass sie mit einer Reduzierung der Identität der

Opfer auf deren jüdischen Glauben arbeitet. Darin folgt
Weinmiller freilich konsequent den Vorgaben des

Wettbewerbs. Ob es in der Tat klug ist, das Mahnmal
ausschliesslich für die jüdischen Opfer des Massenmordes zu

errichten, soll hier dahingestellt bleiben — von Reinhardt
Koselleck (FAZ, 9. 1. 1997) und Henryk M. Broder

{Berliner Morgenpost, 24. 11. 1997) ist an dieser Form

der Diskriminierung ebenso begründete wie vehmente

Kritik geübt worden. Die Stärke dieses Entwurfs ist
gewiss darin zu sehen, dass er, wie oben gefordert, im Herzen

von Berlin eine grosse Leere zu inszenieren vermag,

4 Denkmalfür die ermordeten Juden Europas,
EntwurfJochen Gerz

5 Denkmal für die ermordeten Juden Europas,
Entwurf Gesine Weinmiller

6 -7 Denkmal für die ermordeten Juden Europas,
ÉntwuifPeter Eisenman und Richard Serra

m>

8 Das symbolische Gräbelfeld im ehemaligen
Vernichtungslager Treblinkci

HOLOCAUST-DENKMAL lianS 61



die eindrucksvoll für die offene Wunde steht, welche die
Tat des Holocaust in Europa hinterlassen hat. Zu fragen
ist daher, ob nicht eine weniger dominate Symbolik,
welche die Identität der Opfer nicht auf deren

Glaubenszugehörigkeit reduzierte, angemessener gewesen wäre.
Das vierte und wohl provokanteste Projekt stammt

von Peter Eisenman und Richard Serra. Es besticht

durch seine „sensitive Schlagkraft". Hier sieht sich der
Versuch einer Gegenlesart als präventives Korrektiv

gegen möglicherweise in der Textur bereits angelegte

„Missdeutungen" vor Grenzen gestellt. Denn wie kein
anderer Entwurf konfrontiert dieser den Betrachter auf
radikale, weil physisch erfahrbare Weise mit der

Unmöglichkeit des Verstehens überhaupt, ohne dadurch

jedoch den Holocaust zu einer metaphysischen Grösse

zu stilisieren. Denn unmittelbar erinnern die über 4000
Betonstelen in ihrer nahezu endlosen und ungegliederten

Aufstellung, wobei viele bis zu 3% seitlich oder nach

vorne geneigt sind, an Wegmarken in der jüdischen
Geschichte: an den Alten Jüdischen Friedhof in Prag,
auf dem sich die Grabsteine vieler Jahrhunderte schief
auftürmen, sowie an das symbolische Gräberfeld der
17'000 Granitfragmente, das in den frühen sechziger
Jahren von Adam Haupt und Franciszek Dusenko als

Teil einer weitläufigen Erinnerungslandschaft auf dem

Gebiet des ehemaligen Todeslagers Treblinka angelegt
worden ist. Der Raum zwischen den bis zu 7,5 Meter
hohen Stelen ist genauso schmal wie diese breit sind

(0,92 Meter), er ist begehbar, wobei der Boden sich zur
Mitte hin absenkt. Die Enge wird dadurch beklemmend
und bedrohlich, wie..., Worte werden wohl kaum hinreichen,

diesen Eindruck adäquat zu beschreiben. Hier
wird eine Singularität des Holocaust erfahrbar, die
nichts Transzendentes an sich hat, ebensowenig ist sie

banal im oben angeführten Sinn. Aufgrund der
unüberschaubaren uniformen Monotonie des anonymen Todes

wird der unermessliche Wert des immer einzigartigen
und in seiner Endlichkeit unwiderbringlichen menschlichen

Lebens (symbolisiert durch eine einzige weisse

Betonstele) und damit zugleich auch die mörderische

Tat seiner millionenfachen Vernichtung schmerzvoll
bewusst. Eisenman und Serra gelingt es, die Ohnmacht

unseres Fassungsvermögens dieser Unrechtstat gegenüber

erfahrbar zu machen, ohne die Tat darzustellen.

Dergestalt finden sie eine überzeugende Strategie, mit
dem Problem der Darstellbarkeit des Holocaust
umzugehen; darin scheinen sie dem Rat von Novalis gefolgt
zu sein: „Wenn der Charakter des gegebenen Problems

Unauflöslichkeit ist, so lösen wir dasselbe, wenn wir
seine Unauflöslichkeit darstellen."

Obgleich der Platz zum Bersten dicht gefüllt ist, wirkt
er dennoch elegisch und leer. Im Zentrum der einstmaligen

Kultur-Metropole schreibt sich so ein doppelter
Verlust ein, der Verlust von Menschenleben und

Menschlichkeit - es ist auch die Leere eines versteinerten

Herzens, das einst von Berlin aus in ganz Europa
wütete.

1 Vgl. Senatverwaltung für Wissenschaft, Forschung und Kultur (Hg.), Denkmal

für die ermordeten Juden Europas, Dokumentation zum Colloquium, Berlin
1997.
2 Adorno, Th. W., Ästhetische Theorie, Frankfurt/M. 1973, S. 293.
3 Ebd., S. 217.
4 Mommsen, Hans, „Neue Geschichtsbewusstsein und Relativierung des
Nationalsozialismus", in: Ders. Auf der Suche nach historischer Normalität.
Beiträge zum Geschichtsbildstreit in der Bundesrepublik, Berlin 1987, S. 20.
5 Hildebrand, Klaus, „ Wer dem Abgrund entrinnen will, muss ihn auf's
genaueste ausloten. 1st die neue deutsche Geschichtsschreibung
revisionistisch?", in: Der „Historikerstreit", München 1987, S. 288.
6 In der ersten vollständig erschienenen Jüdischen Enzyklopädie, der Jewish
Encyclopedia, wird in Band 3 (New York / London 1906) unter dem Eintrag
'Holocaust ' auf 'Bumt-Offering ' verwiesen und dort ausschliesslich auf rituelle
Opferung bezogen. Als Beispiele von menschlichen Sühneopfern („Piacular
Human Sacrifice") werden angeführt: die Opferung des Sohnes durch den

König der Moabiter (2 Könige 3:27) sowie die Opferung Agags (1 Sam. 15:
33) und der sieben Söhne König Sauls (2 Sam. 21:8,9). In der Encyclopedia
Judaica, mit deren Herausgabe in der Zeit der Weimarer Republik begonnen
wurde, findet sich für „Holocaust" überhaupt kein Eintrag. Unter
„Brandopfer" wird auf „Opfer" verwiesen, doch dieser Band konnte nicht
mehr erscheinen. 1934, dem Jahr der 'Nürnberger Gesetze', musste die Arbeit
an der Enzyklopädie eingestellt werden, sie bricht mit dem Buchstaben L ab.

Das Jüdische Lexikon, Ein enzyklopädisches Handbuch des jüdischen Wissens
in vier Bänden, das noch vor 1933 in Berlin vollständig erscheinen konnte. Der
Eintrag unter dem Begriff 'Opfer' ist allerdings sehr allgemein gehalten.
Interessant ist indes, dass man in dem 1948 in New York erschienen Band 5 der
Universal Jewish Encyclopedia, also nach den Nürnberger Prozessen,

vergeblich nach dem Begriff 'Holocaust'sucht. In der heutigen Konnotation
wird dieser Begriff als Lemma zum ersten Mal in der ab 1972 in Jerusalem
erschienenen Encyclopedia Judaica verwendet.
7 Avishai Margalit, Gabriel Motzkin, „Die Singularität des Holocaust", in:
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 45, 1997, S. 3.

8 Scholem, Gerschom Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen,
Frankfurt/M. 6. Aufl. 1996, 13f.
9 Katz, Steven T., The Holocaust in Historical Context, vol. 1 The Holocaust
and Mass Death before the Modern Age, Oxford University Press, 1994, S. 45f.
[Anm. in eckigen Klammern stammen von mir, T.K.].
10 In der Verwendung des Adjektivs „phänomenlogisch " orientiere ich mich an
Steven T. Katz, a.a.O., S. 58-62. Aus seiner insgesamt acht Punkte
umfassenden Bestimmung des Begriffs sei hier der Kürze halber nur der zweite
zitiert: „My usage [of the term „phenomenological"] is intended to indicate

my desire to analyze the Holocaust by way of descriptive and classificatory
(causal and logical) categories that I believe appropriately apply to all
historical and empirical phenomena. My premise is that any and all
decipherment of the uniqueness of the „Final Solution" must be through
methods shared (though nuancedfor their employment in this extreme

instance) with other immanent, contingent phenomena. " Die
„phenomenological uniqueness" ist konstatierbar somit erst als Ergebnis eines

Vergleichs, nochmals Katz (ebd. S. 25): it is my intention to establish the

uniqueness of the Sho'ah precisely by historic izing it. Rather, probing the

putative comparibility of the two immoral and murderous realities [Gulag und
Auschwitz] reveals more about their doctrinal and existential disparities, their
incongruenicies and alternative points oforigination, than about their
etiological and ideational commonalities. " [Anm. In eckigen Klammern von
mir, T.K.].
11 Mommsen, a. a. O., S. 20.

12 Vgl. Young, James E., „Die Textur der Erinnerung", in: Beschreiben des

Holocaust, Frankfurt/M. 1997.
13 Peter C. Claussen zit. nach NZZ 2. 12. 1997.

62 trais TIM KAMMASCH


	Jenseites von Form- und Begriffsvermögen : Entwürfe für ein Holocaust-Denkmal in Berlin

