
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Sinn der Form

Autor: Spieker, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„ Denn an sich ist nichts weder gut noch böse;

das Denken macht es erst dazu."

Hamlet zu Rosenkranz in 11,2 in „Hamlet"
von William Shakespeare, 1594

Helmut Spieker Sinn der Form

Von zwei Erkenntnissen möchte ich ausgehen, die beide nicht
theoretischwissenschaftlichem Grübeln oder gar historisch nachempfundenen
Quellenstudien entstammen. Vielmehr sind sie das Ergebnis intensiven,
sinnlich naiven Beobachtens:

I Reihenfolge

In den Materialien zur „Geschichte der Farbenlehre", 1810, gelangt
Johann Wolfgang von Goethe für sich zu der Erkenntnis:

„Gehalt ohne Methode führt zur Schwärmerei,
Methode ohne Gehalt zum leeren Klügeln;
Stoff ohne Form zum beschwerlichen Wissen,
Form ohne Stoff zu einem hohlen Wähnen."

In diesen Zeilen scheint die Reihenfolge von grösster Wichtigkeit zu sein:

Gehalt - Methode - Stoff - Form. Die ersten beiden Begriffe sind abstrakter

Art; ihnen folgen die zwei konkreten des Stoffes und schliesslich der

Form.

Dabei dürfte „Gehalt" wohl mehr bedeuten als nur Zweck; gemeint ist

wohl eher der Inhalt in umfassendstem Masse, um den inneren Sinn zu

erreichen, der in einer Aufgabe, in jeder wirklichen Aufgabe enthalten ist.

Ohne Anlass kein Bauen

Wenn eine Aufgabe, Gehalt und Funktion zu erfüllen, gestellt ist oder sich

stellt, geht es zunächst darum, eine oder mehrere Methoden herauszufinden

oder zu erfinden. Mit deren Hilfe versucht man, der Aufgabe, mitsamt

ihres vielleicht bedeutungsvollen Hintergrundes, gerecht zu werden. Eine

Voraussetzung, dies zu erfüllen, ist: man muss ein Ziel haben z.B.: Was

wollen Bauherr und Architekt mit ihrem Bauwerk aussagen? - falls es ein

Bau werden soll, der über die reine Zweckerfüllung hinausgeht.

Nach Schopenhauer ist „der Zweck aller Kunst Mitteilung der aufgefass-

ten Idee". Also muss dieses geistige Ziel erkannt sein, um Ausschau zu

halten nach Wegen, die das Ziel erreichbar erscheinen lassen. Und was
sind Methoden anderes als Wege? Also gilt es, die möglichen Wege zu

erkennen; was wiederum Systemdenken voraussetzt - jedoch nicht „gehaltlos"

theoretisch, sondern vielmehr mit der konkreten Absicht, eine gestellte

Aufgabe zu lösen, einen Weg zur Lösung dieser Aufgabe zu finden.

48 trans helmut Spieker



Den Begriff des Stoffes können wir mit „Material" gleichsetzen, so dass

es sich bei dem „beschwerlichen Wissen" wohl um die Kenntnisse der

Materialeigenschaften, der Verträglichkeit, der Verbindungsmöglichkeiten
und dergleichen handeln dürfte, ohne dass die konkreten Techniken und

Konstruktionen vor Augen sind, mit deren Hilfe eine bestimmte, eine

beabsichtigte Form zu bilden ist. Und, in der Umkehrung, bleiben

Formvorstellungen unerfüllbar, wenn wir nicht um die Materialien mit ihren

Gesetzmässigkeiten Bescheid wissen. Es bliebe beim „So könnte man es

machen oder hinzwingen", womit der ungezielten Bastelei Vorschub
geleistet würde.

Aus dem Gedankengang Goethes ist abzuleiten, dass nicht die Einzelklärung

zu einer richtigen Einstellung führen kann; sondern nur der

Zusammenhang und die Gleichzeitigkeit im Bewusstsein können zum angestrebten

Ziel führen.

Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762), der Begründer der
wissenschaftlichen Aesthetik, prägt die Formel: „Aesthetik ist die Wissenschaft

der sinnlichen Erkenntnis". Damit wendet er sich gegen die Vorherrschaft
der alleinigen Erkenntnis durch den Verstand, wie es René Descartes zu

begründen versuchte; zugleich verwahrt er sich gegen jegliche Privatisierung

und Subjektivierung des Aesthetischen.

Brigitte Scheer folgert auf dieser Grundlage in ihrer Descartes-Kritik:

„.. .die Theorie des Schönen und der Kunst hat es gerade mit der Untrenn-

barkeit von Sinnlichem und Sinnhaftem zu tun. Sie geht den

Sinnbildungsprozessen in der Kunst nach, die in der Organisation des sinnlichen
Materials selbst gegeben sind." (in: „Einführung in die philosophische
Aesthetik", Darmstadt 1997)

Keine Aussage ohne Sprache

Wenn ich etwas mitteilen möchte, bediene ich mich der Sprache, einer

gesprochenen oder musikalischen, einer bildhaften oder architektonischen.

Sprache ist jedoch unausweichlich „eine Sache in der Zeit", im Gegensatz

zu dem materiell Gebauten. Während das Wort und vor allem die Musik
den direkten und gleichzeitigen Zugang zum verstandesmässigen und dem

seelischen Bewusstsein haben, müssen die bildenden Künste den Umweg
über das Materielle gehen; und im Gegensatz zur Natur ist dies beim

Dichten, Komponieren und Entwerfen stets ein zeitgeraffter Vorgang.

1 Der „ unschuldige " Kreis die vollkommene Form
in der Fläche
2 Der Kreis als Rosenfenster das sich drehende Rad
des Schicksals der Menschen (in der tatsächlichen
Ausführung in der Westfassade der Kathedrale Notre-
Dame in Chartres) aus: Kimpel, Suckale, Hirmer:
„Die gotische Architektur in Frankreich 1130-1270",
München 1985
3 Das Rosenfenster als zentrierende Einmaligkeit
(Westfassade der Kathedrale Notre-Dame in Chartres,
11./12. Jahrhundert)
aus: Kimpel, Suckale, Hirmer: „Die gotische
Architektur in Frankreich 1130-1270", München 1985
4 Auf den Kopfgestellt (Buchladen in Gent 1980/81)

SINN DER FORM tians 49



5 Der Kreis als Tor zum Himmel (Mesquita in
Côrdoba, Pforte zum Mihrab, 10. Jahrhundert)
aus: Marianne Barrucand, Achim Bednorz:
„Maurische Architek-tur in Andalusien", Köln 1992
6 Die absolute geometrische Form als Kontrast zur
Natur: das Mondtor in der Gartenmauer
aus: Mario Bussagli: „ China, Japan, Korea,

Himalaja" in „Welt-geschichte der Architektur",
Stuttgart 1985
7 In all der Rechtwinkeligkeit einmal die Rundung -
in gestalterischer Tradition (Gartenhof in einem

japanischen Hofhaus)
aus: Band 6 der „Japanischen Architektur", Garken
1980

Gebrauchsgegenstände wie auch Haustypen, beides im echten Sinne

verstanden, entwickeln sich über Jahrzehnte oder Jahrhunderte. Sie erhalten

dadurch etwas von Natürlichkeit, sind quasi eine gemachte Natur; ähnlich
den Häusern, wenn sie wie Ackerbau und Viehzucht entstehen - „wie als

von selbst entstanden".

Auf dieser Einsicht gründen die Feststellungen von Wolfgang Braunfels, in
dem er im Kapitel „Herrschaftsform und Baugestalt" sagt: „Man sieht
jeder Stadt an, wer sie regiert und wie sie regiert wird Schlösser und Burgen,

die Stadtmauern und ihre Tore deuten und rechtfertigen bestehende

oder auch nur angestrebte Ordnungen Jede Architektur kann als Zeichen

für Macht, Wohlstand, Idealsinn, ja auch für das Elend seiner Erbauer oder

Bewohner abgelesen werden. Ein gutes Bauernhaus dient nicht nur seinem

Zweck; es spiegelt dank seiner Baugestalt und ihren Schmuckformen die

Weltsicht, in der sich die bäuerliche Familie geborgen fühlt. Erst dadurch

wird es zur Architektur als einer eigenen Kunstgattung. Ein gutes Bürgerhaus

kann als ein Lehrbuch der bürgerlichen Tugenden verstanden werden.

Es ist der Aktivierungsbereich des Bürgerfleisses, des Ordnungssinns, der

Sauberkeit, der sorgsamen Rechnungsführung. Die Häuserzeilen der Städte

machen das Bestreben der Familien, sich gleichzuordnen und auszuzeichnen,

sichtbar..." (in: „Abendländische Stadtbaukunst", Köln 1976)

Die Unnatürlichkeit bei Häusern beginnt zweifellos stets mit der Tätigkeit
von Architekten, indem - vielleicht herbeigeführt durch die Bauherrschaft,

vielleicht aber auch aus eigenem Antriebe - das Thema, das, was Goethe

„Gehalt" nennt, unnötigerweise mit Themenfremdem, möglicherweise
auch mit unangebrachter Bedeutungsschwere bis hin zur Angeberei
„aufgeblasen" wird. Ein treffendes Beispiel für diesen Zusammenhang, der

gerade die Ablösung vom Stetigen-sich-Entwickeln kennzeichnet,
erwähnt Björn Linn in seinen Betrachtungen zum „Nordischen Klassizismus":

„Von Bedeutung ist auch, dass der Beginn der neoklassizistischen

Strömung mit der Entstehung des Architektenberufes zusammenfällt..."

(in: „Werk, Bauen + Wohnen", Heft 4/1987)

Es kommt folglich nicht von ungefähr, dass wir seit Jahrzehnten beobachten,

wie vermehrt Produkte von Designern und Architekten in das Reich

des Unbrauchbaren abdriften, während gleichzeitig die Wertschätzung

älterer, „natürlich" entstandener Gebrauchsgegenstände steigt.

Aber nicht nur beim Machen, inzwischen sogar beim Betrachten von Häusern

schwingt diese Einstellung wie beinahe schicksalhaft, als unausweichlich

mit, um den Vorgang des Auswählens bei der Suche nach einsetzbaren

Formen zu stilisieren. In einem 1997 erschienenen Architekturführer

beschreiben die beiden Architektenverfasser das Entwerfen eines Hauses so:

„Die Architekten wählten hier einfache und zweckmässige Formen (an

anderen Orten taten sie es offensichtlich nicht), die bereits 1927) eine

Verbindung zum Neuen Bauen (wohl im Gegensatz zum „Alten Bauen"?)

aufweisen." Ist da Ironie im Spiel? wohl kaum. Ist es Hilflosigkeit solcherlei

Phänomenen gegenüber? wohl eher Ratlosigkeit, diese Erscheinungen

als entworfene Architektur, als Gestaltung zu deklarieren. Sicher ist, dass sie

das Zusammenhängen im Goetheschen Sinne nicht entdecken konnten.

Keine Architektur ohne Theorie

Diese Ratlosigkeit zeugt von Theoriemangel. Jedoch tritt sie nirgends so

deutlich zutage, wie in der Unfähigkeit zu Reformen, also zu

Neubildungen von Vorhandenem. In dieser Situation konnte eine

Erscheinung wie die sogenannte Postmoderne ihre Modezeit haben. Wenn

auch nur kurz, sie traf genau den Nerv der Ratlosigkeit in vielen Köpfen.
Aber dies hätte man ja wissen können. Bereits gegen Ende des vorigen

50 tans helmut Spieker



Jahrhunderts postulierte Heinrich Wagner: „Um componieren oder erfinden

zu können, muss man vor Allem wissen, was man schaffen will.
Wissen, was man schaffen will, heisst, eine Idee haben, und diese Idee,

dieses geistige Bild des Gegenstandes, wird zu voller Klarheit und wirklicher

Anschauung gebracht mittels Darstellung... Auf das Reich der

Baukunst übertragen, haben wird das Grundgesetz der architektonischen

Composition abgeleitet. Wir werden sie daher entstehen sehen aus jenem
Dreiklang der Ideen: Erfüllung des Zweckes, Wahrheit des Gedankens und

Schönheit der Form, welche die Wurzeln des Baumes der Theorie
bilden..." (in: „Die architektonische Composition", Band IV, 1 des „Handbuches

der Architektur", zitiert nach der 2. Auflage, Darmstadt 1893)

Das mag zwar für heutige Ohren etwas pathetisch ausgedrückt sein; aber

zumindest wird die Verantwortlichkeit im Gestalten von Bauwerken spürbar.

Und in einem etwa gleichzeitig erschienenen Lexikon finden wir
unter dem Stichwort „Reform: (neulat.) planmässige Umgestaltung
bestehender Einrichtungen mit Abstellung der sich zeigenden Übelstände..."

(in: „Brockhaus" Konversations-Lexikon, 14. Auflage, Leipzig 1908)

Fazit: eine wirkliche Reform in der Bildung und Ausbildung der Architekten

müsste den Theoriemangel bekämpfen, um einer weiteren

Beliebigkeit vorzubeugen.

II Form und Verantwortung

Form ist einer der wesentlichsten Gestaltungsfaktoren in sämtlichen

Künsten; aber darüber hinaus auch für jeglichen Gegenstand, sei er alltäglich

für den „Normalgebrauch" oder auch für das Besondere - von der

Sicherheitsnadel bis zum Haus, ja bis zu einer ganzen Stadt. Von der

statischen Form leben Malerei und Bildhauerei, jedenfalls bis in unsere Zeit.

Musik und Literatur kennen den Ablauf, der Teil der Form ist. Ballett lebt

als Bewegungsform, ereignet sich ausschliesslich im Ablauf. Architektur

gehört zu den Zwittern; denn Raum bleibt Bild, wenn ich mich nicht, ihn

erlebend, in ihm bewege. Form entsteht bei allem Tun und Werden.

Gestaltete Form hingegen bedarf des gezielten Handelns.

Der grösste Produzent von Formen ist die Natur mit ihrer Evolution. Sie

wird in ihrer Produktivität unübertroffen bleiben, so dass wir eigentlich nur
hinzuschauen brauchten, um die angemessenen, die natürlichen Formen zu

finden, die als Ergebnis unseres Weges von der Aufgabe her bis zur endgültig

gestalteten Form sich einstellen - es sei denn, dass uns falsche Vorbilder

von dem rechten Weg abbringen, dass wir uns auf falsche Wege verlocken

lassen.

Ohne Form keine Architektur

Die Frage der Gestaltung ist: wie und wann und wozu setze ich Formen

ein. Hier stellt sich wirklich das Problem der Auswahl, und, mit dieser

Auswahl, wird die Gestaltungsfrage zur Gewissensfrage beim

Kombinieren, also beim Komponieren.
Jedoch, so wie der Bauer seine Äcker rechteckig bestellt, also in eine

geometrische Form bringt, so ist auch das Bauen ein Willensakt. Damit
öffnet sich die Möglichkeit, neben dem Suchen und Finden von Formen in
der Natur selbständig Formen zu produzieren, für die es keine Vorbilder in
der Natur gibt. Diese sind zwangsläufig „anorganisch", während die von
der Natur abgeleiteten oder aus ihr übernommenen genauso zwangsläufig

„organisch" sind. Selbst die geo- oder stereometrischen Regelformen der

Flächen und Volumina sind „natürlich". Folglich entscheiden

Kombination und Komposition über die Gesamterscheinung, die Gestalt des

Produktes - als Ergebnis menschlichen Denkens.

8 - in gestalterischem Bewusstsein (Gebäude des
Diakonischen Werkes in Stuttgart, 1979-84)
9 Inflation der Kreise und Rundungen (Sher-e-
Banglanagar, Ayub National Hospital in Dacca,
Bangladesh, 1962-74)
aus: Toshio Nakamura: „Louis 1. Kahn", Tokio 1983
10 Die einmalige Post als Tor zur Briefmarke
(Postamt in Solduno/Locarno, 1995)
11 Das Maul als Hauseingang - Wer geht dort hinein
und kommt auch wieder heraus? - und wie? in welcher
Form? (Palazzo Zuccari, Rom, Jahrzehnt vor 1600)

sinn der form trans 51



Natur als Lehrmeister mit Konsequenzen

Mit ihrer Produktivität ist die Natur der grösste und wichtigste
Lehrmeister für Formen. Dies führt uns zu der zweiten Erkenntnis, die

unsere, von Mythen und Mystik befreite Welt als Offenbarung empfand,
und die Louis Sullivan (1856-1924) präzis formulierte. Denn seine

Schilderung auf der Suche nach Grundlagen für die architektonische

Gestaltung, keiner echten oder eingebildeten Obrigkeit verpflichteten
Ordnung, nimmt ihren Ausgang in der Beobachtung der Natur:

„Jedes Ding in der Natur hat eine Gestalt,
das heisst eine Form, eine äussere Erscheinung,
durch die wir wissen, was es bedeutet,

und die es von uns selbst und

von allen anderen Dingen unterscheidet.

12 Doppelkreis, umfangen vom Kreis das
chinesische Yin und Yang-Symbol als Zeichen des
Wachsens und Schwindens

aus: Thomas Thilo: „Klassische chinesische
Baukunst", Wien 1977
13 Der Doppelkreis als Zeichen für Unzertrennlichkeit
(Friedhof Brion-Vega, S. Vito, 1970-72)
aus: Seiichi Shirai: „Carlo Scarpa", Tokio 1977
14 Der Doppelkreis als Zeichen für Unendlichkeit
(Mitte des 17. Jahrhunderts eingeführt)

In der Natur bringen diese Formen das innere Leben,
den eingeborenen Wert der Geschöpfe oder der Pflanzen,

die sie darstellen, zum Ausdruck;
sie sind so charakteristisch und so unverkennbar,
dass wir ganz einfach sagen,

es sei 'natürlich', dass sie so sind.

Immer scheint es, als seien Leben und Form

ganz und gar eins und unzertrennlich,

so vollendet ist die Erfüllung
Immer folgt die Form der Funktion -
und das ist das Gesetz.

Wo die Funktion sich nicht ändert,

ändert sich auch die Form nicht

Es ist das Gesetz aller organischen und unorganischen,
aller physischen und metaphysischen,
aller menschlichen und übermenschlichen Dinge,
aller Manifestationen des Kopfes,
des Herzens und der Seele,

dass das Leben in seinem Ausdruck erkennbar ist,

dass die Form der Funktion folgt. Das ist Gesetz."

„The Tall Office Building Artistically Considered", 1896,

übersetzt von Henni Korssakoff-Schröder, 1963

Diese Herleitung belegt deutlich, dass mit der gebräuchlichen Kurzformel

„form follows function" man der Komplexität dieses beobachtenden

Gedankenganges nicht gerecht werden kann. Ganz im Gegenteil: Mit dieser

Verkürzung sind Absichten verbunden; nämlich, mit dem Hinweis auf
diese drei Wörter den eigenen Gestaltungsmangel zu rechtfertigen, vor
allem aber, sich von dem Prozess zu dispensieren, den methodischen Weg

von dem Gehalt über den Stoff zur Form auf sich zu nehmen; oder, was

noch gewissenloser ist, einfach eine Form zu übernehmen oder sich

auszudenken - als Attraktion, als Sensation, ohne auf das Leben zu achten,

das davon betroffen sein wird.

Über alle, durch die Kunstwissenschaften aufgearbeiteten Formen zu

verfügen, ist verführerisch. Eine verantwortbare Auswahl jeweils zu treffen,
bleibt dem einzelnen überlassen. Dabei keinerlei Verpflichtung zu

verspüren, ist würdelos, zeugt häufig von geschichtlicher Unverfrorenheit

oder gar Verdrängung, falls die geschichtliche Belastung bestimmter

Formen überhaupt im Bewusstsein des Wählenden ist.

52 trans helmut Spieker



Es gibt auch keine Instanz mehr, die einem in dieser schwierigen Situation
helfen könnte. Der Wählende ist auf sich gestellt. Allein „der bestirnte

Himmel über, und das moralische Gesetz in mir", wie es Immanuel Kant
für sich formulierte, können als Leitschnur dienen; wobei „der bestirnte

Himmel" für die Gesamtheit der Natur steht, die es zu achten gilt, und „das
moralische Gesetz in mir" als Gewissen zu begreifen ist, um mir meiner
Verantwortlichkeit - auch im Umgang mit Formen - bewusst zu werden.

Gefährlicher Umgang mit Formen

Alle Mittel sind zunächst „weder gut noch böse"; der Umgang mit ihnen,
ihr Einsatz hingegen bringt sie in eine zu verantwortende Aussage. Zwei
Beispiele:

Massstab und Systemdenken: Mit wechselnden Massstäben innerhalb
eines Gebäudes werden Zuordnungen Element-Ebenen in einem System

dargestellt; das bekannteste, systematisierte Beispiel finden wir im
traditionellen japanischen Wohnungsbau. Drei Massstäbe nebeneinander werden

eingesetzt: der erste für das vertikale Tragwerk mit einem Vielfachen
des Grundmasses, Ken genannt; der zweite repräsentiert die Lebenswelt in

Abhängigkeit von den menschlichen Körpermassen - mit dem Tatami-

Fussboden, den Abständen der Deckenbalken und den raumbildenden

Wand-Elementen, zu einem Teil fest, zum anderen verschiebbar, je nach

täglicher Lebenssituation; der dritte Massstab ist der der Füllungen und

der Gegenstände, mit der steten Wiederkehr des sun, dem japanischen
Fussmass.

Würden wir bei unseren Bauten mit gleicher Gewissenhaftigkeit den

Umgang mit Massstäben und ihrer Zuordnung verfahren und nicht mit

beliebiger Anwendung herumspielen - das wir dann hochgestochen als

„intuitiv" bezeichnen -, so ergäbe sich eine bewusste Eindeutigkeit, die

jegliche Verletzung der Menschenrechte durch Bauen ausschlösse: keine

unsinnige Kolossalordnung als Machtdemonstration, kein widersinnig
verschlossener Sockel, der den Zugang zu einem Akt der Demütigung
werden lässt.

Hierarchie und Spiegelsymmetrie: Der Umgang mit diesen Mitteln wird
stets gefährlich sein und bleiben. Jede hierarchische Ordnung innerhalb
eines Gebäudes ist, genau wie die widersinnig eingesetzte
Spiegelsymmetrie, vor allem bei gleichzeitigem Einsatz ein höchst gefährliches
Ausdrucksmittel.

Sie stehen im Widerspruch zu jeglicher Darstellung eines seit 1789 zu

gestaltenden Themas: dem der offenen Gesellschaft mit dem Grundprinzip
der Gleichheit aller Menschen. Macht auszudrücken, war zu keiner Zeit
ein Schwierigkeit; dafür sind die Mittel der Beeindruckung und

Unterwerfung allzu gebräuchlich. Hingegen ist das Gestaltungsproblem
der Gleichberechtigung bislang nur einmal in den letzten zweihundert
Jahren bewusst erkannt worden: im Elementarismus der niederländischen

De Stijl-Bewegung.

Jedes notwendige und darüber hinaus hinzukommende Element hat ein

Recht auf Vollständigkeit und Unversehrtheit - in Form und Position.

Daraus resultiert das selbständige Nebeneinander sämtlicher Elemente,

die zusammen als Gebäude die Gleichrangigkeit aller Personen mit ihrer
Unverletzlichkeit in einer demokratisch zu organisierenden Gesellschaft

widerspiegeln, die dieses Prädikat wirklich verdient. Ganz praktisch:
unmöglich werden somit - als Beispiel - im Mauerwerk gefangene Fenster;

15 Sich überschneidende Bögen - Sinnbild des
Verflochtenseins (Blendarkaden an der Torre del
Salvador in Teruel)
aus: Marianne Barrucand, Achim Bednorz:
„Maurische Architektur in Andalusien", Köln 1992
16 Der Kreis in Grund- und Aufriß als Symbol des
irdischen und göttlichen Alls (das Pantheon in Rom,
erbaut 27 v.Chr. unter Agrippa; nach Brand neu
aufgebaut 118-128 n.Chr. unter Hadrian)
aus: Heinz Studer: „Baustilkunde Blauen/CH 1981

sinn der form trans 53



stattdessen gibt es das Gespräch zwischen geschlossenen und offenen

Wandelementen; spiegelsymmetrische Gebäude entständen nur dann,

wenn sie den natürlichen Gegebenheiten entsprechen können - im
Einraumbau, gleich ob Kirche oder Scheune. Jedoch: jedesmal, wenn diese

Postulate des Elementarismus nicht erfüllt werden, bleibt Bauen

Machtausübung.

Keine Verantwortlichkeit ohne Vollständigkeit

Wenn Funktion allgemein als „Tätigkeit, Obliegenheit, Aufgabe, Amt"
definiert wird (in: „Der Grosse Knaur", Lexikon in 20 Bänden, München

1982), so überschreitet der Funktionsbegriff bei Sullivan diese Definition
bei weitem. Denn er fordert, dass das Formergebnis eine 'echte

Manifestation nicht nur „des Kopfes", sondern auch „des Herzens", ja
sogar „der Seele" sein müsse, damit „das Leben in seinem Ausdruck
erkennbar" wird.

Dieses Ziel setzt voraus, dass der Gestaltende die Aufgabe in dieser

Vollständigkeit erfasst; und dass er sich auch der Mühe unterzieht, die
Stoffe mit ihren Gesetzmässigkeiten genau zu studieren, um mit ihnen

dauerhafte - neudeutsch: nachhaltige - Bauwerke zu konstruieren.
Mühsam deshalb, weil ein Strang der Entwicklung in den bildenden

Künsten, in der Nachfolge des Manierismus eines Michelangelo, genau
den gegenläufigen Erfolgsweg zeigt: Durch materiell nicht erfüllbare
Formen gelangt man zu Ruhm, wird man zum Star. Auf dieser pervertierten

Haltung begründet, bildete sich eine Komponente der

Technikfeindlichkeit heraus.

Diese Antihaltung gegen das Technische in der Kunst seit dem Ende der

Renaissance erfährt heute eine kaum für möglich gehaltene Steigerung,
die sich sogar gegen die Handwerklichkeit wendet. Was zu exakt gemacht

ist, lässt offenbar zu wenig Spielfeld für Interpretiergelüste. Und mit diesen

möchten etliche „Experten" das Publikum beeindrucken.

In einer Fernsehsendung mit dem anspruchsvollen Titel „Architektur des

21. Jahrhunderts" (Saarländischer Rundfunk, 1996) wurde über Neubauten

in Los Angeles berichtet. Die Verfasserin, Gaby Imhof, stellte die

Entwicklung der letzten zwei Jahrzehnte anhand von Bauten des Architekten

Frank O. Gehry dar und gelangte schliesslich zu der in Planung befindlichen

Concert Hall in Los Angeles: hier könne dieser Künstler endlich „befreit

von allen Regeln der Baukunst" sein Meisterwerk verwirklichen.

Die „Befreiung" der Formen „von allen Regeln der Baukunst" wird so zum

Programm gemacht, als Weg aufgezeigt, auf dem - vielleicht sogar als

einzigem - Kunst im Bauen, also Architektur erreicht werden könne, ein

Zustand, wie er in weiten Bereichen des Design, seit es nicht mehr um

Produktgestaltung geht, bereits eingetreten ist, als „gestaltete Beliebigkeit".

Zu verantwortende Rückwirkung

Die formale Beliebigkeit kennen wir inzwischen nicht nur in diesen

Gebieten; sie hat sich in beinahe alle Lebensbereiche eingenistet, ohne

wirklich etwas über das Leben auszusagen - höchstens kündend von der

allgemeinen Teilnahmslosigkeit, wie sie deutlich wird, wenn bei

Verbrechen oder Unfällen zugesehen und gar gefilmt und konsumiert

wird, ohne die Verpflichtung in sich zu verspüren, helfen zu müssen.

Wenn dies nun alles zu moralisch klingen sollte, so genügt ein Verweis auf

Agnes Heller, die Nachfolgerin von Hannah Arendt als Professorin für



Philosophie und Ideengeschichte an der New School for Social Research

in New York. In ihrem Beitrag „Was ist praktische Vernunft, und was ist
sie nicht?" (in: „Sinn und Form", Berlin 1992), attackiert sie ihre

Kollegen, die sich als Philosophen durch Schweigen aus der

Mitverantwortung schleichen wollen: „Zu ihren Lebzeiten tragen die

Philosophen Verantwortung für den politischen und moralischen
Gebrauch (oder Missbrauch) ihrer Philosophie, unabhängig davon, ob sie

sich dazu äussern oder ob sie schweigen. Sich den gefährlichen
Konsequenzen der eigenen Philosophie zu stellen, ist eine moralisch
relevante Praktik...", und sie schliesst mit der feststellenden Frage: „In der

prämodernen Philosophie galt es als selbstverständlich, dass der Philosoph
seine Philosophie 'lebt'. Lebt er sie auch heute?" Zuvor hat sie zu Sartre

bemerkt, dass er das Glück gehabt habe, seine eigene Philosophie nicht
leben zu müssen. Und für wieviele Architekten und Designer muss
dasselbe gelten?

Wenn Agnes Heller mit der adiaphorischen Haltung, dem Praktizieren von
Wertneutralität, derart ins Gericht geht, so geschieht dies auch gewiss vor
dem Hintergrund ihres Schicksals - 1929 in Budapest geboren - und ihrer

Lebenserfahrung. Sie bestätigt zwar, „dass Philosophie als Spekulationsübung

adiaphorisch ist." Jedoch unterscheidet sie klar zwischen der

Haltung gegenüber Sachen und im Verhältnis zu den Mitmenschen.
Insofern ist „nichts weder gut noch böse"; aber nicht das Denken, sondern

vor allem das Handeln zwingt zur Wertung, zur gewissenhaften
Einschätzung des eigene Tuns. In dem Augenblick, in dem ich handle oder

auch eben nicht handle und schweige, komme ich in die Verantwortung.
Und Gestaltung ist wohl stets ein Akt des Handelns, selbst wenn ich nur
zusammenstelle oder mit den Formen spiele. Folglich gilt hier als einzige
Hilfe Kants kategorischer Imperativ: „Handle so, dass ..."

17 Gleichseitiges Dreieck, eingeschrieben in den
Kreis - Sinnbild der Dreifaltigkeit
18 Der Kreis, eingeschrieben in das gleichseitige
Dreieck - als Sinnbild des Wissens (S. Ivo della
Sapienza, Rom 1542-1660)
aus: Pierre Charpentrat: „Barock", Fribourg 1964
19 - als Ort des dreifaltigen Gottes Wallfahrtskirche
in Kappel bei Waldsassen, 1685-1689)
20 Kreis, Kugel und Engelsrose - „Die himmlische
Rose" (zu Dantes Paradies im 31. Gesang seiner

„ Göttlichen Komödie ",
gezeichnet von Gustave Doré, 1861)
21 Die Abwehr des Symbolischen - der
„Ajfenlaokoon" (in der Version von Tizian, f 1576)
aus: Franzsepp Würtenberger: „Manierismus",
Wien 1962

sinn der form trans 55


	Sinn der Form

