Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zirich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zurich

Band: - (1997)

Heft: 0

Artikel: Eins, zwei, drei... : Gemeinplatze zur Logik der Avantgarde
Autor: Kammasch, Tim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-918618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-918618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tim Kammasch

22 tans TIM KAMMASCH

Eins, zwei, drei, ... Gemeinplatze zur
Logik der Avantgarde

«En somme, a l'idole du Progrés répondit I’idole de la malédiction du Progrés;
ce qui fit deux lieux communs. »

Paul Valéry, Propos sur le Progres

Philosoph und Architekt konnen als die Ersten gelten, etwas bescheide-
ner als solche, die mit ihrem Tun einen Anfang machen. Im Falle des
Philosophen folgt dieses Verstindnis dem klassischen Konzept der prima
philosophia. Was den Architekten betrifft, orientiert sich diese Lesart an
der Etymologie'. Sodann zielen beide in ihren Entwiirfen auf nicht weni-
ger als das Ganze, wenn nicht eine Stadt, so doch ein Haus, einen
Gebidudekomplex, ein Gedankengebiude, eine Kosmologie. Nicht zufillig
bedienen sich Systemdenker wie Leibniz in ihrer Metaphorik architek-
tonischer Termini. Der Gott der Monadologie ist bekanntlich nicht nur
Monarch, sondern auch Architekt>. Wen wundert es da, wenn Architekt
und Philosoph zudem von derselben déformation professionelle ergriffen
werden konnen — ohne indes ernsthaft an ihr zu erkranken, denn beide ver-
stehen es, sie zu kultivieren. Wollte man dieser déformation professionel-
le einen Namen geben, so liesse sie sich — gewiss unzureichend — als An-
fangssucht bezeichnen, als Wunsch, radikal, von Grund auf zu beginnen.
Da es aber vor jedem Architekten und Philosophen immer schon begon-
nen hat, sowohl mit der Philosophie als auch mit der Architektur, fordert
diese déformation professionelle auf zum radikalen Neuanfang, zur Uber-
windung des Bestehenden, zum Bruch mit der Tradition. Die herrschen-
den Konventionsbestinde gelten radikalen Neuerern und Vordenkern
nichts. Aus diesem Nichts soll in ihrem Namen das Neue hervorgehen:
creatio ex nihilo, wenn nicht zum ersten Mal, so denn von neuem, da capo
— nun aber richtig!

In der Folge werde ich von der Logik der Avantgarde handeln. Im Blick
steht dabei nicht ein konkretes dsthetisches Programm einer bestimmten
Gruppe von Avantgardisten in Kunst oder Architektur, sondern ganz all-
gemein (en somme) eine Denkungsart. Der Logik der Avantgarde ge-



horchte bereits Descartes Wunsch nach einem archimedischen Punkt, um
die Welt aus den Angeln zu heben, sein radikaler Zweifel an allem Wissen

der Tradition, seine Suche nach einem fundamentum inconcussum in den
Meditationes de prima philosophia (1641). Nicht minder gehorcht ihr die
derzeit obligate Schelte der Vernunft durch die «Ungebildeten ihrer Ver-
dchter». In ihrer masslosen f]berschﬁtzung der Vernunft, die sie fiir derart
wirkungsmichtig halten, dass sie ihr kurzerhand sidmtliche der katastro-
phalen Verirrungen dieses Jahrhunderts anlasten, stehen diese Verichter
Descartes in nichts nach. Was die Beweislage betrifft, so steht eine griind-
liche Bewertung der Leistungen und Vergehen der Vernunft bislang aus.
Statt dessen halten beide Seiten mit pathetischen Beschworungen nicht
zuriick, ob diese nun der Vernunft, oder aber dem absolut Anderen als
allein selig machende Instanz gelten. Die Logik der Avantgarde hat viele
Gesichter, und selbst die Rede vom Ende aller Avantgardismen, die Nega-
tion der Fortschrittsfidhigkeit an sich, wird nicht ihr letztes sein.

Mit welchem Geschick diese Logik es versteht, sogar des Denkens
jener grossen Geister sich zu bemichtigen, die ihr Spiel durchschaut
haben, wie sie einfachhin die Maske wechselt und von neuem unerkannt
voranschreitet — larvata prodit —, vermag die Lektiire des obigen Zitats von
Paul Valéry zu zeigen. Valéry zihlt zwei Gemeinplitze («deux lieux com-
muns»): die Vergétzung (I’idole) des Fortschritts und die Vergétzung der
Verdammung des Fortschritts. Was sich nach Valéry der Glaube an die un-
verbriichliche Kraft des Fortschritts, aber auch dessen Fundamentalkritik
gleichermassen zu Schulden kommen lassen, das mithin, worin fiir Valéry
der Tatbestand der Vergotzung besteht, ist der Mangel an Differenziertheit
in der Bestimmung dessen, was Fortschritt ist und wohin er fiihrt. Von die-
sem mit einem guten Stiick Blindheit gegeniiber der Realitit geschlagenen
Gestus des Denkens sucht Valéry sich zu distanzieren. Da er Kritik an den
Gemeinplitzen beider Extreme anmeldet, fillt ihm selbstredend die Rolle
des Richters, des Vermittlers zu, der dort steht, wo, wie gemeinhin ange-
nommen wird, in Fragen der Praxis die Wahrheit zu finden ist: in der
Mitte. Fiir die Mitte (zwischen den Extremen) gilt, dass sie ausgewogen zu
sein habe. Analog soll Wahrheit dann in den Blick treten, sobald wir uns
differenziert, abwigend auf die Sache des Denkens einlassen und uns

1 Unter griech. arcitekton steht im Gemoll,
Griechisch—-Deutsches Schul-und Handwdorterbuch die
Notierung: «1. Baumeister...2..Anstifter, Urheber.» Im
Duden-Herkunftsworterbuch, Etymologie der
deutschen Sprache findet sich folgender Eintrag
(Auszug): «Architekt m «Baumeister»: Das in dieser
Form seit dem 16. Jh. bezeugte FW fiihrt iiber gle-
ichbed. lat. architectus auf gr. architékton
«Oberzimmermann, Baumeister». Dessen
Bestimmungswort gehort zu gr. drchein «der erste
sein, Fiihrer sein», archos «Anfiihrer, Oberhaupt»
(vgl. Archiv). [...]».

2 Vgl. Leibniz, Principes de la philosophie ou
Monadologie, § 87. Lesenswerte Gedanken zu diesem
Begriffstransfer finden sich in Bruno Tauts Architek-
turlehre, die wihrend Tauts Emigration zundichst in
Japan (1936) dann in der Tiirkei (1938) erschienen
ist. Eine Verdffentlichung in deutscher Sprache erfol-
gte erst 1977 in Hamburg/Westberlin, dort vgl. S.33-
33,

EINS, ZWEl, DREI ... trans 23



24 tans TIM KAMMASCH

nicht in groben Verallgemeinerungen, eben Gemeinplitzen, aufhalten.

Wofiir Valéry in Propos du Progres eintritt, ldsst sich somit niherhin
bestimmen als die differenzierte Perzeption und Darstellung der durch den
Fortschritt gezeitigten Wirklichkeit. Mehr noch: Das differenzierte Den-
ken sagt sich vom Gotzenkult der Extreme los, es verheisst Aufklirung
und verspricht damit tiberhaupt erst den Fortschritt in der Praxis. Valéry’s
Kritik ergeht mithin im Namen des wirklichen Fortschritts, dessen Urhe-
ber nicht ein im Gotzenkult befangener, sondern ein freier Geist ist.

Wenn Valéry es mit der Sache des Denkens wirklich ernst meint, muss
er sich an dieser Stelle die Frage gefallen lassen, ob er in seinem eigenen
Urteil einlost, was er implizit fordert? Stellt seine Ausserung ihrerseits
einen Fortschritt im Bedenken des Fortschritts dar, oder fillt sie selbst
unter das Verdikt, welches sie ausspricht? — ce qui ferait trois lieux com-
muns. Setzt nicht durch den blossen Umstand ihrer Zitierbarkeit auch
Valéry’s Ausserung sich der Gefahr aus, zu einem blossen Gemeinplatz zu
verkommen. Mehr als das, die Gefahr der Vergotzung ist Valéry’s Satz von
Anfang an eingeschrieben, als habe er — und gewiss er hat — es darauf an-
gelegt zitiert zu werden. Sehen Sie selbst, wie Valéry anhebt: «En
somme...» — diese Formel verrit bereits, dass das, was folgt, eine grobe
Pauschalisierung ist. «<En somme» ermdglicht die Rhetorizitéit des nach-
folgenden Satzes, durch welche dieser sich fiir ein Florileg geradezu auf-
driingt — carpe me! «En somme» stellt den Dichter frei, verkiirzt und ver-
zerrt sprechen und gerade dadurch etwas Wesentliches, etwas Wahres
sagen zu konnen. Damit ist die Funktion dieser Wendung aber noch nicht
hinreichend bestimmt, sie leistet ein Weiteres: Indem sie die Freiheit, die
Valéry sich mit seinem pauschalen Urteil erlaubt, eigens anzeigt, weist sie
den Autor zugleich als homme de sincérité aus, der weiss, was er dem
Leser, auch dem gemeinen, der nur sein Zitat liest, schuldig ist — einen
Gedanken. In nur zwei Worten wird hier in Erinnerung gerufen, was der
Satz selbst nicht bietet, in seiner Gestalt nicht bieten kann, und zugleich
nicht bieten darf, wenn er wirkungsméchtig, persuasiv fiir die Sache des
differenzierten Denkens eintreten soll.

Was uns hier interessieren sollte, ist gerade der Umstand, dass Valéry,
obgleich er um eine differenzierte Stellungnahme zur Frage des Fort-



schritts bemiiht ist, dennoch nicht umhinkann, dort, wo er seine Uberle-
gungen auf den Punkt (en somme) bringen will, den undifferenzierten
Denkgestus, dessen er die beiden Gotzenkulte bezichtigt, selbst zu iiber-
nehmen. Ich halte diese Adaption bei Valéry fiir mehr als nur eine rhetori-
sche Wendung, um die Offentlichkeit, den Gemeinsinn, anzusprechen.
Wohl auch das, aber dariiber hinaus, so scheint es, deutet sich hier die Un-
moglichkeit von Fortschritt iiberhaupt an.

Jede der drei Positionen will etwas, das gegeniiber der jeweils vorge-
fundenen Gegenwart anders ist. Dem Aufbau des Neuen muss der radika-
le Bruch mit dem, was als Norm gilt, vorausgehen. Dieser Logik folgen
gemiss Valéry’s Urteil die Progressiven aber auch die Reaktionire, denn
auch sie lehnen die Gegenwart, in ihrem Fall diejenige des Fortschritts, ab.
Dieser Logik folgt sogar Valéry’s Urteil. Valéry verfihrt in seiner Kritik in
eben jener Weise, die er an den beiden Gotzenkulten kritisiert: en somme.
Wenn indes nicht nur die gemeinen Anhénger des Fortschritts eine archai-
sche Manier an den Tag legen und darin den extremen Gegnern des Fort-
schritts, den Reaktioniren, gleichen, sondern selbst noch der homme de
lettre, die geistige Avantgarde, in diesen Habitus zuriickfillt, indem sie
den Gestus der Vergotzung imitierend beide Extreme iiber einen Kamm
schert, was gut klingt, aber doch nicht mehr abgibt als ein undifferenzier-
tes Bild von der Realitit, einen Gemeinplatz, was dann? Gar kein Fort-
schritt? Wie konnen wir uns von dieser Logik lossagen, die uns einholt, die
sich tradiert, wie entschieden und radikal, wie tiberlegt und differenziert
wir uns ihr auch zu entziehen suchen? Die Tradition der Avantgarde, wie
mit ihr brechen, wie sie iiberwinden, wenn nur schon der Wille zur Uber-
windung, der Wunsch radikal Neues zu kiinden und zu vollbringen ihrer
Logik gehorcht, die uns am Ende zum Stillstand verurteilt oder gar den
reaktiondren Kriften angleicht? Es scheint, als konne auf das Ende des
Glaubens an ein zielstrebiges Voranschreiten nur die Theorie des Endes
folgen.

Die Lektiire von Valéry’s Zitat ldsst indes noch einen anderen Schluss
zu. Um die Auflosung des Trilemmas bemiiht hat, sie sich iiber die eige-
nen an den Text herangetragenen Unterstellungen Klarheit zu verschaffen.
Fraglich erscheint insbesondere, ob Fortschritt fernerhin als absoluter

EINS, ZWEI, DREI ...

tans 25



3 «On me taxe aujourd’hui de révolutionnaire. Je
vais vous confesser que je n'ai jamais eu qu’un
maitre: le passé; q’une formation: 1’étude du passé.
Tout, longtemps, encore aujourd’hui: les musées, les
voyages, les folklores. Inutile de developper, n’est-ce
pas? Vous m’avez compris, je suis allé partout ou il
y’avait des ceuvres pures — celles de paysan ou celles
du génie, — avec ma quéstion devant moi: «Comment
pourquoi?» J'ai pris dans le passé la lé¢on de I’his-
toire, la raison d’étre des choses. Tout événement et
tout objet sont «par rapport a ...», Le Corbusier,
Précisions sur un état présent de I’architecture et de
l'urbanisme, Paris 1930, S. 34.

4 «Ich bin Architekt und versuche, mich nicht durch
Gewohnheit, sondern durch einen wachen Sinn fiir
das Vergangene — nach dessen vorgdngiger und rei-
flicher Priifung — leiten zu lassen.», Robert Venturi,
Komplexitiit und Widerspruch in der Architektur, dt.
Ubers., Braunschweig 1993, S. 15.

26 ftrans TIMKAMMASCH

Bruch mit den Traditionsbestinden zu verstehen sei, wie dies von der
Logik der Avantgarde postuliert wird. Diese Lesart des Fortschritts impli-
ziert nicht nur eine in sich fragwiirdige Teleologie, sie iibergeht zudem
eine differenzierte Rezeptionshaltung, die in der Auseinandersetzung mit
den auf uns gekommenen Traditionen gerade von jenen gefordert wurde,
deren Namen fiir bedeutende Innovationen in diesem Jahrhundert stehen.
An dieser Stelle sei nur auf die Erkldrungen von Le Corbusier® und
Venturi* verwiesen. Die dialektische Interpretation des Fortschritts, die
auch Valéry vor Augen stand, gerit hier gleichsam zum Bekenntnis. Fort-
schritt war immer schon ein Schritt auf Traditionen zu, ob reflektiert oder
nicht, stets wurden diese neu entfaltet. Eine Avantgarde, die sich den
Herausforderungen der Gegenwart nicht verschliesst, sucht das Gesprich
mit den Traditionen. Sie sieht sich verwiesen an die Adresse von Kunst-
und Architekturgeschichte und -theorie. Diskutable Antworten auf aktuel-
le Probleme liegen im Thesaurus der Geschichte verborgen, sie gilt es kri-
tisch zu befragen, damit in der Gegenwart an einer lebenswerten Zukunft
gearbeitet werden kann.



	Eins, zwei, drei... : Gemeinplätze zur Logik der Avantgarde

