
Zeitschrift: Trans : Publikationsreihe des Fachvereins der Studierenden am
Departement Architektur der ETH Zürich

Herausgeber: Departement Architektur der ETH Zürich

Band: - (1997)

Heft: 0

Artikel: Eins, zwei, drei... : Gemeinplätze zur Logik der Avantgarde

Autor: Kammasch, Tim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tim Kammasch Eins, zwei, drei, Gemeinplätze zur
Logik der Avantgarde

«En somme, à l'idole du Progrès répondit l'idole de la malédiction du Progrès;

ce quifit deux lieux communs.»

Paul Valéry, Propos sur le Progrès

Philosoph und Architekt können als die Ersten gelten, etwas bescheidener

als solche, die mit ihrem Tun einen Anfang machen. Im Falle des

Philosophen folgt dieses Verständnis dem klassischen Konzept der prima

philosophia. Was den Architekten betrifft, orientiert sich diese Lesart an

der Etymologie1. Sodann zielen beide in ihren Entwürfen auf nicht weniger

als das Ganze, wenn nicht eine Stadt, so doch ein Haus, einen

Gebäudekomplex, ein Gedankengebäude, eine Kosmologie. Nicht zufällig
bedienen sich Systemdenker wie Leibniz in ihrer Metaphorik
architektonischer Termini. Der Gott der Monadologie ist bekanntlich nicht nur

Monarch, sondern auch Architekt2. Wen wundert es da, wenn Architekt

und Philosoph zudem von derselben déformation professionelle ergriffen
werden können - ohne indes ernsthaft an ihr zu erkranken, denn beide

verstehen es, sie zu kultivieren. Wollte man dieser déformation professionelle

einen Namen geben, so liesse sie sich - gewiss unzureichend - als

Anfangssucht bezeichnen, als Wunsch, radikal, von Grund auf zu beginnen.

Da es aber vor jedem Architekten und Philosophen immer schon begonnen

hat, sowohl mit der Philosophie als auch mit der Architektur, fordert

diese déformation professionelle auf zum radikalen Neuanfang, zur

Überwindung des Bestehenden, zum Bruch mit der Tradition. Die herrschenden

Konventionsbestände gelten radikalen Neuerern und Vördenkern

nichts. Aus diesem Nichts soll in ihrem Namen das Neue hervorgehen:

creatio ex nihilo, wenn nicht zum ersten Mal, so denn von neuem, da capo

- nun aber richtig!
In der Folge werde ich von der Logik der Avantgarde handeln. Im Blick

steht dabei nicht ein konkretes ästhetisches Programm einer bestimmten

Gruppe von Avantgardisten in Kunst oder Architektur, sondern ganz

allgemein (en somme) eine Denkungsart. Der Logik der Avantgarde ge-

22 tens TIM KAMMASCH



horchte bereits Descartes Wunsch nach einem archimedischen Punkt, um

die Welt aus den Angeln zu heben, sein radikaler Zweifel an allem Wissen

der Tradition, seine Suche nach einem fundamentum inconcussum in den

Meditationes de prima philosophia (1641). Nicht minder gehorcht ihr die

derzeit obligate Schelte der Vernunft durch die «Ungebildeten ihrer
Verächter». In ihrer masslosen Überschätzung der Vernunft, die sie für derart

wirkungsmächtig halten, dass sie ihr kurzerhand sämtliche der katastrophalen

Verirrungen dieses Jahrhunderts anlasten, stehen diese Verächter

Descartes in nichts nach. Was die Beweislage betrifft, so steht eine gründliche

Bewertung der Leistungen und Vergehen der Vernunft bislang aus.

Statt dessen halten beide Seiten mit pathetischen Beschwörungen nicht

zurück, ob diese nun der Vernunft, oder aber dem absolut Anderen als

allein selig machende Instanz gelten. Die Logik der Avantgarde hat viele

Gesichter, und selbst die Rede vom Ende aller Avantgardismen, die Negation

der Fortschrittsfähigkeit an sich, wird nicht ihr letztes sein.

Mit welchem Geschick diese Logik es versteht, sogar des Denkens

jener grossen Geister sich zu bemächtigen, die ihr Spiel durchschaut

haben, wie sie einfachhin die Maske wechselt und von neuem unerkannt

voranschreitet - larvata prodit -, vermag die Lektüre des obigen Zitats von
Paul Valéry zu zeigen. Valéry zählt zwei Gemeinplätze («deux lieux
communs»): die Vergötzung (l'idole) des Fortschritts und die Vergötzung der

Verdammung des Fortschritts. Was sich nach Valéry der Glaube an die

unverbrüchliche Kraft des Fortschritts, aber auch dessen Fundamentalkritik

gleichermassen zu Schulden kommen lassen, das mithin, worin für Valéry

der Tatbestand der Vergötzung besteht, ist der Mangel an Differenziertheit

in der Bestimmung dessen, was Fortschritt ist und wohin er führt. Von

diesem mit einem guten Stück Blindheit gegenüber der Realität geschlagenen

Gestus des Denkens sucht Valéry sich zu distanzieren. Da er Kritik an den

Gemeinplätzen beider Extreme anmeldet, fällt ihm selbstredend die Rolle

des Richters, des Vermittlers zu, der dort steht, wo, wie gemeinhin

angenommen wird, in Fragen der Praxis die Wahrheit zu finden ist: in der

Mitte. Für die Mitte (zwischen den Extremen) gilt, dass sie ausgewogen zu

sein habe. Analog soll Wahrheit dann in den Blick treten, sobald wir uns

differenziert, abwägend auf die Sache des Denkens einlassen und uns

1 Unter griech. arcitekton steht im Gemoll,
Griechisch-Deutsches Schul-und Handwörterbuch die
Notierung: «1. Baumeister...2..Anstifter, Urheber.» Im
Duden-Herkunftswörterbuch, Etymologie der
deutschen Sprache findet sich folgender Eintrag
(Auszug): «Architekt m «Baumeister»: Das in dieser
Form seit dem 16. Jh. bezeugte FWführt über gle-
ichbed. lat. architectus aufgr. architéktôn
«Oberzimmermann, Baumeister». Dessen

Bestimmungswort gehört zu gr. drchein «der erste
sein, Führer sein», archôs «Anführer, Oberhaupt»
(vgl. Archiv). [...]».

2 Vgl. Leibniz, Principes de la philosophie ou
Monadologie, § 87. Lesenswerte Gedanken zu diesem

Begriffstransfer finden sich in Bruno Tauts Architekturlehre,

die während Tauts Emigration zunächst in
Japan (1936) dann in der Türkei (1938) erschienen
ist. Eine Veröffentlichung in deutscher Sprache erfolgte

erst 1977 in Hamburg/Westberlin, dort vgl. S.33-
35.

EINS, ZWEI, DREI trans 23



nicht in groben Verallgemeinerungen, eben Gemeinplätzen, aufhalten.

Wofür Valéry in Propos du Progrès eintritt, lässt sich somit näherhin

bestimmen als die differenzierte Perzeption und Darstellung der durch den

Fortschritt gezeitigten Wirklichkeit. Mehr noch: Das differenzierte Denken

sagt sich vom Götzenkult der Extreme los, es verheisst Aufklärung
und verspricht damit überhaupt erst den Fortschritt in der Praxis. Valéry's

Kritik ergeht mithin im Namen des wirklichen Fortschritts, dessen Urheber

nicht ein im Götzenkult befangener, sondern ein freier Geist ist.

Wenn Valéry es mit der Sache des Denkens wirklich ernst meint, muss

er sich an dieser Stelle die Frage gefallen lassen, ob er in seinem eigenen

Urteil einlöst, was er implizit fordert? Stellt seine Äusserung ihrerseits

einen Fortschritt im Bedenken des Fortschritts dar, oder fällt sie selbst

unter das Verdikt, welches sie ausspricht? - ce qui ferait trois lieux
communs. Setzt nicht durch den blossen Umstand ihrer Zitierbarkeit auch

Valéry's Äusserung sich der Gefahr aus, zu einem blossen Gemeinplatz zu

verkommen. Mehr als das, die Gefahr der Vergötzung ist Valéry's Satz von

Anfang an eingeschrieben, als habe er - und gewiss er hat - es darauf

angelegt zitiert zu werden. Sehen Sie selbst, wie Valéry anhebt: «En

somme...» - diese Formel verrät bereits, dass das, was folgt, eine grobe

Pauschalisierung ist. «En somme» ermöglicht die Rhetorizität des

nachfolgenden Satzes, durch welche dieser sich für ein Florileg geradezu

aufdrängt - carpe me! «En somme» stellt den Dichter frei, verkürzt und

verzerrt sprechen und gerade dadurch etwas Wesentliches, etwas Wahres

sagen zu können. Damit ist die Funktion dieser Wendung aber noch nicht

hinreichend bestimmt, sie leistet ein Weiteres: Indem sie die Freiheit, die

Valéry sich mit seinem pauschalen Urteil erlaubt, eigens anzeigt, weist sie

den Autor zugleich als homme de sincérité aus, der weiss, was er dem

Leser, auch dem gemeinen, der nur sein Zitat liest, schuldig ist - einen

Gedanken. In nur zwei Worten wird hier in Erinnerung gerufen, was der

Satz selbst nicht bietet, in seiner Gestalt nicht bieten kann, und zugleich
nicht bieten darf, wenn er wirkungsmächtig, persuasiv für die Sache des

differenzierten Denkens eintreten soll.

Was uns hier interessieren sollte, ist gerade der Umstand, dass Valéry,

obgleich er um eine differenzierte Stellungnahme zur Frage des Fort-

24 trans tim kammasch



schritts bemüht ist, dennoch nicht umhinkann, dort, wo er seine Überlegungen

auf den Punkt (en somme) bringen will, den undifferenzierten

Denkgestus, dessen er die beiden Götzenkulte bezichtigt, selbst zu
übernehmen. Ich halte diese Adaption bei Valéry für mehr als nur eine rhetorische

Wendung, um die Öffentlichkeit, den Gemeinsinn, anzusprechen.

Wohl auch das, aber darüber hinaus, so scheint es, deutet sich hier die

Unmöglichkeit von Fortschritt überhaupt an.

Jede der drei Positionen will etwas, das gegenüber der jeweils
vorgefundenen Gegenwart anders ist. Dem Aufbau des Neuen muss der radikale

Bruch mit dem, was als Norm gilt, vorausgehen. Dieser Logik folgen

gemäss Valéry's Urteil die Progressiven aber auch die Reaktionäre, denn

auch sie lehnen die Gegenwart, in ihrem Fall diejenige des Fortschritts, ab.

Dieser Logik folgt sogar Valéry's Urteil. Valéry verfährt in seiner Kritik in

eben jener Weise, die er an den beiden Götzenkulten kritisiert: en somme.
Wenn indes nicht nur die gemeinen Anhänger des Fortschritts eine archaische

Manier an den Tag legen und darin den extremen Gegnern des

Fortschritts. den Reaktionären, gleichen, sondern selbst noch der homme de

lettre, die geistige Avantgarde, in diesen Habitus zurückfällt, indem sie

den Gestus der Vergötzung imitierend beide Extreme über einen Kamm

schert, was gut klingt, aber doch nicht mehr abgibt als ein undifferenziertes

Bild von der Realität, einen Gemeinplatz, was dann? Gar kein
Fortschritt? Wie können wir uns von dieser Logik lossagen, die uns einholt, die

sich tradiert, wie entschieden und radikal, wie überlegt und differenziert

wir uns ihr auch zu entziehen suchen? Die Tradition der Avantgarde, wie

mit ihr brechen, wie sie überwinden, wenn nur schon der Wille zur
Überwindung, der Wunsch radikal Neues zu künden und zu vollbringen ihrer

Logik gehorcht, die uns am Ende zum Stillstand verurteilt oder gar den

reaktionären Kräften angleicht? Es scheint, als könne auf das Ende des

Glaubens an ein zielstrebiges Vöranschreiten nur die Theorie des Endes

folgen.

Die Lektüre von Valéry's Zitat lässt indes noch einen anderen Schluss

zu. Um die Auflösung des Trilemmas bemüht hat, sie sich über die eigenen

an den Text herangetragenen Unterstellungen Klarheit zu verschaffen.

Fraglich erscheint insbesondere, ob Fortschritt fernerhin als absoluter



3 «On me taxe aujourd'hui de révolutionnaire. Je

vais vous confesser que je n 'ai jamais eu qu 'un
maître: le passé; q'une formation: l'étude du passé.
Tout, longtemps, encore aujourd'hui: les musées, les

voyages, les folklores. Inutile de développer, n'est-ce
pas? Vous m'avez compris, je suis allé partout où il
y'avait des œuvres pures - celles de paysan ou celles
du génie, - avec ma quéstion devant moi: «Comment

pourquoi?» J'ai pris dans le passé la léçon de l'histoire,

la raison d'être des choses. Tout événement et
tout objet sont «par rapport à ...», Le Corbusier,
Précisions sur un état présent de l'architecture et de

l'urbanisme, Paris 1930, S. 34.

4 «Ich bin Architekt und versuche, mich nicht durch
Gewohnheit, sondern durch einen wachen Sinn für
das Vergangene - nach dessen vorgängiger und
reiflicher Prüfung - leiten zu lassen.», Robert Venturi,

Komplexität und Widerspruch in der Architektur, dt.
Übers., Braunschweig 1993, S. 15.

Bruch mit den Traditionsbeständen zu verstehen sei, wie dies von der

Logik der Avantgarde postuliert wird. Diese Lesart des Fortschritts impliziert

nicht nur eine in sich fragwürdige Teleologie, sie übergeht zudem

eine differenzierte Rezeptionshaltung, die in der Auseinandersetzung mit
den auf uns gekommenen Traditionen gerade von jenen gefordert wurde,

deren Namen für bedeutende Innovationen in diesem Jahrhundert stehen.

An dieser Stelle sei nur auf die Erklärungen von Le Corbusier3 und

Venturi4 verwiesen. Die dialektische Interpretation des Fortschritts, die

auch Valéry vor Augen stand, gerät hier gleichsam zum Bekenntnis.

Fortschritt war immer schon ein Schritt auf Traditionen zu, ob reflektiert oder

nicht, stets wurden diese neu entfaltet. Eine Avantgarde, die sich den

Herausforderungen der Gegenwart nicht verschliesst, sucht das Gespräch

mit den Traditionen. Sie sieht sich verwiesen an die Adresse von Kunst-

und Architekturgeschichte und -theorie. Diskutable Antworten auf aktuelle

Probleme liegen im Thesaurus der Geschichte verborgen, sie gilt es

kritisch zu befragen, damit in der Gegenwart an einer lebenswerten Zukunft

gearbeitet werden kann.

26 trans tim kammasch


	Eins, zwei, drei... : Gemeinplätze zur Logik der Avantgarde

