
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 31 (2024)

Heft: 3: Le pouvoir patricien dans les villes : persistances et changements =
Die Macht des Patriziats in Städten : Persistenz und Wandel

Artikel: Geschlecht(er), Macht und Ordnung : Elitenproduktion in Solothurner
Frauenklöstern des 17. und 18. Jahrhunderts

Autor: Steiner, Michèle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschlecht(er), Macht und Ordnung

Elitenproduktion in Solothurner Frauenklöstern
des 17. und 18. Jahrhunderts

Michèle Steiner

«Je Marie Elisabeth de Stauay, fille de Mesire Jaque de Stauay Seigneur de Mo-
londin maréchal de Camps es sarmee [sic] de sa maiesté très Chrestienne, Colonel

dun regiman de gens de pied pour son seruise, Chapitaine au regiment de ses

garde, gouuerneur des Conté de neuf chatel et valangin, et Conseillier de la ville
de Soleure, et de Dame Marie Vuigier aagée danuiron quinze Ans, de mon plein
gré et du Consantement de mes pere et mere, |... ] demandée destre resiie a l ' habit

au rang des Soeur Nouice du Coeur [sic] de Cette Congregation [...].»'
Als Maria Elisabeth von Stäffis (1633-1663) am 21. Februar 1649 als Novizin in
den Visitandinnenkonvent in Solothurn eintrat, machte ihr im Gelübdebuch

festgehaltenes Aufnahmegesuch aus ihrer vvohlsituierten Herkunft kein Geheimnis.

Ihr Klostereintritt erscheint hier nicht als Abkehr von der «Welt» - vielmehr legt
die Quelle nahe, dass der familiäre Hintergrund einer Nonne auch im klösterlichen

Umfeld eine nicht zu vernachlässigende Rolle spielte.
Wie von Stäffis verfügte die Mehrheit der Schwestern im Solothurner Frauenkloster

Visitation in der Frühen Neuzeit über familiäre Verbindungen in die
höchsten Ränge der städtischen Gesellschaft. Ungeachtet dessen haben Studien

zu Patriziaten in der Eidgenossenschaft Frauenkonventen bislang bloss einen

Nebenschauplatz zugewiesen. So hält etwa der Eintrag zu «Patriziat» im Historischen

Lexikon der Schweiz fest, dass «der Verwandtschaftsverband | Verzicht
auf individuelle Entfaltung verlangte», im Gegenzug jedoch für die Versorgung
seiner Angehörigen sorgte, etwa durch die Platzierung von «nachgeborenefn]
Söhnen» in Klöstern.2 Fehlt in diesem Lexikonbeitrag ein Verweis auf
Frauenkonvente gänzlich, werden sie in Kurt Messmers und Peter Hoppes Studie zum
Luzerner Patriziat immerhin im Zusammenhang mit der Versorgungsproblematik

kinderreicher Familien genannt.3 Dieselbe Stossrichtung hat auch der Beitrag
von Hans Sigrist in der Solothurner Kantonsgeschichte, wenn er Frauenklöster
als Orte beschreibt, wo Patrizierfamilien «ihre nicht zur Ehe gelangenden Töchter

mit Vorliebe» unterbrachten.4

Dass eine Reduzierung frühneuzeitlicher Frauenkonvente auf ihre Rolle als

patrizische Versorgungsinstitutionen deren gesellschaftlichen Stellenwert
missachtet, konnte die internationale (Frauen-)Klosterforschung in den letzten dreis-



Steiner: Geschlecht(er), Macht und Ordnung

sig Jahren deutlich aufzeigen. So dienten Konvente in der Frühen Neuzeit nicht

nur der Bewahrung, Kontrolle und Sichtbarmachung von Ehre und sozialem

Prestige der Eliten, sie waren darüber hinaus Orte der Bildung, bedeutsame

Wirtschaftsräume und zentrale Institutionen für die städtische Heilsgemeinschaft.5

Dabei haben Historikerinnen wie beispielsweise P. Renée Baernstein

auch auf die «Verflechtung von familiären und kirchlichen Ressourcen» verwiesen

und aufgezeigt, wie Frauen in Klöstern einen Beitrag zur Stärkung der

Familiendynastie leisteten.6

Solche Überlegungen zur Verflechtung von Familienverbänden und kirchlichen
Institutionen sind anschlussfähig für Forschungsarbeiten, die sich stärker mit
den performativen Prozessen der Elitenbildung beschäftigen. Dazu zählt etwa
die Studie von Michael Hecht zur «Patriziatsbildung» in deutschen Salzstädten.

Hecht fragt dort nach Zuschreibungsformen, Wahrnehmungsmustern und

Konstruktionsprinzipien von «Patriziaten». Dabei bezeichnet er «Patriziatsbildung»
als stetigen «Prozess der Produktion und Visualisierung spezifischer Ordnungsprinzipien

sowie der Verteidigung damit verbundener Geltungsansprüche durch

Gruppen von Personen und Familien». Da die soziale Ordnung vormoderner
Gesellschaften massgeblich durch Hierarchisierung und Distinktion geprägt gewesen

sei, hätten Abgrenzungsstrategien «in einem engen Wechselverhältnis zu den

Prozessen von Integration und Institutionalisierung einzelner Gruppen» gestanden.

Dabei seien auch memoriale Praktiken für die Konstituierung von Gruppen

von Bedeutung gewesen. Hecht führt damit ein dynamisches und relationales

Verständnis von «Patriziaten» ein.7

Ausgehend von diesen Überlegungen stellt sich die Frage, welche Rolle
Frauenkonvente in der katholischen Eidgenossenschaft im Herstellungsprozess von
Patriziaten spielten. Inwiefern waren auch diese Institutionen am Hervorbringungs-

prozess von Distinktion, Zugehörigkeit und Ordnung beteiligt, der aus sozialen

Gruppen Patriziate machte?

Bevor wir uns dieser Frage widmen, ist eine kritische Reflexion der Begrifflichkeiten

notwendig. Denn es stellt sich die Frage, inwiefern «Patriziat» überhaupt
der geeignete Begriff ist, um Logiken gesellschaftlicher Ordnung in der Frühen

Neuzeit zu untersuchen. So hat bereits Rita Binz-Wohlhauser die inhaltliche Fo-

kussierung der Forschungsliteratur zum Patriziat auf Fragen des Macht- und

Herrschaftszugangs kritisiert.8 Zudem ist der Begriff - wie Nathalie Büsser

darlegen konnte - stark im Narrativ einer «adelsfreien» frühneuzeitlichen
Eidgenossenschaft verankert und verstellt so den Blick auf adlige Praktiken, die etwa
auch von Solothurner «Patrizierfamilien» verfolgt wurden.9 Um Essenzialisie-

rungen möglichst zu vermeiden, arbeitet der vorliegende Beitrag deshalb mit
dem Begriff der «Eliten». Als Eliten können nach Albert Tanner Personengruppen

bezeichnet werden, deren gesellschaftlicher Vorrang auf der «Verbindung 47



Die Macht des Patriziats in Städten traverse 2024/3

von wirtschaftlicher, sozialer und politischer Macht» beruht.10 Eine breite
Definition hat auch den Vorteil, das Feld der Möglichkeiten, wie Elitenzugehörigkeit
erreicht werden konnte, zu öffnen. Die im Zusammenhang mit Patriziaten häufig
erwähnte Ratsbeteiligung erscheint so nur noch als ein Distinktionsfaktor unter
vielen. Dies erleichtert schliesslich auch die Integration von religiösen Institutionen

in ein Forschungsfeld, das (Frauen-)Klöstern bislang bloss eine

Randposition zugewiesen hat.

Um die Bedeutung von Frauenkonventen im Produktionsprozess ständischer

Ordnung zu untersuchen, bietet der Beitrag in einem ersten Schritt einen Überblick

über die Solothurner Klosterlandschaft und fragt danach, wie sich die
städtischen Eliten an der Gründung von Ordensniederlassungen beteiligten. In einem

zweiten Schritt wird aufgezeigt, wie die Nonnen in den Solothurner
Frauenkonventen über ihren Klostereintritt hinaus als Vertreterinnen ihrer Herkunftsfamilien

sichtbar blieben. Ein drittes Unterkapitel diskutiert schliesslich, wie
Frauenklöster die hierarchisch-ständische Ordnung der «Welt» zu reproduzieren

vermochten, bevor der Blick in einem letzten Kapitel auf die transzendente

Sphäre ausgeweitet und dabei gefragt wird, welches Legitimationspotenzial
Nonnen den Eliten in ihrer Rolle als Bindeglied zwischen Diesseits und Jenseits

bieten konnten. So kann die aktive Rolle der Frauenklöster im Herstellungspro-
zess von Ordnung aufgezeigt werden.

Ordensniederlassungen im Sinn der Eliten

In der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts etablierten sich in der eidgenössischen
Stadt Solothurn drei weibliche, katholische Ordensgemeinschaften. 1609 kam

es zur Abspaltung der Kapuzinerinnen von den seit dem Spätmittelalter in
Solothurn lebenden Franziskaner-Terziarinnen. Während Erstere im Norden der Stadt

eine eigene Klosteranlage errichteten, verblieben die «alten» Schwestern vorerst
noch innerhalb der Stadtmauern und bauten erst gut drei Jahrzehnte später ihr
neues Kloster St. Joseph. Etwa zur gleichen Zeit baten Schwestern des Ordens

der Visitation in Solothurn um Asyl. Die militärischen Auseinandersetzungen
im Burgund infolge des Dreissigjährigen Kriegs hatten sie in die Stadt geführt.
Neben diesen weiblichen Gemeinschaften lebten noch Kapuziner- und

Franziskanerbrüder sowie Mitglieder der Gesellschaft Jesu in Solothurn." Diese sehr

hohe Dichte an religiösen Institutionen verlangt nach einer Erklärung. So stellt

sich etwa die Frage, wie die Klöster in der lokalen Gesellschaft verankert waren
und - darauf aufbauend - welche sozialen Gruppen sich für die Etablierung der

Institutionen einsetzten. Im Folgenden werden diese Fragen für die weiblichen
Gemeinschaften diskutiert.



Steiner: Geschlecht(er), Macht und Ordnung

Wie ein Blick in die Quellen zeigt, waren die Frauenkonvente über ein enges
Netz mit politisch und wirtschaftlich einflussreichen Kreisen der Stadt verflochten.

Besonders gut sichtbar wird das Interesse der städtischen Eliten an
klösterlichen Angelegenheiten bei der Etablierung neuer Gemeinschaften und der

damit verbundenen Diskussion der Niederlassungsbedingungen. So wurde etwa

die Aufnahme der aus dem Burgund geflohenen Visitandinnen in den Räten der

Stadt rege diskutiert, wobei die vom französischen Ambassadorenpaar de Cau-

martin unterstützten Frauen nicht nur auf Wohlwollen stiessen. Für die Kritiker

- zu welchen auch der damalige Schultheiss Mauritz Wagner (1597-1653)
zählte - sprachen unter anderem finanzielle Gründe und die Existenz von bereits

mehreren Klöstern in der Stadt gegen eine Niederlassung der Exilnonnen. Der

Widerstand blieb jedoch ohne Erfolg, denn am 31. Oktober 1645 stimmte der

Grosse Rat für die Aufnahme der Gemeinschaft, sofern diese gewisse Auflagen
erfüllte. So wurde die Anzahl der Chorschwestern auf 16 Frauen beschränkt und

der Rat hielt fest, dass die Gemeinschaft keine Anwärterinnen zulassen dürfe,
deren Aufnahme nicht zuvor von der Stadt bewilligt worden war. Die Schwestern

mussten weiter versprechen, zu Bildungszwecken Pensionärinnen aufzunehmen12

und von heimischen Anwärterinnen nicht mehr als 1000 Livres Mitgift zu

verlangen. Schliesslich hatten sie die Ratsherren als «Protecteurs et Patrons

perpétuels» anzuerkennen und zu versprechen, dem Rat jährlich einen Einblick in
die Buchhaltung zu gewähren.13 Der Erhalt der Niederlassungsbewilligung war

folglich an Bedingungen geknüpft, welche die Nonnen zu akzeptieren hatten.

Dabei diktierten die Räte die Auflagen in einer Weise, die den in den politischen
Ämtern vertretenen Familien - etwa mittels der Zulassungs- und Finanzkontrolle

- ein hohes Mass an Mitsprache garantierte.
Diese Einschreibung der städtischen Eliten in die Klosterlandschaft erfolgte jedoch
nicht bloss auf einer institutionellen, sondern auch auf einer personalen Ebene. Der
bereits erwähnte Mauritz Wagner hatte sich einige Jahre vor der Ankunft der

Visitandinnen in Solothurn für die Sache der Franziskanerinnen eingesetzt. Als diese

darum baten, ausserhalb der Stadt ein eigenes Kloster errichten zu dürfen, erhielten

die Schwestern auch Unterstützung von Elisabeth Schwaller (1600-1644), der

Gattin Wagners, die «sich stark bemühet, daß alle klein u. groß Räth wohl infor-

miret, u. auf unsere Seite gebracht wurden», wie die Schwestern in ihrer Chronik
festhielten. Diese Beziehung wurde schliesslich nicht nur materiell untermauert,
indem das Ehepaar den Frauen für den Klosterneubau Boden vermachte, sondern

auch personell. Am 29. Juni 1653 trat mit Edeltrud eine Tochter des Paars in den

Konvent ein, wo sie den Namen Maria Josepha Regina annahm.14

Die Errichtung einer Klosterniederlassung bot also finanzkräftigen und politisch
aktiven Familien der Stadt Solothurn die Möglichkeit, die Ausformung der Solo-

thurner Klosterlandschaft mitzugestalten. Dies wurde einerseits durch politische 49



Die Macht des Patriziats in Städten traverse 2024/3

Debatten in den Räten ermöglicht, etwa im Zusammenhang mit der Diskussion

von Niederlassungsbedingungen. Andererseits waren die Konvente für die Errichtung

der kostspieligen Klostergebäude auf wohltätige Spenderinnen angewiesen,
welche die Gemeinschaften mit grosszügigen materiellen Gaben unterstützten.

Die städtischen Eliten in den Klöstern

Die städtischen Eliten erhielten ihre Beziehung zu den Konventen auch nach der

Grundsteinlegung der Klöster aufrecht. In der Folge gehen wir nicht nur der Frage

nach, wer in den Solothurner Konventen lebte, sondern untersuchen auch, inwiefern
Nonnen über ihren Klostereintritt hinaus als Vertreterinnen ihrer Familien sichtbar

blieben. So kann aufgezeigt werden, wie sich die Eliten auch nach der eigentlichen

Etablierung der Klöster in die städtische Sakrallandschaft einschrieben.

Stellte Hans Sigrist für die Solothurner Männerklöster die Präsenz von Vertretern

verschiedener Stände fest, beschrieb er die drei Frauenklöster als «eine fast

ausschliessliche Domäne des Patriziats».15 Auch Johanna Strübin und Christine

Zürcher verwiesen auf die zentrale Rolle, welche die Solothurner «Patrizierfamilien»

für die Klöster St. Joseph und Visitation gespielt haben.16 Eindrücklich

zeigt sich die personale Einschreibung der Eliten in die Solothurner Klosterlandschaft

im Fall des Visitandinnenkonvents. Bildeten die aus dem Burgund
geflohenen Schwestern das Fundament der neuen Ordensniederlassung, traten schon

bald die ersten Solothurnerinnen der Gemeinschaft bei. Den Anfang machte

1647 die spätere Sr. Marie Geneviève Vigier (1628-1663), Tochter des Ratsherrn

Jakob Vigier (1597-1660) und der Katharina Stocker (1597-1656).17 Mit Töchtern

der Familien von Roll, von Sury, Grimm, von Arx, Wallier, Besenval und

von Stäffis folgten weitere Frauen führender Solothurner Geschlechter. Ihnen

allen war gemein, dass ihre Familien durch das Militärunternehmertum politisch,
wirtschaftlich und kulturell eng mit Frankreich verbunden waren.18

Doch inwiefern blieben Nonnen auch nach ihrem Klostereintritt als Vertreterinnen

ihres Familienverbands sichtbar? Hier eignet sich die Klostergemeinschaft
der Visitation erneut als anschauliches Beispiel, denn die im Klosterarchiv
erhaltenen und für das kollektive Gedächtnis der Gemeinschaft äusserst
wertvollen Nachrufe nehmen klar Bezug auf die familiäre Herkunft der verstorbenen

Schwestern.19 So hält etwa der Nekrolog der 1714 verstorbenen Sr. Jeanne

Françoise Élisabeth von Thum fest, dass sie aus einer «très noble famille»
stammte und die Enkelin des «Monsieur le Grand Ministre baron de la Tour»

war - des einflussreichen Beamten der Fürstabtei St. Gallen, Fidel von Thum
(1629-1719).20 Derweil war auch ihr anderer Grossvater kein Unbekannter auf

50 der politischen Bühne. Urs Sury von Bussy (1630-1707) war 1695 von Kai-



Steiner: Geschlecht(er), Macht und Ordnung

ser Leopold I. in den Reichsritterstand erhoben worden und amtete ab 1701 als

Schultheiss von Solothurn.21 Mithilfe dieses schriftlichen und damit für nachfolgende

Generationen von Nonnen sichtbaren Verweises auf die familiäre Herkunft
der Schwester verfolgte die Klostergemeinschaft wohl ein konkretes Ziel. Wie

dies Silvia Evangelisti bereits für Florenz aufzeigen konnte, ermöglichte eine solche

Darstellung den Nonnen eine Verortung ihres Konvents im Machtgefüge der

Stadt.22 Indem die Schwestern im schriftlichen Nachlass ihrer Gemeinschaft ihre

Herkunft aus den höchsten gesellschaftlichen Rängen festhielten, verwiesen sie

nicht nur auf das soziale Prestige ihrer Institution, sondern schafften es auch, dieses

über mehrere Generationen zu erhalten.

Die gleichzeitige Zugehörigkeit sowohl zu einem säkularen Familienverband
als auch zu einer Klostergemeinschaft stellte dabei keinen Widerspruch dar. Wie

Marie-Louise Coolahan aufzeigen konnte, verfügten Nonnen über eine «Vielfalt
an kollektiven Identitäten»: Sie waren nicht nur Vertreterinnen eines bestimmten

Standes und besassen einen individuellen familiären Hintergrund, sondern waren

gleichzeitig Mitglied einer lokalen Klostergemeinschaft und Teil eines translokal

agierenden Ordens.23 Als Personen mit einem vielfältigen sozialen Bezugsnetz
blieben sie auch in den Klöstern Teil ihres Familienverbands, den sie repräsentierten.24

Gleichzeitig bot diese Verflechtung den Familien in der «Welt» die Möglichkeit,

auf ihre Töchter in den Konventen zu rekurrieren. Binz-Wohlhauser konnte

etwa für Fribourg aufzeigen, dass klösterliche Amtsträgerinnen und andere

Klosterfrauen für das Ansehen des Familienverbands von grosser Bedeutung waren.25

Auch in Solothurn bezeugen Familienchroniken und Porträts in Ahnengalerien
den Status, der den klösterlichen Familienmitgliedern zugewiesen wurde.26

Doing difference im Frauenkonvent

Bereits die Einleitung des Beitrags verwies auf die performative Dimension der

Herstellung von Elitenzugehörigkeit - ein Prozess, der in einer frühneuzeitlichen,
auf Hierarchisierung und Distinktion basierenden Standesgesellschaft Ordnung
schaffen sollte. Distinktion wird hier - in Anlehnung an Pierre Bourdieu - als

Auszeichnung durch Unterscheidung verstanden, als exklusives Mittel zur
Produktion sozialer Distanz.27 Die Herstellung von Distinktion bedingt dabei eine

ständige Reproduktion, im Sinne eines doing difference. Wenn wir verstehen

möchten, weshalb die städtischen Eliten von Solothurn ein solch grosses Interesse

an den Frauenkonventen hatten, müssen wir bei dieser Herstellung von
Differenz ansetzen. Das folgende Kapitel zeigt folglich auf, inwiefern auch Frauenklöster

im Prozess der Distinktionsproduktion mitwirkten und so den Eliten eine

Möglichkeit boten, ständische Differenz herzustellen und zu reproduzieren. 51



Die Macht des Patriziats in Städten traverse 2024/3

Indem sich die Klostergemeinschaften durch Ränge hierarchisch gliederten,
widerspiegelten sie die in der «Welt» existierende ständische Ordnung.28 So wurde

in den Konventen neben den Novizinnen und Kostgängerinnen auch zwischen

Laien- und Chorschwestern unterschieden. Stellte die Hauptaufgabe der
Chorschwestern die Verrichtung des Chorgebets dar, hatten sich die Laienschwestern

weltlicheren Aufgaben zu widmen.29 1627 hatte die römische Congregatio
episcoporum et regularium festgestellt, dass sich Chornonnen - aufgrund ihrer

hochrangigen Abstammung an spirituelle Arbeit gewöhnt - Gebrechen zuziehen

würden, würden sie zu schwerer Arbeit gezwungen.30 Zu diesen, den

Laienschwestern vorbehaltenen Tätigkeiten gehörten etwa Arbeiten in der Küche,
in der Bäckerei sowie im Garten, das Hüten des klösterlichen Viehs sowie die

Pflege von kranken Schwestern. Während die Laienschwestern zumeist von
bescheidener Herkunft aus der Solothurner Landschaft waren, stammten die
Chorschwestern aus finanzkräftigeren Familien der oberen Stände.31

Ein zentrales Mittel zur Distinktionsproduktion waren dabei die Mitgiften, welche

die Eltern von Anwärterinnen für den Klostereintritt aufzubringen hatten.

Helen Hills stellte in ihrer Studie zu neapolitanischen Frauenkonventen des

17. Jahrhunderts fest, dass hohe Mitgiften für Chornonnen den Klöstern
halfen, diesen Rang «sozial rein» zu halten, wirkten sie doch als Zugangssperre für
Frauen aus weniger vermögenden Familien. Da es die Chornonnen waren, die

das Chorgebet beteten (während die Laienschwestern hiervon befreit waren),
wurde der «religiöse Wert» einer Nonne an ihren Stand und ihre soziale Herkunft

gebunden. Der religiöse Status der Konvente stand damit in einem direkten

Zusammenhang mit ihrer (sozialen) Zusammensetzung, so Hills.32

Diese Verbindung zwischen weltlicher Abstammung und «religiösem Wert»

wird auch dann sichtbar, wenn die Bewohnerinnen zur Beschreibung ihrer
Konvente herangezogen wurden. Dies ist auch in Solothurn der Fall: im klein
Solothurner allgemeine Schaw-Platz, einer imposanten, vom Altstadtschreiber Franz

Haffner verfassten Überblicksdarstellung zu Solothurn und seiner Geschichte

aus dem Jahr 1666. Diese Chronik enthält ein Kapitel zu den Klöstern der Stadt,

in welchem Haffner der Beschreibung der Frauenkonvente eine detaillierte
Aufzählung aller aktuell in den Niederlassungen lebenden Nonnen anfügte. Diese

umfasst nicht nur die weltlichen Nachnamen der Schwestern, sondern auch deren

Rang in der Klostergemeinschaft.33 Die Chronik trägt also nicht nur die in den

Klöstern vorherrschende ständische Ordnung in die «Welt», durch die Präsentation

der Bewohnerinnen machte Haffner auch den sozialen Status und damit den

«religiösen Wert» der Konvente für alle Leserrinnen sichtbar.

Die weltlich-klösterliche Hierarchie widerspiegelte sich dabei auch im Lebensstil

der Nonnen. Der eingangs zitierten Sr. Marie Magdelaine Elisabeth von Stäf-

52 fis, Tochter der als «bienfaiteurs» ausgezeichneten Jakob von Stäffis-Molondin



Steiner: Geschlecht(er), Macht und Ordnung

Abb. 1: Strahlenmonstranz

im Kirchenschatz
des Klosters Visitation,
gestiftet von der Oberin

Sr. Marie Hélène
Elisabeth Wallier mit
Unterstützung zahlreicher

Nonnen und deren

Eltern, vergoldetes
Silber, hergestellt von
Johann Heinrich Büeler,
um 1702. © Kantonale

Denkmalpflege Solo-

thurn, Jürg Stauffer
(Langenthal), 2012.

(1601-1664) und Marie Vigier de l'Escanal (1601-1674), war es etwa erlaubt,
eine persönliche Bedienstete mit ins Kloster zu bringen. Des Weiteren wurden

ihr Freiheiten in der Ausstattung ihrer Zelle gewährt und sie durfte selbst

entscheiden, wann sie in ihrer Zelle und wann gemeinsam mit den anderen Nonnen

im Refektorium speisen wollte. Schliesslich verfügte sie über ihr eigenes
Tellerservice und «vestements de plus fine estoffe, et son finge plus délié que celluy
des autres Soeurs» .34

Abhängig vom sozioökonomischen Status der Herkunftsfamilie wurden Nonnen
bei ihrem Klostereintritt einem Rang zugeteilt, der ihrem Hintergrund entsprach.
Damit boten Konvente den lokalen Eliten eine Bühne zur performativen Herstellung

von Differenz. Persönliche Privilegien, die mit der Herkunftsfamilie
ausgehandelt wurden, konnten dabei zusätzliche Distinktion bieten. 53



Die Macht des Patriziats in Städten traverse 2024/3

Verwandtschaft zwischen Himmel und Erde

Frauenklöster waren jedoch nicht bloss Räume, in welchen die ständische

Ordnung der «Welt» reproduziert wurde - sie waren stets auch sakrale Räume der

Devotion. Der folgende Abschnitt zeigt, dass durch die Reproduktion von
ständischer Ordnung im klösterlichen Kontext gesellschaftliche Hierarchisierung

gleichzeitig religiös legitimiert wurde. Eine Schlüsselrolle in diesem Legitimati-

onsprozess spielt die Position der Nonnen als sponsae Christi. So stellte die

Vereinigung mit dem «himmlischen Bräutigam» in der Frühen Neuzeit den Abschluss

eines weiblichen Klosterlebens dar, ermöglichte der Tod den Nonnen doch den

Übergang von einer sündhaften Welt hin in die Arme ihres «divin époux». Indem

sie sich zeit ihres Lebens als Bräute Christi identifizierten, erhielten die Nonnen

eine personale Verbindung zu ihrem göttlichen Gatten aufrecht.35 Auf diese enge

Beziehung wies bereits Gabriella Zarri hin, als sie von der « [m |ystical marriage»
als einer «personal union» sprach.36

Diese persönliche Verbindung mit ihrem «himmlischen Bräutigam» ermöglichte
den Nonnen folglich die Herstellung einer direkten Verbindung zur transzendenten

Sphäre. Diese umfasste auch die Herkunftsfamilien der Nonnen, mit welchen

sie auch nach ihrem Klostereintritt verbunden blieben. Die Verbindung zwischen

den Herkunftsfamilien der Nonnen und der himmlischen Sphäre blieb dabei

nicht bloss auf einer personalen Ebene verankert, sondern wurde zusätzlich
materiell durch Stiftungen gestärkt, die ihrerseits in Praktiken des transzendenten

Austauschs involviert waren.
So haben sich insbesondere für die Konvente der Visitandinnen und der
Franziskanerinnen zahlreiche Objekte mit zumeist liturgischem Nutzungszweck erhalten,

die auf die materielle Einschreibung der städtischen Eliten in die Solothurner

Klosterlandschaft hinweisen. Aus dem Kloster Visitation ist etwa eine vergoldete
Strahlenmonstranz mit Steinbesatz erhalten (Abb. 1), die Sr. Marie Hélène Éli-
sabeth Wallier (1651—1711) während ihrer Zeit als Oberin der Gemeinschaft

anfertigen liess mit Unterstützung zahlreicher Nonnen und «des present charitable

de Messieurs leurs parents».37 Die als «beau soleil» bezeichnete Monstranz wird
dann auch im Nachruf auf die Nonne löblich erwähnt, als ein «ioly piece, estimé

des plus belles de ces quartiers».38

Im Kloster St. Joseph findet sich weiter eine Messgarnitur mit Platte und Känn-

chen aus der Zeit um 1700, welche je mit einem gravierten Allianzwappen

Vigier-von Steinbrugg gekennzeichnet sind.39 Vermutlich stifteten Johann Friedrich

Vigier (1639-1711) und Therese von Steinbrugg (1654-1726) diese Garnitur

anlässlich des Klostereintritts ihrer Tochter Maria Theresia (1683-1753) im

Jahr 1701:40 Indem diese als Medien des Heils fungierenden Objekte häufig über

54 gravierte Allianzwappen oder andere Verweise auf die Stifter:innen verfügten,



Steiner: Geschlecht(er), Macht und Ordnung

ermöglichten sie den Familien eine visuelle und auf Dauer angelegte Einschreibung

in den klösterlichen Raum.

Eine weitere Möglichkeit, wie Familien ihre Beziehung zu Frauenkonventen

festigen konnten, waren Memorialverpflichtungen und die Beauftragung von Nonnen

mit Gebetsarbeit zur Jenseitsvorsorge. Auch wenn auf diese Verbindung an

dieser Stelle leider nur am Rande eingegangen werden kann, soll zumindest
summarisch erwähnt werden, dass die Solothurner Frauenkonvente gegen Bezahlung,

zum Beispiel in Form von (Mess-)Stiftungen, auch Gebets- und Gedenk-

arbeit für weltliche Personen übernahmen. Christine Schneider hat Frauenklöster
deshalb auch als «Florte der Memoria» bezeichnet.41

Die verwandtschaftlichen Beziehungen zu den in den Konventen lebenden

Familienmitgliedern und ihre finanziellen und materiellen Ressourcen, die Mitglieder
der Eliten in die Klöster transferierten, ermöglichten ihnen einen unmittelbaren

Zugang zu diesen sakralen Räumen. Indem die Eliten zusätzlich durch politische
Einflussnahme die Aufnahmebedingungen von Nonnen mitbestimmten, war es

einflussreichen Familien möglich, den Zugang zu Konventen zu beschränken

und diese Institutionen möglichst privilegiert zu nutzen. Dies versetzte Mitglieder

der Eliten in eine stark bevorteilte Lage gegenüber Menschen in prekären
finanziellen Umständen, die nicht über das erforderliche Kapital verfügten, Töchter

als Chornonnen in Konventen unterzubringen.
Frühneuzeitliche Frauenkonvente dienten folglich nicht nur der Reproduktion
der ständischen Ordnung, sondern ermöglichten den Eliten auch die Flerstellung
eines personalen Bezugs zur transzendenten Sphäre. Indem sie durch ihr Finanzkapital

und die Stiftung von Messen und anderen Memorialverpflichtungen die

Gebetsleistung der Nonnen fördern konnten, übertrugen sie Standesunterschiede

von der «Welt» in die himmlische Sphäre. Irdische Ungleichheit wurde so zu

himmlischer Ungleichheit, konnte die Gebetsarbeit der Nonnen den Eliten doch

eine raschere Erreichung des Seelenheils ermöglichen.

Frauenklöster und die Herstellung von Ordnung

In der Einleitung wurde die Frage nach der Bedeutung von Frauenkonventen

im Produktionsprozess ständischer Ordnung gestellt. Indem der Beitrag auf ein

breit gefasstes Verständnis von Eliten zurückgriff, konnte der Blick auf
alternative Wege der Zugehörigkeits- und Distinktionsproduktion abseits von
politischen Institutionen gelenkt werden. Dabei fiel auf, dass sowohl politisch als

auch finanziell einflussreiche Personen aus Solothurn verschiedene Wege nutzten,

um sich in die lokale Klosterlandschaft einzuschreiben. Diese Eliten
beteiligten sich nicht nur an der Gründung von Konventen, sondern stellten über 55



Die Macht des Patriziats in Städten traverse 2024/3

Töchter, die in die Klöster eintraten, auch direkte personale Beziehungen zu
diesen Institutionen her. Diese Töchter kappten auch nach ihrem Klostereintritt
die Familienbande nicht, sondern blieben als Mitglieder ihrer Herkunftsfamilien

sichtbar.

Nonnen in Klöstern repräsentierten jedoch nicht nur einen individuellen
Familienverband, sondern auch einen bestimmten Stand. So hat der Beitrag aufgezeigt,
wie Frauenklöster die ständische Ordnung der «Welt» reproduzierten und sie -
über die Nonnen in den Konventen - auch wieder in die «Welt» ausserhalb der

Klostermauern trugen. In ihrer Rolle als sponsae Christi stellten Nonnen zudem

eine personale Verbindung zwischen ihrer Herkunftsfamilie und der transzendenten

Sphäre her, die durch Gebets- und Memorialverpflichtungen sowie durch

materielle Stiftungen zusätzlich gefestigt werden konnte. Damit trugen die Nonnen

letztlich dazu bei, dass ständische Ungleichheit in die himmlische Sphäre

übertragen wurde.
Das grosse Interesse, das die Eliten in der katholischen Welt an den Frauenklöstern

zeigten und das sich überregional an der rasch wachsenden Zahl an Konventen

manifestierte, ist im Sinne eines bewussten Zuspruchs dieser sozialen Gruppe

zu den Konventen zu verstehen. Die finanzkräftigen und politisch einflussreichen

Familien waren bereit, dem Bau und Unterhalt von Frauenkonventen finanzielle

und ideelle Unterstützung zuzusichern. Töchter wurden in die Konvente
nicht bloss «abgeschoben», sondern erfüllten dort eine wichtige Aufgabe im

Herstellungsprozess von Ordnung und Distinktion, boten die Frauenklöster den

Eliten doch eine zusätzliche Möglichkeit zur Legitimation von Standeszugehörigkeit.

Die Rolle von Frauenkonventen im performativen Produktionsprozess
ständischer Ordnung ist folglich nicht zu vernachlässigen.

Résumé
Genre(s), pouvoir et ordre. La Production d'élites dans les

monastères féminins soleurois des XVIIe et XVIIIe siècles

Jusqu'à présent, les études sur les patriciats dans la Confédération du début de

l'époque moderne n'ont considéré les couvents de femmes que comme un aspect
secondaire et les ont décrits en premier lieu comme un lieu de prise en charge

pour les filles non mariables. En s'appuyant sur les réflexions de Pierre Bourdieu

sur la distinction, le présent article remet en question cette hypothèse et examine
le rôle des couvents de femmes dans le processus performatif de production de la

différence, de l'appartenance (à une élite) et de l'ordre social. Comme le montre

un examen du milieu monastique de la ville catholique de Soleure aux XVIIe et

XVIIIe siècles, les couvents ne permettaient pas seulement aux élites urbaines de

s'inscrire dans l'environnement sacré local, mais leur fournissaient également



Steiner: Geschlecht(er), Macht und Ordnung

un espace dans lequel la distinction et la hiérarchie sociale pouvaient être
reproduites et légitimées par la religion.

(Traduction: Stéphanie Ginalski)

Notes

1 SO [Solothurn], Kl A V [Klosterarchiv Visitation], Al. Gelübdeblich. O.S.. Eintrag der
Sr. Marie Magdelaine Elisabeth de Stavay.

2 Daniel Schläppi, «Patriziat». Historisches Lexikon der Schweiz, 27. 9. 2010. https://hls-dhs-dss.
ch/de/articles/016374/2010-09-27 (16. 11. 2023).

3 Kurt Messmer, Peter Hoppe, Luzerner Patriziat. Sozial- und wirtschaftsgeschichtliche Studien

zur Entstehung und Entwicklung im 16. und 17. Jahrhundert. Luzern 1976, 23.

4 Hans Sigrist, Die Spätzeit und das Ende des patrizischen Regimes, Solothurn 1981, 241.
5 Vgl. den Forschungsüberblick von Silvia Evangelisti, Nuns. A History of Convent Life 1450-

1700, New York 2007.
6 P. Renée Baernstein, A Convent Tale. A Century ofSisterhood in Spanish Milan, New York

2002. 144.

7 Michael Hecht. Patriziatsbildung als kommunikativer Prozess. Die Salzstädte Lüneburg, Halle
und Werl in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, Göttingen 2010, 8, 11, 299.

8 Rita Binz-Wohlhauser, Zwischen Glanz und Elend. Städtische Elite in Freiburg im Üchtland

(18. Jahrhundert), Zürich 2014, 16 f.
9 Nathalie BUsser, Adel in einem Land ohne Adel. Soziale Dominanz, Fürstendienst und Ver¬

wandtschaft in der schweizerischen Eidgenossenschaft 15 -18. Jhd.), Dissertation Universität
Zürich 2020.31.

10 Albert Tanner. «Eliten». Historisches Lexikon der Schweiz. 23. 10. 2006. https://hls-dhs-dss.ch/
de/articles/015985/2006-10-23 (4. 12. 2023).

11 Klemens Arnold, «Terziarinnenkloster St. Josef in Solothurn», in Brigitte Degler-Spengler
et al. (Hg.), Helvetia Sacra. Die Franziskaner, die Klarissen und die regulierten Franziskaner-
Terziarinnen in der Schweiz. Bern 1978. 689-702, hier 689 f.; Johanna Strübin, Christine
Zürcher, Die Stadt Solothurn III. Sakralbauten, Bern 2017, 29 f.

12 Vgl. Michèle Steiner, «Elle semble a present une belle Parisienne». Maria Helena Barbara
Zurlauben als Pensionärin im Kloster Visitation in Solothurn, Seminararbeit Universität Bern
2021.

13 SO. K1AV.A2, Fondation et Annales 9.2, 1870,4 f.
14 SO, K1A Fr [Franziskanerinnenkloster St. Joseph], Chronik u. Protokoll, 1887, 17 f., und Non¬

nenverzeichnis. Siehe auch Strübin/Zürcher (wie Anm. 11), 417.
15 Sigrist (wie Anm. 4), 241.
16 Strübin/Zürcher (wie Anm. 11 30.
17 SO, K1A V,AI, Gelübdebuch 2,1, Nekrolog der Sr. Marie Geneviève Vigier.
18 Bruno Amiet, Hans Sigrist, Stadt und Kanton Solothurn von der Reformation bis zum Höhe¬

punkt des patrizischen Regimes, Solothurn 1976. 282; Strübin/Zürcher (wie Anm. 11), 300.
19 Caroline Bowden, «Collecting the Lives of Early Modern Women Religious. Obituary Writing

and the Development of Collective Memory and Corporate Identity», Women's History Review
19 (2010), 7-20.

20 SO, K1A V, A1, Gelübdebuch 3,1, Nekrolog der Sr. Jeanne Françoise Élisabeth de la Tour.
21 Erich Meyer, «Urs Sury von Bussy», Historisches Lexikon der Schweiz, 23. 5. 2012, https://hls-

dhs-dss.ch/de/articles/017518/2012-05-23 (16. 11.2023).
22 Silvia Evangelisti, «Moral Virtues and Personal Goods. The Double Representation of Female

Monastic Identity (Florence, 16th and 17th Centuries)», in Olwen Hufton (Hg.), Women in the

Religious Life, Florenz 1996, 27-54, hier 43 f.



Die Macht des Patriziats in Städten traverse 2024/3

23 Marie-Louise Coolahan, «Identity Politics and Nuns' Writing», Women's Writing 14/2 (2007),
306-320, hier 316.

24 Zu Personkonzepten vgl. Gabriele Jancke, Claudia Ulbrich, «Vom Individuum zur Person. Neue

Konzepte im Spannungsfeld von Autobiographietheorie und Selbstzeugnisforschung», in Gabriele

Jancke, Claudia Ulbrich (Hg.). Vom Individuum zur Person. Neue Konzepte im Spannungsfeld
von Autobiographietheorie und Selbstzeugnisforschung (Querelles 10), Göttingen 2005,7-27.

25 Binz-Wohlhauser (wie Anm. 8). 147.

26 Vgl. etwa das Familienporträt von Johann Ludwig von Roll und Maria Magdalena Wallier aus

der ehem. Familienkapelle in Emmenholz: Charles Studer, Die Kapelle im Emmenholz,
Jurablätter 44 (\982), 137-141.

27 Vgl. die Überblickswerke Jean-Pascal Daloz, Rethinking Social Distinction. Basingstoke 2013;
Denise Dazert, Distinktion als Lebensform. Eine qualitative Untersuchung ausgewählter Werke

von Erasmus sowie Adolph v. Knigge, Wiesbaden 2016.
28 Vgl. Silvia Evangelisti, «Rieche e povere. Classi di religiose nelle comunità monastiche fem-

minili tra Cinque e Seicento», in Margareth Lanzinger, Raffaella Sarti (Hg.), Nubili e celibi tra
scella e costrizione (Secoli XVI-XX), Udine 2006,37^18.

29 Vgl. Michèle Steiner, Krankheit, Tod undKommunalität. Die Nonnen des Klosters Visitation in

Solothurn, Masterarbeit Universität Bern 2022,37-41.
30 Vgl. Evangelisti (wie Anm. 5), 31.
31 Vgl. Steiner (wie Anm. 29), 38 f.; auch Barbara Lawatsch Melton, «Loss and Gain in a Salz¬

burg Convent. Tridentine Reform, Princely Absolutism, and the Nuns of Nonnberg (1620 to

1696)», in Lynne Tatlock (Hg.), Enduring Loss in Early Modern Germany. Cross Disciplinary
Perspectives. Leiden 2010, 259-280.

32 Helen Hills, «<Enamelled with the Blood of a Noble Lineage>. Tracing Noble Blood and Fe¬

male Holiness in Early Modern Neapolitan Convents and Their Architecture», Church History
73 (2004), 1-40, hier 20,23-28.

33 Franz Haffner, Der klein Solothurner allgemeine Schaw-Platz historischer Geist- auch welt¬

licher vornembsten Geschichten und Händlen [...], Solothum: Johann Jakob Bernhard, 1666.
2. Teil, 39-42.

34 SO, K1A V, D31, Auskaufsvertrag der Marie Magdelaine Elisabeth de Stavay. Die Reproduk¬
tion ständischer Ordnung in den Konventen implizierte auch Normenkonflikte, vgl. etwa: Silvia

Evangelisti, «Monastic Poverty and Material Culture in Early Modem Italian Convents»,
The Historical Journal 47 (2004), 1-20.

35 Steiner (wie Anm. 29); auch Christine Schneider, Kloster als Lebensform. Der Wiener Ursuli-
nenkonvent in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts (1740-90), Wien 2005, 281 f.

36 Gabriella Zarri, «Ursula and Catherine. The Marriage of Virgins in the Sixteenth Century», in
Edith Ann Matter, John Wayland Coakley (Hg.), Creative Women in Medieval and Early Modern

Italy. A Religious and Artistic Renaissance. Philadelphia 1994.237-278, hier 263.
37 Paris, BnF [Bibliothèque nationale de France], 4-LD173-2 (135), Collection de lettres circu¬

laires émanées des religieuses de la Visitation-Sainte-Marie. Schreiben aus Solothum. 18. 4.
1702; StrUbin/Zürcher (wie Anm. 11), 315 f. Vgl. zur Monstranz auch das «Highlight» zu dieser

traverse-Ausgabe, www.revue-traverse.ch/monstranz.
38 SO, K1A V, AI, Gelübdebuch 3,1, Nekrolog der Sr. Marie Hélène Élisabeth Wallier.
39 Strübin/Zürcher (wie Anm. 11), 425.

40 SO, K1A Fr, Chronik u. Protokoll mit Schwesternverzeichnis, 1887, o. S.; Andreas Fankhauser,

«Vigier von Steinbrugg», Historisches Lexikon der Schweiz. 28. 1. 2014, https://hls-dhs-dss.ch/
de/articles/022867/2014-01 -28 (17. 11. 2023).

41 Schneider (wie Anm. 35), 256. Auch Helen Hills, «Cities and Virgins. Female Aristocratic Con¬

vents in Early Modern Naples and Palermo», Oxford Art Journal 22 (1999), 31-54, hier 36.

58


	Geschlecht(er), Macht und Ordnung : Elitenproduktion in Solothurner Frauenklöstern des 17. und 18. Jahrhunderts

