
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 31 (2024)

Heft: 1: Natur = Nature

Artikel: Devenir père, entre nature et culture : l'insémination artificielle pendant
les Trente Glorieuses en Suisse romande et en France

Autor: Bajeux, Camille

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Devenir père, entre nature et culture

L'insémination artificielle pendant les Trente Glorieuses en
Suisse romande et en France

Camille Bajeux

«La fécondation artificielle n'est encore, de nos jours, que l'apport de la semence

du mâle sans rapport sexuel. Cette insémination est le mode de reproduction
naturel du règne végétal et d'une partie du règne animal, bien qu'elle soit qualifiée
d'artificielle lorsque l'homme la pratique.»1

C'est en ces termes que le docteur Georges Valensin, médecin français hétérodoxe,

décrit l'insémination dite «artificielle» dans son ouvrage, La fécondation

artificielle et naturelle de la femme, paru en 1957. La pratique, qui est alors

l'une des seules formes de traitement de l'infertilité masculine, consiste à introduire

du sperme dans l'utérus, sans qu'il y ait de rapport sexuel. Pratiquée avec
le sperme du mari pour remédier à une faible mobilité des spermatozoïdes ou à

des causes «mécaniques» de stérilité (impuissance sexuelle ou variation anato-

mique empêchant la pénétration), elle peut aussi l'être avec le sperme d'un tiers,

un donneur, lorsque la stérilité masculine est jugée complète. Dans un contexte
de débats autour du développement de l'insémination artificielle au lendemain
de la Seconde Guerre mondiale, Valensin propose dans cet ouvrage une synthèse
des enjeux médicaux, éthiques et théologiques de cette méthode de procréation
médicalement assistée. Ce faisant, il produit aussi un discours sur la nature: en

mettant en avant la «naturalité» de la méthode dans le règne végétal, il cherche à

relativiser son «artificialité» dans la médecine de la reproduction.
Durant les «Trente Glorieuses» (1945-1975), la reproduction humaine devient
ainsi un objet d'attention médicale, politique et médiatique. Les rapprochements
entre différents «mondes sociaux» (gynécologues, biologistes, chercheurs

agronomes, féministes, eugénistes et organisations philanthropiques entre autres)

donnent lieu à une progressive «disciplinarisation» de la reproduction, pour
reprendre le terme de l'historienne Adele E. Clarke.2 Ces transformations passent

autant par l'apparition de nouvelles disciplines consacrées à la procréation
humaine que par l'établissement de formes inédites d'intervention et de contrôle

sur la vie elle-même, en particulier sur la conception et la fertilité. Qu'il s'agisse
de la congélation des spermatozoïdes (1953) ou de la commercialisation de la

pilule (1961), ces nouvelles techniques remettent en cause l'association entre sexualité

et reproduction.3 Ce faisant, elles déstabilisent les représentations sociales



Nature traverse 2024/1

de l'ordre de genre, qui reposent depuis le XVIIIe siècle sur une classification et

une hiérarchisation des individus dont le couple nature-culture constitue le

soubassement.4 L'idée que les «femmes seraient à la nature ce que les hommes seraient

à la culture» a en effet fondé l'assignation du féminin à la reproduction,
permettant de légitimer l'exclusion des femmes des droits politiques.5
Comment le développement de l'insémination artificielle au lendemain de la
Seconde Guerre mondiale déstabilise-t-il ou réaffirme-t-il donc cette dichotomie

genrée entre nature et culture? Comment la «nature» est-elle invoquée dans les

débats pour s'opposer à la pratique ou au contraire la défendre? Quelles
représentations de la parentalité, et plus particulièrement de la paternité, ces débats

mettent-ils en jeu?
En se concentrant sur les controverses et les discours autour de l'insémination
artificielle pendant les Trente Glorieuses, cet article interroge comment est

maintenue, négociée et mise en jeu la distinction entre «nature» et «culture» ainsi

que les représentations genrées qui l'accompagnent. Tiré d'une recherche
doctorale portant sur l'histoire des savoirs et des pratiques médicales du masculin

en France et en Suisse romande, il s'appuie sur l'étude de ces deux contextes

géographiques à partir d'un corpus varié de sources, comprenant archives de

presse, publications médicales, fonds d'institutions chargées de politiques de

santé publique, de centres d'étude et de traitement de la stérilité, ainsi qu'archives

privées.6 En étudiant les cas de la France et de la Suisse romande, il propose
de compléter l'histoire de l'insémination artificielle, jusqu'ici principalement
étudiée aux États-Unis et en Grande-Bretagne.7 Si le choix de ces deux contextes

permet à certains moments d'adopter une perspective comparative, l'analyse
cherche principalement à mettre en évidence la circulation des discours et des

pratiques médicales dans l'espace transnational que constitue la médecine de la

reproduction dans la seconde moitié du XXe siècle.8 L'étude des débats, discours

et pratiques autour de l'insémination artificielle en France et en Suisse romande

permet aussi de révéler l'adaptation locale d'anxiétés culturelles transnationales

autour du genre, de la filiation, du rôle de l'institution du mariage et du contrôle

sur «la vie».
En revenant sur la genèse des débats autour de l'insémination artificielle, la
première partie de cet article montre comment la «nature» constitue un registre
discursif pour défendre ou condamner la pratique. La seconde partie interroge plus

spécifiquement la manière dont l'insémination artificielle - et surtout le don de

sperme - met en cause et traduit l'émergence de différentes conceptions du rôle
des hommes dans la procréation et la parentalité.

42



Bajeux: Devenir père entre nature et culture

«Aller contre» ou «aider» la nature?

Si elle entre dans les débats et pratiques de la médecine de la reproduction au

tournant des années 1950, l'insémination artificielle est employée au moins
depuis la fin du XIXe siècle. Comme le montre l'historien Fabrice Cahen pour le

cas de la France, des médecins reconnus et des «empiriques» effectuent et
publient sur l'insémination intraconjugale (réalisée avec le sperme du mari), sous le

terme de «fécondation artificielle» à la fin du siècle.9 Réalisée dans la confidentialité

du cabinet médical, la pratique entre pour la première fois dans le débat
public en 1883 avec une affaire portée devant le Tribunal de Bordeaux au sujet d'un
médecin accusé d'avoir trahi le secret professionnel pour obtenir la rémunération

d'un acte de fécondation artificielle que le patient refusait de payer en raison de

son échec.10 Sans véritablement contester la licéité de la pratique, le tribunal en

conclut que le procédé fait «concourir à l'acte même de la génération, et pour son

accomplissement direct dans ce qu'il y a de plus intime, un intermédiaire entre le

mari et la femme, usant de moyens artificiels que réprouve la loi naturelle, et qui

pourrait même, au cas d'abus, créer un véritable danger social»."

A la suite de cette première affaire, la Société de médecine légale se saisit de la

question et forme une commission pour évaluer la pratique. Les médecins qui
défendent le procédé mettent en avant le fait que, loin de constituer une
substitution à la nature, la fécondation artificielle n'est qu'une extension des

mécanismes «naturels» de procréation, puisqu'il s'agit d'employer le sperme du

mari pour remédier à la stérilité du couple. C'est l'avis du docteur Albert Leb-

lond, qui présente le travail de la commission dans les Annales de gynécologie
en 1883. Il évoque certes un «artifice» mais qui aboutirait sur une «fécondation
naturelle» et qui, «loin de présenter un danger social [...] permet, au contraire,
l'extension de la famille, suivant des lois physiologiques parfaitement acceptables».12

C'est également l'argument que porte le docteur Jules Gautier, auteur
d'un ouvrage sur le sujet paru en 1889, lorsqu'il explique que la fécondation
artificielle est «aussi applicable à l'espèce humaine qu'elle l'est aux plantes et

aux fleurs».13

L'Église catholique joue alors un rôle central dans la définition des «lois
naturelles» et de ce qui peut ou ne peut pas être substitué à la nature. Dès 1877, la

congrégation du Saint-Office, institution chargée d'établir la doctrine de l'Église

catholique, se penche sur la question de l'insémination artificielle. L'enjeu
est de plusieurs ordres: d'une part, le recueil du sperme implique le recours à

la masturbation interdite par l'Église; d'autre part, la fécondation artificielle
fait intervenir la présence d'un individu extérieur au couple dans le processus

de procréation; finalement, elle pose la question de l'intervention humaine
dans un mécanisme «naturel» gouverné par les «lois divines». Après plusieurs 43



Nature traverse 2024/1

années d'hésitation et malgré la crainte de faire de la publicité à la pratique,
le Saint-Office condamne officiellement en 1897 la fécondation artificielle,
déclarée comme étant «contre nature».14

Il faut attendre la seconde moitié du XXe siècle pour voir de nouveau apparaître
la question dans le débat public. Au sortir de la guerre, de nombreux pays
européens font de la production alimentaire, via le contrôle et la rationalisation de

l'agriculture et de l'élevage, un enjeu central du progrès social et de la croissance

économique.15 La fécondation artificielle employée pour les animaux d'élevage
se trouve parmi les nouvelles pratiques agronomes marquées du sceau du

progrès scientifique. Elle comporte en effet des avantages considérables en matière

de rendements en multipliant la descendance de quelques géniteurs sélectionnés

pour leurs aptitudes génétiques. En France, la pratique est rapidement adoptée

par les éleveurs dont le cheptel avait été disséminé pendant la guerre. Mais elle

rencontre de plus grandes résistances sur le territoire suisse, comme en témoigne
les articles de presse de l'époque qui soulignent les craintes de petits éleveurs

que l'insémination artificielle ne mette à mal le commerce de taureaux
reproducteurs.16 Un arrêté fédéral édicté en 1944 interdit d'ailleurs l'insémination
artificielle sur le territoire, en-dehors de cas exceptionnels de maladie du bétail.
C'est par le biais de cette exception que seront ouverts les premiers centres en

Suisse alémanique, à Elgg (canton de Zurich) en 1947. puis à Brugg (Argovie)
en 1949.17 II faudra cependant attendre 1960 pour que soit créée la Fédération
suisse pour l'insémination artificielle, chargée d'encadrer la pratique sur le territoire

de la Confédération.

La dissémination de l'insémination artificielle dans la pratique vétérinaire est

centrale dans la résurgence de celle-ci dans le débat public. Les échanges entre

vétérinaires, biologistes et spécialistes des troubles de la reproduction facilitent
la circulation des connaissances et le transfert de pratiques des fermes à la

clinique.18 Lors d'un Congrès international organisé sur le sujet à Milan en 1948, le

terme d'«insémination artificielle» est officiellement adopté et il s'impose également

dans la médecine humaine.19 Comme le montre l'historienne Hayley Hope
Andrew en Grande-Bretagne, la crainte que la pratique vétérinaire ne s'étende à

la médecine humaine est présente dès les origines du dispositif.20 L'origine
«animale» de l'insémination artificielle teinte d'ailleurs les registres discursifs de

ceux qui en condamnent l'immoralité. Un article de la Gazette de Lausanne
commentant un cycle de conférences du Cercle catholique de Lausanne pointe ainsi
du doigt une pratique qui «ramène l'homme au rang de l'animal [et] l'homme à

l'état de taureau reproducteur».21 Le philosophe existentialiste chrétien français
Gabriel Marcel évoque, quant à lui, au sujet du don de sperme: «Mais n'est-ce

pas évident qu'il y a quelque chose de contradictoire à se comporter en étalon, en

44 pur animal reproducteur, tout en entendant par là se faire regarder comme bien-



Bajeux: Devenir père entre nature et culture

faiteur de l'humanité? [...] comment oublier que lorsque l'homme se comporte
en animal, il tombe bien au-dessous de l'animal?»22

Il est significatif que l'image du «taureau reproducteur» pour qualifier les

hommes qui donnent leur sperme pour une insémination artificielle ne soit

marquée que du côté de la masculinité. Nulle mention en effet de comparaisons

assimilant les femmes à des «reproductrices». Là où le désir de maternité
est jugé «instinctif» et «naturel» chez les femmes, la réduction des hommes
à leurs capacités procréatives - et notamment à leur capacité à produire du

sperme - semble au contraire particulièrement dégradante. Car en mettant en

cause le partenaire masculin, l'insémination artificielle rend non seulement
visible la contribution des hommes à la procréation mais aussi leurs défaillances.
Or, comme le souligne la chercheuse Cynthia R. Daniels, la «masculinité

reproductive» a été historiquement constituée autour de l'idée que les hommes

auraient un rôle secondaire dans la procréation, que leur système reproductif
serait moins vulnérable que celui des femmes, tout en définissant la virilité par
la capacité biologique à devenir père.23

Derrière la crainte d'une réduction des hommes en «taureaux reproducteurs»

se trouve aussi celle d'une remise en cause de l'organisation sociale de la
domination masculine et de l'hétérosexualité. Un rapport déposé au Ministère de

la santé français au sujet de l'insémination artificielle en 1949 souligne ainsi la

crainte d'un contrôle total des femmes sur la procréation: «Il arrive [...] que des

jeunes filles, malgré leur vif désir d'avoir des enfants, hésitent à contracter
mariage, parce qu'un excès de pudeur ou une éducation trop fermée les portent à

considérer avec une certaine frayeur l'idée de rapports sexuels avec leur mari,
la généralisation de l'insémination artificielle ne les inciterait-elle pas à recourir

à ce nouveau procédé qui, en leur permettant d'assouvir leur instinct maternel

les éloignerait définitivement du mariage? On ne peut songer sans de graves

appréhensions à ces procédés contraires aux lois de la nature qui dissocient

l'amour de l'homme et l'amour de l'enfant, le second ne devant être pour la

femme que la suite logique et le dépassement du premier.»24

En détachant la procréation de la sexualité hétérosexuelle obligatoire (le viol
conjugal est alors légal en France comme en Suisse), l'insémination artificielle

ouvre un espace de déstabilisation des mécanismes de la domination masculine.

Ces anxiétés se couplent à celles - plus larges - d'un contrôle techniciste sur la

vie.25 L'image de «bébés éprouvettes» accompagne un discours sur les dangers

d'une intervention humaine sur la «nature» et la «vie», comme le fait par
exemple un journaliste du Journal de Genève en 1947 qui craint que cette «manière

de tourner les lois de la création risque fort de tourner mal pour les créatures.

Lorsqu'on prétend piper la nature, elle vous réserve de tristes retours de foire.»26

Les quelques caricatures publiées dans la presse au sujet de l'insémination artifi- 45



Nature traverse 2024/1



Bajeux: Devenir père entre nature et culture

cielle à la fin des années 1940 révèlent bien les craintes qui caractérisent l'époque,
entre disparition des pères et expérimentation médicale.27 Dans le périodique illustré

V Magazine, consacré aux reportages historiques et d'actualité, l'insémination
artificielle est présentée comme le résultat d'un mariage entre une femme et un
homme réduit au statut de «frigo-man» tandis qu'une cigogne, symbole de la

naissance, apporte quatre garçons et quatre filles sous forme de flacons (Fig. 1).

Le fait que l'inscription «4 boys 4 girls» soit conservée en anglais révèle la

perception que l'insémination artificielle est d'abord une pratique importée des

États-Unis ou de Grande-Bretagne. Elle évoque aussi les accusations d'eugénisme

(par le choix du sexe) portées contre l'insémination artificielle. Les

rumeurs et les témoignages d'insémination artificielle réalisée dans le cadre des

expériences médicales nazies pèsent sur les débats à son sujet. Deux représentations

s'opposent ainsi au sortir de la guerre: celle d'une pratique apportant le

bonheur aux couples hétérosexuels mariés ne pouvant pas concevoir naturellement,

mais aussi celle d'une pratique menant à la désintégration de la famille,
d'une expérimentation scientifique effroyable marquée par l'eugénisme et l'abus
du pouvoir médical.28

L'épineuse question du don de sperme

A partir des années 1950, les discours et les controverses autour de l'insémination

artificielle se cristallisent surtout et d'abord autour du don de sperme.
Bien qu'elle pose toujours des enjeux éthiques et moraux, notamment du point
de vue de la religion, l'insémination dite «intraconjugale» est jugée de plus en

plus acceptable par la communauté médicale comme par les autorités religieuses.

Sommée de se prononcer à plusieurs reprises sur le sujet, l'Église catholique

s'exprime par le biais du pape Pie XII lors d'une allocution au Congrès mondial
de la fertilité et de la stérilité en 1949, puis, en septembre 1958 lors d'une allocution

au Congrès international d'hématologie, en réponse à des questions posées

par des participants. Elle reconnaît par ce biais que «le recours à certains moyens
artificiels destinés uniquement soit à faciliter l'acte naturel, soit à faire atteindre

sa fin à l'acte naturel normalement accompli peut être licite, car il ne s'agit pas
de contrarier la nature, mais de lui venir en aide».29

C'est également l'avis du professeur de théologie genevois Franz Jehan Leen-

hardt qui explique, dans un article publié en 1958: «Certains estiment qu"[...] il
est injustifié d'intervenir [...] puisqu'on ne respecte pas la nature en fécondant

artificiellement. J'ai dit que l'argument tiré du respect de la nature me paraît
très ambigu. Dans notre cas, il s'agit d'aider la nature, que des anomalies

relativement bénignes paralysent.»30 47



Nature traverse 2024/1

En introduisant un nouveau personnage - le donneur - l'insémination dite

«hétérologue» soulève au contraire grand nombre de controverses. Elle pose tout
d'abord des enjeux d'ordre juridique au sujet de la filiation (Qui est le père légal?

Le mari stérile peut-il nier la paternité?), de l'adultère (Peut-on considérer
l'insémination artificielle comme un adultère?) ou encore du viol (dans le cas d'une
insémination qui serait pratiquée sans le consentement de la femme).
Nombreux sont les médecins qui s'inquiètent des conséquences psychologiques

pour l'enfant à naître et pour le couple. La plupart des médecins, même

ceux qui s'opposent au don de sperme, s'accordent à dire que les donneurs
doivent être inconnus et que l'insémination doit être cachée à l'enfant à naître afin
de le protéger de la stigmatisation sociale.31 Comme l'explique le gynécologue
français Raoul Palmer, pour maintenir l'illusion d'une filiation «naturelle»,
le donneur doit ressembler en tout point au mari: apparence physique,
intelligence, mais aussi groupe sanguin, pour éviter d'éventuelles recherches en
paternité.32 En effet, l'émergence de méthodes scientifiques de recherche en

paternité, telles que l'analyse des groupes sanguins et, bien plus tard, le test ADN
dans les années 1980, participe à redéfinir la paternité autour d'un socle

biologique. Pour la justice, ce n'est donc plus le comportement (avoir été observé en

compagnie de la mère) ou la convention sociale (l'institution du mariage) qui
détermine qui est le père, mais la transmission d'un patrimoine biologique, et

notamment génétique.33

En dissociant paternité sociale (celui qui élève l'enfant) de la paternité biologique

(le donneur de sperme), le don de sperme met en cause ces deux conceptions

divergentes, et pourtant régulièrement entremêlées, de la paternité.
L'hebdomadaire généraliste neuchâtelois Curieux qui publie en 1951 une enquête

alertant sur les dangers de ces «bébés sans amour» souligne ainsi les embarras

qui guettent les hommes qui «prêtent leur nom» en acceptant d'avoir recours à

un don de sperme: «Supposez que votre femme, avec votre consentement,
devienne mère par les seules vertus de l'<EA.>. Elle met au monde un superbe
enfant. Quelle sera votre première réaction? Sans doute une joie profonde. Mais

ensuite, êtes-vous certain que la jalousie ne vous enivrera pas lentement contre

ce père inconnu, contre cet enfant qui porte votre nom mais qui n'est pas de votre
chair? Avez-vous la certitude que vous aimerez toujours votre épouse comme par
le passé? Que vous n'en viendrez pas à la détester d'avoir appartenu, par quelque

sortilège scientifique, à un autre? C'est là le drame qu'a vécu un homme,

récemment, en France. Il passa, pendant dix interminables années, par toutes les

angoisses que nous venons de vous suggérer. [...] Enfin, un jour, il alla trouver
le médecin qui avait procédé à l'insémination. Il le somma [...] de lui livrer le

nom du <donneur> inconnu. Lié par le secret professionnel, le praticien se refusa

à répondre. Alors, emporté par une rage terrible, le malheureux père <prête-nom>



Bajeux: Devenir père entre nature et culture

se jeta sur lui en lui portant un coup de poignard puis il prit la fuite! [...] Il avait

complètement perdu la raison.»34

Le fait divers - dont il est difficile de retrouver l'origine et d'attester la véracité

- témoigne néanmoins de la façon dont la sexualité conjugale est conçue
comme seul espace légitime de reproduction, où le donneur est perçu comme

un intru adultère. Si les motivations des femmes à avoir recours au don de

sperme sont jugées légitimes du fait de leur désir «instinctif» de maternité, celles

des hommes suscitent une certaine incompréhension de la part des médecins.

Dans une tribune dans le Monde publiée en 1949, l'urologue Jean-Robert

Debray s'étonne ainsi:

«L'homme s'efface et offre son consentement à une complaisance peut-être vite
nuancée de regret, voire de rancune. [...] L'on a pu s'étonner de la fréquence du

consentement de l'homme stérile à la fécondation de sa femme par la semence

d'un autre. Est-ce le fait d'une sorte d'affaissement général de la moralité? Nous

croyons plutôt, avec d'autres, qu'il faut attribuer ce fait à une surprise des

facultés d'appréciation, véritablement déconcertées par la nouveauté étrange de

ces techniques.»35

Ces récits parlent surtout de la difficulté à prendre en compte le désir masculin

d'enfant. En effet, beaucoup considèrent, à l'instar de l'urologue genevois
Richard Weyeneth, que le désir masculin d'enfant n'est que l'extension de celui
des femmes, car «l'homme ne souffre pas seulement du manque d'enfant, mais

avant tout d'une constante persécution que sa femme ne puisse accomplir le plus

grand désir de sa vie: devenir mère».36

Quand bien même l'homme donnerait son consentement, certains s'inquiètent
des conséquences psychologiques du don sur les futurs pères. Pour le spécialiste

français de la reproduction Georges Guillon, les périls ne tiennent pas tant à la

remise en cause du processus «naturel» de la reproduction qu'à la vexation des

hommes qui associent étroitement fertilité, masculinité et puissance sexuelle:

«L'homme sera dévalorisé sur le plan génital parce que, même s'il est puissant, il
n'a pas pu <faire d'enfant> [...] il se sentira châtré et ne produira plus. Au foyer,
la femme deviendra encore plus castratrice, quand se refusant à son mari elle ne

manifestera qu'un désir: retrouver par tous les moyens l'homme dont elle avait

porté l'enfant.»37

Dans ce schéma genré de compréhension du désir d'enfant, le désir sexuel des

femmes est subordonné au désir de maternité: ce serait parce que les femmes

désirent des enfants qu'elles désirent sexuellement, ce qui explique qu'elles
désirent naturellement le père de leurs enfants quand bien même il leur serait

inconnu. Ce motif se retrouve régulièrement dans la presse médicale comme dans

les médias, comme l'illustre un article du magazine Femmes d'aujourd'hui
publié en 1970 au sujet de «l'exemple de cette femme qui, devenue mère grâce à 49



Nature traverse 2024/1

l'hétéro-insémination, [qui] éprouvait, depuis lors, une véritable aversion pour
son mari, et n'avait en tête que de connaître le <donneur> inconnu dont elle était

tombée amoureuse».38 A l'inverse, le désir de paternité des hommes ne serait

qu'un sous-produit du désir sexuel: les hommes seraient d'abord naturellement

portés par un «instinct sexuel» plutôt que par un désir de paternité. Dans ce

cadre, il est difficile d'imaginer que les hommes puissent tisser des liens avec des

enfants qui ne leur sont pas liés génétiquement et ne sont pas le produit de leurs

unions sexuelles. Pour le professeur de théologie Franz Jehan Leenhardt, dans le

cas du don de sperme il est même «impossible que ses sentiments [au mari] vis-

à-vis de l'enfant, dont en fait un autre est le père, soient de même qualité que les

sentiments de sa mère véritable» ,39

Le médecin Georges Valensin décrit ainsi les stratégies déployées en Grande-Bretagne

et aux États-Unis pour que les futurs pères se sentent impliqués dans la

grossesse: «On le prie souvent de pousser la seringue qui contient le sperme étranger,

comme pour estampiller l'enfant à naître; sa participation si diverse est utile pour
mieux engager sa responsabilité et favoriser son identification mentale avec le père

réel; son image sera inséparable du moment de la conception dans l'esprit de sa

femme.»40 S'il est difficile de savoir dans quelle mesure ces pratiques ont eu cours

en France ou en Suisse romande, elles s'inscrivent dans le cadre de préoccupations

plus larges autour de l'harmonie conjugale et du rôle des hommes dans la procréation.

Une partie des spécialistes de la stérilité est aussi partisane de la méthode de

l'accouchement sans douleur qui conceptualise une place pour les pères dans les

cours de préparation à l'accouchement mais aussi dans la salle de travail.41

Dans une certaine mesure, ces transformations s'accompagnent également de la

constitution et de la diffusion dans les médias d'une image de la paternité
«moderne» aimante, attentionnée et dévouée au soin des enfants, par opposition à

celle du père distant et autoritaire.42 Plutôt que d'un attachement à la lignée et

au sang, la paternité «moderne» est reconfigurée autour du soin. Dans sa célèbre

émission de radio d'écoute et de parole, Allô Ménie, la journaliste Ménie
Grégoire répond ainsi dans les années 1970 à une auditrice qui lui a confié avoir eu

recours à un don de sperme pour pallier la stérilité de son mari: «Votre mari me

paraît être un homme très bien, il a tenu le coup devant cette découverte qui a

démoli beaucoup d'hommes [...] il n'est pas jaloux, il accepte l'idée d'un
enfant qui viendrait d'un autre, il n'a pas ce fétichisme du sang qu'on avait dans les

sociétés primitives, c'est un homme moderne, il sait que la paternité morale ça

compte, c'est important.»43

C'est d'ailleurs en mettant en avant cette figure du père investi dans le lien
affectif avec ses enfants que certains médecins justifient l'intérêt de l'insémination

avec don de sperme vis-à-vis de l'adoption. L'innovation technique que consti-

50 tue la congélation des spermatozoïdes humains, expérimentée dès 1953, permet



Bajeux: Devenir père entre nature et culture

le développement de «banques de sperme» dans le contexte de l'après-1968, sur

fond de mouvements féministes, de «libération sexuelle» et de légalisation de

l'avortement.44 Le docteur Georges David, qui développe les premiers Centres

d'étude et de conservation des œufs et du sperme (CECOS) en France, souligne
ainsi la place prépondérante de couples qui «accordent de plus en plus une
valeur essentielle à la maternité et à l'enfantement dans l'établissement des liens

qui unissent l'enfant non seulement à la mère mais aussi au père».45 En 1971, la
Société suisse de gynécologie et d'obstétrique organise à Crans une table-ronde

sur l'insémination avec donneur. Robert Wener, gynécologue à Saint-Gall.
témoigne ainsi du fait que «l'attitude positive du mari vis-à-vis de l'enfant [...]
s'explique en partie par le fait que le couple a vécu ensemble toute l'évolution de

la grossesse et le déroulement de l'accouchement. Non seulement pour la mère

mais également pour le père l'accouchement est une source de satisfaction
profonde que l'adoption ne peut procurer au couple dans une moindre mesure. Le

mari, non seulement voit dans le nouveau-né l'enfant de son épouse mais, en plus
s'identifie le plus souvent avec le père et, cela élimine dans de nombreux cas un

complexe d'infériorité.»46 Paradoxalement, c'est en surinvestissant les conditions

biologiques féminines de la reproduction (la grossesse et l'accouchement)

que la paternité est aussi dénaturalisée.

Les discours et les représentations autour de l'insémination artificielle portés par
la presse, les personnalités médicales (gynécologues et psychologues principalement)

ainsi que les autorités religieuses révèlent ainsi les transformations
culturelles des rapports de genre de la fin de la Seconde Guerre mondiale jusqu'aux
années 1970. L'émergence de la figure des «nouveaux pères» (dont l'existence
demeure à prouver) sert de ressource pour la légitimation et le déploiement des

banques de sperme. L'innovation technique que constitue l'insémination artificielle

avec sperme de donneur, notamment permise par la congélation des gamètes

mâles, participe de fait à déstabiliser, réarranger et négocier l'ordre de genre

d'après une dichotomie nature/culture. Pour autant, tout comme dans le cas de la

contraception médicale, elle n'opère pas de renversement radical des représentations

de genre.47 En faisant de la grossesse et de l'accouchement un moment
clé du «devenir père», les spécialistes de la stérilité réassignent les femmes du

côté de la maternité biologique. Loin de remettre en cause l'association entre

féminité, reproduction et nature, le développement des banques de sperme marque
plutôt une mutation dans la définition sociale de la paternité qui témoigne d'une
influence croissante de la psychologie dans la médecine de la reproduction.48 Ces

réflexions demeurent encore à approfondir, notamment en interrogeant la voix et

les expériences des hommes concernés, pour comprendre les transformations des

normes de masculinités, de parentalité et de la dichotomie nature/culture au
lendemain de la «révolution sexuelle». 51



Nature traverse 2024/1

Zusammenfassung
Vater werden zwischen Natur und Kultur. Künstliche Befruchtung in den Trente

Glorieuses in der Romandie und Frankreich

In der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg wurde die künstliche Befruchtung zum

Gegenstand vermehrter medizinischer, politischer und medialer Aufmerksamkeit.

Am Beispiel der französischsprachigen Schweiz und Frankreichs untersucht

der Beitrag, wie die Unterscheidung zwischen «Natur» und «Kultur» die

Kontroversen und Diskurse um die künstliche Befruchtung in den Trente Glorieuses,
den Jahren zwischen 1945 und 1975, prägte. Er zeigt, dass «die Natur» ein
rhetorisches Instrument darstellte, um die Praxis entweder zu verteidigen oder zu

verurteilen. Beleuchtet wird ausserdem, wie Geschlechtsvorstellungen die Diskurse

über Kinderwunsch und Elternschaft strukturierten. Keineswegs wurde nämlich
die Verbindung zwischen Weiblichkeit, Reproduktion und Natur durch die Praxis

der künstlichen Befruchtung grundsätzlich infrage gestellt. Tatsächlich erfuhren

die weiblichen biologischen Voraussetzungen für Schwangerschaft und Geburt
eine gezielte Betonung, wodurch die künstliche Befruchtung legitimiert und die

Vaterschaft denaturalisiert wurde.

(Übersetzung: Die Herausgeberinnen)

Anmerkungen

1 Georges Valensin, La fécondation artificielle et naturelle de la femme, Paris 1957, 9.

2 Adele E. Clarke, Disciplining Reproduction. Modernity, American Life Sciences, and «the

Problems ofSex», Berkeley Los Angeles, Oxford 1998.

3 Je remercie ici Caroline Rusterholz et Pauline Milani pour les échanges que nous avons eus

lors des 6es Journées suisses d'histoire.
4 Londa Schiebinger, Nature 's Body. Gender in the Making ofModern Science, New Brunswick

1993; Elsa Dorlin. La matrice de la race. Généalogie sexuelle et coloniale de la nation

française, Paris 2006.
5 Sherry B. Ortner, «Is Female to Male as Nature Is to Culture?», Feminist Studies 1/2 (1972),

5-31 ; Carole Pateman, Le contrat sexuel, Paris 2010.

6 Camille Bajeux, Quelle andrologie? Histoire des savoirs et des pratiques médicales du masculin

en France et Suisse romande (années 1890-1970), Université de Genève 2022.

7 Naomi Pfeffer, The Stork and the Syringe. A Political History ofReproductive Medicine,
Cambridge 1993; Hayley Hope Andrew, The Reluctant Stork. Science, Fertility, and the Family
in Britain, 1943-1960, Université d'York 2016; Gayle Davis, «<A Tragedy as Old as History»

Medical Responses to Infertility and Artificial Insemination by Donor in 1950s Britain»,
in Gayle Davis, Tracey Loughran (éd.), The Palgrave Handbook ofInfertility in History.
Approaches, Contexts and Perspectives, Londres 2017,359-382; Margaret Marsh, Wanda Ronner,

The Empty Craddle. Infertility in America from Colonial Times to the Present, Baltimore
1996; Bridget E. Gürtler, Synthetic Conception. Artificial Insemination and the Transformation

ofReproduction and Family in Nineteenth and Twentieth Century America, Université de l'État
du New Jersey 2013.

8 Clarke (voir note 2).



Bajeux: Devenir père entre nature et culture

9 Fabrice Cahen, «Éléments pour une histoire de la lutte contre la stérilité involontaire (France,
1930—1982)», Annales de démographie historique 2/126 (2013), 209-228.

10 Emmanuel Betta, L'Autre Genèse. Histoire de la fécondation artificielle. Paris 2017.
11 Albert Leblond, «Note sur la fécondation artificielle. A propos d'un jugement du Tribunal de

Bordeaux (1)», Annales de gynécologie XX (1883), 401-409.
12 Ibid.
13 Jules Gautier, La fécondation artificielle et son emploi contre la stérilité chez la femme, Paris

1889.

14 Betta (voir note 10).
15 Jean-Paul Gaudillière, «The Farm and the Clinic. An Inquiry into the Making of our Biotechno-

logical Modernity», Stud Hist Philos Biol Biomed Sei. 38/2 (2007), 521-529.
16 M. Gueissaz, «Les véritables raisons qui empêchent actuellement l'introduction en Suisse de

l'insémination artificielle», L'Impartial, 15. 12. 1953, 6; R. Corminboeuf, «L'insémination
artificielle et son application en Suisse», Les intérêts du Jura 20 (1949), 33.

17 G. Bd, «L'insémination artificielle», L'Express, 26. 4. 1966, 10.

18 Gaudillière (voir note 15).

19 Betta (voir note 10).
20 Andrew (voir note 7).
21 F. G., «Au Cercle catholique de Lausanne, un cycle de conférences sur l'avortement», Gazette

de Lausanne, 13.2. 1953,4.
22 Gabriel Marcel, «Incidences psychologiques et morales», Cahiers Laënnec 2 (1946), 19-23.
23 Cynthia R. Daniels, Exposing Men. The Science and Politics of Male Reproduction, New York

2006.

24 Archives nationales, 19760173/27. dossier «Insémination artificielle», note à l'attention du di¬

recteur général datée du 24. 6. 1949, 5.

25 Fabrice Cahen, «La fin du mâle? Don de sperme et récits d'anticipation en France (années

1950-1970)», in Doris Bonnet, Fabrice Cahen, Virginie Rozée (éd.). Procréation et imaginaires

collectifs. Fictions, mythes et représentations de la PMA, Paris 2021, 83-94.
26 P. C., «Lorsque l'enfant paraît...», Journal de Genève, 5. 12. 1947, 1.

27 Cahen (voir note 25).
28 Andrew (voir note 7).
29 M. Bonifazi, «La position de l'Église catholique concernant l'insémination artificielle», Praxis

48 (1958), 1175.

30 Franz Jehan Leenhardt, «Réflexions sur l'insémination artificielle», Praxis 48 (1958), 1171—

1173.

31 Tinne Claes, «How S ilence Became <Outdated>. Secrecy, Anonymity and Artificial Insemina¬

tion by Donor in Belgium, 1950s-1990s», Journal ofFamily History 0/0 (2022), 1-20.
32 Raoul Palmer, «L'insémination artificielle. Aspects médicaux de la question», Cahiers Laënnec

2(1946), 10.

33 Nara B. Milanich, Paternity. The Elusive Questfor the Father, Harvard 2019.

34 «La science a-t-elle le droit de créer des enfants sans amour?», Curieux 46 (1951), 10.

35 Jean-Robert Debray, «Problèmes moraux posés par la stérilité masculine», Le Monde, 10. 5.

1949.

36 Richard Weyeneth, «Éthiopathogénie et diagnostic de la stérilité masculine», Praxis 2 (1956),
21-22.

37 Georges Guillon, «Problèmes posés par l'insémination hétérologue». Gynécologie pratique
Revue internationale de gynécologie (1956), 254.

38 BIU Santé, Fonds Dalsace-Vellay, Dalsace 4.3., Claude Ullin, «Avoir enfin l'enfant tant dé¬

siré», Femmes d'aujourd'hui, 27. 5. 1970.

39 Leenhardt (voir note 30).
40 Valensin (voir note 1), 246.



Nature traverse 2024/1

41 Sandrine Garcia, Mères sous influence. De la cause des femmes à la cause des enfants, Paris

2011 ; Marilène Vuille, «L'invention de l'accouchement sans douleur, France 1950-1980»,
Travail, genre et sociétés 34/2 (2015), 39-56.

42 Caroline Rusterholz, «Fathers in 1960s Switzerland. A Silent Revolution?», Gender & His¬

tory 2773 (2015), 828-843; Francesca Arena, Jean-Christophe Coffin, «Le silence autour de la

paternité. Quelques réflexions à propos des troubles et de la virilité au prisme de l'histoire de

la médecine», in Silvia Medina Quintana (éd.), Familias, educaciôn y género. Tradiciones y
rupturas en las sociedades moderna y contemporânea, Gijôn 2018,61-75; Françoise Hurstel,
«Mai 68, le Paterfamilias est mort... que vivent les pères!», Les sciences de l'éducation - pour
l'Ère nouvelle 41/3 (2008), 95-112.

43 Archives départementales de l'Indre-et-Loire, Fonds Ménie Grégoire, 66J565 Insémination ar¬

tificielle.
44 Fabrice Cahen, «A Realpolitik of Ethics. Behind the Specificity of the French ART System

(1972-1994)», Journal of Family History 0/0 (2022), 1-21.
45 Académie de médecine. Fonds CECOS 1.1., Georges David, Les banques de sperme. Leurs

fonctions, leurs problèmes, automne 1974,2.
46 Archives des HUG, Classeur non inventorié «Travaux professeur Watteville et Curriculum

Vitae», Hubert de Watteville, document «L'insémination artificielle hétérologue» non daté.

47 Nathalie Bajos, Michèle Ferrand, «La contraception, levier réel ou symbolique de la domina¬

tion masculine». Sciences sociales et santé 22/3 (2004), 117-142. Au sujet du genre de la cryo-
préservation des gamètes, voir Claire Grino, «Quand congéler revient déjà à genrer. Une étude

comparative du développement des techniques biomédicales de cryopréservation des gamètes
humains mâles et femelles», Nouvelles questions féministes 2/39 (2020), 14—30.

48 Tinne Claes, «Obedient Men and Obsessive Women. Donor Insemination, Gender, and Psych¬

ology in Belgium», Gender and History 0/0 (2021), 1-20.

54


	Devenir père, entre nature et culture : l'insémination artificielle pendant les Trente Glorieuses en Suisse romande et en France

