
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 31 (2024)

Heft: 1: Natur = Nature

Artikel: Die Schöne und das Biest : die Zivilisierung des Tieres als weibliche
Aufgabe in der französischen Aufklärung

Autor: Vogt, Aline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schöne und das Biest

Die Zivilisierung des Tieres als weibliche Aufgabe in der
französischen Aufklärung1

Aline Vogt

1740 wurde in Frankreich ein Märchen gedruckt, das bis heute gut bekannt

ist. In der Erzählung La belle et la bête wird eine junge Frau in einem Schloss

von einem Biest gefangen gehalten. Durch ihre Bereitschaft, sich in Gefangenschaft

zu begeben, versucht sie ihren Vater zu retten, der unerlaubterweise eine

Rose aus dem Garten des Biests gepflückt hatte. Mithilfe eines Eheversprechens

gelingt es der Schönen schliesslich, das Biest in einen Prinzen zurückzuver-
wandeln. Das Märchen erschien ursprünglich als Teil einer Erziehungsschrift,
eine Quellengattung, die in der geschichtswissenschaftlichen Forschung zum
18. Jahrhundert bis heute vernachlässigt worden ist. Grund dafür ist nicht zuletzt,
dass es sich bei der Erziehungs- und Märchenliteratur um Texte handelt, die häufig

von Frauen verfasst wurden. Sie sind deshalb innerhalb einer «Frauenliteratur»

verortet worden, die lange als zu wenig relevant für die grossen Fragen der

Geschichte beurteilt wurde.2

In anderen Disziplinen finden sich derweil Interpretationen, die das Märchen

losgelöst vom historischen Kontext als universelle Enttabuisierungserzählung
deuten, in der ein Mädchen lernt, seine Scheu vor der männlichen Sexualität zu

überwinden.3 Wie ich im Folgenden zeigen werde, greifen solche ahistorischen

Deutungen allerdings zu kurz. Verortet im spezifischen historischen Kontext
des 18. Jahrhunderts lässt sich das Märchen nämlich ganz im Gegenteil als eine

Thematisierung der Gefahr verstehen, die zeitgenössischen Diskursen zufolge

von einer männlich markierten animalischen Sexualität ausging. Der Erzählerin

ging es also weniger um eine weibliche Akzeptanz von Sexualität als um den

Versuch, den Leserinnen Strategien und Handlungsmöglichkeiten zu vermitteln,

wie in der patriarchalen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts mit männlicher
Gewalt umzugehen sei.

Dass das Märchen bisher wenig als historische Quelle genutzt wurde, ist schade,

bietet es doch eine interessante Perspektive für die Beschäftigung mit Natur, Ani-
malität und Geschlecht in der Geschichte der Aufklärung. Entgegen der häufigen
Annahme, dass Weiblichkeit in dieser Zeit zwangsläufig mit Natur, Männlichkeit

hingegen mit Kultur in Verbindung gebracht worden sei, weist die Autorin

von La belle et la bête nämlich umgekehrt dem Männlichen die Rolle der ani-



Natur traverse 2024/1

malischen Naturgewalt zu, während Weiblichkeit mit Zivilisierung und Menschlichkeit

in Verbindung gebracht wird. Im Folgenden möchte ich zunächst darauf

eingehen, weshalb diese umgekehrte Perspektive gewinnbringend für aktuelle

geschlechtergeschichtliche Debatten über Natur und Kultur ist. Im Anschluss

daran werde ich das Märchen in zeitgenössische naturphilosophische und

zivilisationsgeschichtliche Diskurse einordnen, die ebenfalls Zuschreibungen von
männlicher Animalität und weiblicher Zivilisierung vornahmen. Abschliessend

werde ich einige Gedanken dazu vorstellen, wie die Untersuchung von historisch

spezifischen Formen von Geschlecht und Animalität dazu beitragen kann,
Dichotomien von Natur und Kultur zu durchbrechen, die bis heute häufig sowohl

zur Beschreibung vereinfachter Mensch-Tier- als auch Geschlechterverhältnisse

angewandt werden. Denn in den Märchen und Erziehungsschriften finden

sich nicht nur Vorstellungen einer festgelegten animalischen «Natur», vielmehr
wurde auch die Veränderlichkeit unterschiedlicher Tierarten zum Thema. Tiere
Hessen sich damit bereits für die Zeitgenossinnen nicht ohne Weiteres einem

vereinfachten Naturbegriff zuordnen.

«Frauen» und «Natur»

Im Kontext aktueller Debatten über das Verhältnis zwischen Mensch und

«Natur» stellt sich die Frage, wie sich die feministische Bewegung zu einem aus

ihrer Sicht problematischen Begriff «Natur» verhalten soll. Die Annahme einer

universellen und ahistorischen Natur, welche die meisten Lebewesen und
insbesondere die Menschen in männliche und weibliche Körper mit festgelegten

Eigenschaften und Fähigkeiten einteilt, ist bekanntlich deshalb problematisch, weil
sie wiederholt herbeigezogen wurde und wird, um gesellschaftlich gemachte,

patriarchale Geschlechterverhältnisse zu stützen.

Die Frage, wie «Frauen» und «Natur» historisch miteinander in Verbindung
gebracht wurden, wird deshalb in der feministischen Geschichtswissenschaft schon

lange diskutiert. So hat Carolyn Merchant 1980 in ihrem Buch The Death of
Nature. Women, Ecology and the Scientific Revolution die Bedeutung von Natur-

referenzen für Frauenbilder in der Vormoderne aufgezeigt.4 Obwohl diese wichtige

Pionierstudie von Merchant selbst keine Gleichsetzung von «Frau» und

«Natur» vornahm, sondern die historische Spezifität einzelner Analogien
betonte, wurde die angebliche Nähe zwischen den Kategorien im Anschluss so

oft wiederholt, dass sie zu einer Art Selbstläufer wurde. Eine solche Sichtweise

droht allerdings genau die Essenzialisierung der Frau-Natur-Verbindung zu

reproduzieren, gegen die eine feministische Kritik eigentlich vorgehen müsste.5

30 Die Notwendigkeit, diese selbstverständlich gewordene Analogie stärker zu hin-



Vogt: Die Schöne und das Biest

terfragen und zu historisieren, wurde auch an den Schweizerischen Geschichtstagen

deutlich. So warnte Anna Becker im Rahmen des Podiums Wie Natur
historisieren? davor, den Frau-Natur-Vergleich unhinterfragt auf die politischen
Theorien der Vormoderne zu übertragen.6

Diese Forderung, nicht von vorneherein von einer allgegenwärtigen Frau-

Natur-Analogie auszugehen, ist auch für die seit einigen Jahrzehnten aufkommende

Tiergeschichte zentral.7 Die Historikerin Mieke Roscher hat beispielsweise

gefordert, dass die Frau-Tier-Gleichsetzung sorgfältig dekonstruiert und

in den jeweiligen historischen Kontext eingeordnet werden müsse.8 Dabei ist die

scheinbar universelle Natürlichkeit des Weiblichen genauso zu hinterfragen wie

diejenige des Tierlichen.
Tatsächlich kann eine Kombination von Perspektiven aus der Tier- und der

Geschlechtergeschichte neue Impulse für eine Verkomplizierung der dualistischen

Kategorien «Frau» und «Mann» beziehungsweise «Natur» und «Kultur»
liefern. Denn beide Ansätze untersuchen nicht nur Mechanismen der Konstruktion
und Naturalisierung des «Anderen» und hinterfragen die damit einhergehenden

Machtverhältnisse, sondern sie stellen die Trennung von Natur und Kultur per se

infrage. So hat etwa Donna Haraway in ihrem Companion Species Manifesto
betont, dass die feministische Theorie besonders gut geeignet sei, über das binäre

Denken hinauszugehen, das nicht nur die Kategorien «männlich» und «weiblich»,

sondern auch «Tier» und «Mensch» voneinander getrennt habe.9

Wie bereits Sylvana Tomaselli argumentiert hat, lässt sich eine Verkomplizierung

der Frau-Natur-Analogie besonders gut an der Aufklärung vornehmen.10

Dies scheint zunächst überraschend, da die Aufklärung als die Zeit gilt, in der

einerseits Geschlechterverhältnisse vermehrt naturalisiert wurden, andererseits

die westlich-moderne Trennung von Natur und Kultur verortet wird." Als
Übergangszeit ist die Aufklärung allerdings alles andere als eine reine Vorbereitung
der modernen Trennungen. Vielmehr bietet sie auch Ambivalenzen und
überraschende Umkehrungen moderner Geschlechter- und Mensch-Tier-Verhältnisse.

Zwar sollte die in dieser Zeit im naturwissenschaftlichen und medizinischen

Kontext vorgenommene Naturalisierung der Geschlechter- und der damit

einhergehenden Machtverhältnisse weiterhin ernst genommen und keinesfalls revidiert

werden. In anderen Kontexten, insbesondere dem zivilisationsgeschichtlichen

Diskurs, wurden Frauen aber eben nicht nur als passive Natur imaginiert,
sondern auch mit Menschlichkeit und Zivilisation in Verbindung gebracht.
Besonders im Zuge der französischen Debatten über das Spannungsfeld zwischen

Naturzustand und möglichen Gesellschaftsentwürfen (beispielsweise bei Jean-

Jacques Rousseau) wurde Frauen eine besondere Verantwortung dafür
zugeschrieben, als Mütter und Erzieherinnen nicht nur ihre eigene, sondern auch

die männliche Natur zu formen und zu zivilisieren. Erziehungsschriften, die 31



Natur traverse 2024/1

während der französischen Aufklärung zunehmend erschienen, machten diese

Veränderlichkeit der menschlichen Natur zum Thema. Sie eignen sich daher

besonders, um vereinfachte Vorstellungen einer Natur-Kultur-Dichotomie zu

verkomplizieren und zu untersuchen, wie einzelne Aspekte von «Natur», «Ani-
malität» oder «Zivilisation» auf unterschiedliche Art und Weise geschlechtlich
markiert wurden. Teil dieser Erziehungsliteratur waren auch Märchen wie La
belle et la bête, das im Folgenden genauer analysiert werden soll. Es steht

exemplarisch für eine weibliche Aneignung zivilisationstheoretischer Diskurse, die im
Frankreich des 18. Jahrhunderts Frauen die Fähigkeit zusprachen, eine männlich
markierte Animalität zu zähmen.

Anhand von Beispielen aus der zeitgenössischen französischen (Erziehungs-)
Fiteratur werde ich also aufzeigen, welche komplexen Bezüge jenseits eines

einfachen Frau-Natur-Vergleichs in der Aufklärung zwischen Tierlichkeit und

Geschlecht hergestellt wurden. Märchen, die ursprünglich aus der mündlichen
Tradition stammten und den Feser*innen eine Zivilisierung des Animalischen

nahebrachten, wurden im Verlauf des 18. Jahrhunderts zusehends verschriftlicht
und in die Erziehungs- und Kinderliteratur integriert. Da diese Schriften oft von
Frauen verfasst wurden, bieten sie eine geeignete Quelle, um ihre Sicht auf den

Erziehungs- und, in einem weiteren Sinne, den Zivilisationsprozess des
Menschen einzufangen.

Weibliche Liebe, männliche Gewalt

Das Märchen La belle et la bête wurde von der Gouvernante Gabrielle-Suzanne
de Villeneuve 1740 erstmals veröffentlicht. Bekannt wurde allerdings vor allem
die Version von Jeanne-Marie Feprince de Beaumont, ebenfalls eine auf den

Verdienst angewiesene Gouvernante, die das Märchen umschrieb und in der pädagogischen

Schrift Magasin des enfants 1756 publizierte.12 Das Magasin wurde breit

rezipiert, bis 1780 erschienen 47 Ausgaben und Übersetzungen.13 Sie richteten

sich an ein junges weibliches Publikum, was insbesondere an der Rahmenhandlung

erkennbar wird, in der eine Gouvernante, «Mlle Bonne», mehrere junge
Mädchen unterrichtet.
Neben den Märchen enthält der Text Dialoge zwischen der Erzieherin und ihren

Zöglingen, in denen die verschiedenen Erzählungen besprochen werden. Ziel
der Erziehung war die Zivilisierung einer im Menschen angesiedelten animalischen

Natur. Denn der als ursprünglich verstandene Zustand von Tieren wurde

im 18. Jahrhundert häufig mit demjenigen von Kindern verglichen. Dies geschah

etwa bei der Beobachtung der sogenannten wilden Kinder. Bei diesen handelte

32 es sich um Kinder, die fern der menschlichen Zivilisation aufwuchsen. Sie stie-



Vogt: Die Schöne und das Biest

ssen in der Aufklärung auf besonderes Interesse, weil man glaubte, an ihnen

das Verhältnis zwischen Natur und Erziehung besonders gut nachvollziehen zu
können.14 Aber auch im Rahmen von Kunst und Kinderliteratur entstanden im
18. Jahrhundert zahlreiche Parallelen zwischen Kindererziehung und Tierdressur.15

Die Zivilisierung des Animalischen war Ziel der Erziehung beider Geschlechter,

allerdings mussten die Mädchen als zukünftige Ehefrauen und Mütter zusätzlich

lernen, die angeblich tierische Natur der Männer zu bändigen. Den Mädchen

wurden dementsprechend weibliche Pflichten vermittelt und Handlungsspielräume

aufgezeigt, die sie im Umgang mit potenziellen Verehrern hatten.16 So lobt
die gute Fee Belle, nachdem diese sich für eine Heirat mit dem Biest entschieden

hat: «Belle, [...] venez recevoir la récompense de votre bon choix; vous avez

préféré la vertu à la beauté et à l'esprit.»17 Durch ihre Entscheidung, das Biest zu

heiraten, erkennt Belle dessen menschliche Tugendhaftigkeit an und bringt sie

äusserlich wieder zum Vorschein. Während der Vorschlag der drei Brüder der

Belle, das Biest mit Gewalt zu bezwingen, abgelehnt wird, ist es die weibliche

Einfühlung ins Tier, die schliesslich zur Lösung des Konflikts führt. Belle kommt
somit eine Vermittlungsfunktion zwischen der nur scheinbar unzähmbaren Natur
des Tierischen und dem zivilisierten Zustand des Menschen zu, der durch die

Ehe erreicht wird. Das Märchen eröffnet so weibliche Handlungsspielräume,
indem es der Protagonistin eine Wahl und die Beurteilung des Menschlichen im
Biest zugesteht. Gleichzeitig operiert es innerhalb eines zeitgenössischen patriar-
chalen Diskurses, der die männliche Sexualität animalisierte und die Verantwortung

für ihre Regulierung an die Frauen delegierte.

Zeitgleich mit Beaumonts Märchen führten die Moralphilosophen eine Debatte

darüber, inwiefern bei Menschen, insbesondere Männern, animalische Instinkte

am Werk sein mochten, die ihr sexuelles Verlangen, aber auch ihre Gewaltbereitschaft

beeinflussten.18 Ein Mittel, um diese befürchtete Animalität zu

beschwichtigen, sah man in der Ehe. So ist es bei Beaumont das Eheversprechen,
das die Rückverwandlung des Biests in einen Menschen bewirkt. Durch die Ehe

verteilten sich die Geschlechter in den Augen zeitgenössischer Moralphilosophen

gleichmässig aufeinander. Wäre dies nicht der Fall, argumentierte etwa

Jean-Jacques Rousseau, müssten insbesondere die Männer wie wilde Tiere einen

Konkurrenzkampf um die Weibchen führen. Zwar vertrat Rousseau die Haltung,
dass natürliche Sexualität nicht zwangsläufig mit Gewalt verbunden sein müsse.

Ganz im Gegenteil, so sei die Liebe bei den «Naturvölkern» um einiges friedlicher

als bei zivilisierten Gesellschaften, da es in der Natur noch keine künstlich

erzeugte Eifersucht gebe.19 Er ging vielmehr davon aus, dass der Frieden nur so

lange hielt, wie jedem Mann eine Frau zu Verfügung stand. Ginge diese Paarung
nicht mehr auf, würden auch die menschlichen «Männchen» auf Gewalt zurück- 33



Natur traverse 2024/1

greifen müssen, um ihre Bedürfnisse zu befriedigen. Die Frauen mussten sich

deshalb für einen festen Partner entscheiden, um den Frieden unter den

Menschen zu sichern.20

Während Rousseau mit dieser Argumentation die Verantwortung für ein
friedliches Zusammenleben der Männer an die Frauen delegierte, naturalisierte er
das sexuelle Bedürfnis der Männer, indem er diese mit wilden Tieren verglich.
Die Zivilisierungsfunktion der Frau war damit auch ein Gegenmittel gegen eine

männlich markierte animalische Gewalt. Dass diese das Resultat eines schwer

kontrollierbaren männlichen Instinktes sei, war im Diskurs des 18. Jahrhunderts

unter anderem deshalb plausibel geworden, weil die Instinkte und Leidenschaften

des Menschen im Körperbild der Aufklärung zunehmend mit denen von Tieren

verglichen wurden.21 Männer wurden in diesem Kontext insbesondere mit

potenziell gefährlichen Raubtieren in Verbindung gebracht. Dies kommt auf
besonders deutliche Art und Weise in den pornografischen Romanen des Marquis
de Sade Ende des Jahrhunderts zum Ausdruck. An einer Stelle in der Nouvelle

Justine beschreibt dieser beispielsweise einen Libertin, der sich ein Tigerfell
umlegt, bevor er seine weiblichen Opfer attackiert.22

Generell erinnern die Vergewaltigungsszenen bei de Sade an das Bild vom
Menschen als Raubtier.23 Während der Libertin allerdings freiwillig die äussere

Gestalt eines Tieres annimmt und damit seine animalische Natur nach aussen kehrt

und geradezu zelebriert, erliegen die Männer bei Beaumont unfreiwillig einem

Zauber. Dieser verschleiert ihre eigentlich menschliche Natur, und zwar nur so

lange, bis sie durch die Liebe einer Frau wieder zum Vorschein gebracht wird.
Die Verwandlungen von Männern in Tiere werden häufig von Feen zur Bestrafung

von Männern eingesetzt, die sich zu sehr ihren tierischen Instinkten hingegeben

haben. So wird in einem anderen Märchen bei Beaumont, Le prince chéri,
ein Prinz in eine Bestie verwandelt, nachdem er seine Flündin geschlagen und

eine Frau entführt hat.24 Die Fee begründet seine Bestrafung folgendermassen:
«Je vous condamne à devenir semblable aux bêtes, dont vous avez pris les

inclinations. Vous vous êtes rendu semblable au lion par la colère, au loup par la

gourmandise [... ] au taureau par votre brutalité. Portez dans votre nouvelle figure le

caractère de tous ces animaux.»25

Als sich der Prinz zu bessern beginnt, wird er zunächst in einen Hund, dann in

eine weisse Taube verwandelt. Vom wilden Monster entwickelt er sich somit

zum domestizierten, sanftmütigen Tier und kann in dieser Gestalt mit seiner

Geliebten in Verbindung treten. Als diese der Taube ihre Liebe erklärt, erhält der

Prinz seine menschliche Gestalt zurück.

Diese mehrstufige Entwicklung des Prinzen über verschiedene Tierarten hinweg

zeigt die Unterscheidung, welche die Erzählerin zwischen wilden und domestizierten

Tieren vornahm. Für die Menschen des 18. Jahrhunderts existierte dem-



Vogt: Die Schöne und das Biest

nach nicht nur eine Form von Animalität, die an das wilde Wesen des Menschen

erinnerte. Vielmehr konnten gewisse Tierarten je nach Domestizierungsgrad nicht

nur «Natur», sondern auch das Potenzial zur Zivilisierung verkörpern. Die abgestufte

Rückverwandlung des Prinzen erinnert aber auch an die Stufenfolge in der

Zivilisationsgeschichte des Menschen. Der «wilde» Naturzustand der Jagd wurde

etwa in der Schrift Philosophie de la nature von Delisle de Sales mit einer Gewalt

gegen Frauen und Tiere verbunden.26 Die «domestizierte» Hirten- und Agrarstufe
habe dagegen ein friedliches, goldenes Zeitalter eingeleitet, so argumentierte etwa

der Marquis de Condorcet.27 Diese Entwicklung wurde in Übereinstimmung mit
der zeitgenössischen britischen und insbesondere schottischen Stadientheorie so

erklärt, dass die durch die Liebe der Frauen motivierten Prozesse der Familienbildung

und Sesshaftigkeit eine Regulierung von Sexualität und Gewalt mit sich

gebracht hätten. Die Zwischenstufe des Agrarzeitalters wurde daher mit einem

weiblichen Einfluss auf die Tugendhaftigkeit verbunden.28 Rousseau beschrieb die

Zeit, in der die Menschen zum ersten Mal sesshaft wurden, etwa folgendermassen:
«Les premiers développemens du cœur furent l'effet d'une situation nouvelle qui
réunissoit dans une habitation commune les Maris et les Femmes, les Peres et les

Enfans; l'habitude de vivre ensemble fit naître les plus doux sentimens qui soient

connus des hommes, l'amour conjugal, et l'amour Paternel. Chaque famille devint

une petite Société d'autant mieux unie que l'attachement réciproque et la liberté

en étaient les seuls liens; et ce fut alors que s'établit la première différence dans la

manière de vivre des deux Séxes, qui jusqu'ici n'en avoient qu'une. Les femmes

devinrent plus sédentaires et s'accoutumèrent à garder la Cabane et les Enfans,
tandis que l'homme alloit chercher la subsistance commune. Les deux Séxes

commencèrent aussi par une vie un peu plus molle à perdre quelque chose de leur férocité

et de leur vigueur.»29

Diese harmonische Arbeitsgemeinschaft beschrieb auch der Philosoph Claude-Adrien

Helvétius. In einem Zustand, in dem «le besoin réciproque et journalier» die

Eheleute aneinandergebunden habe, habe die Frau den Mann unterstützt, indem sie

sich um das Vieh und die Kinder kümmerte, während der Mann die Arbeit auf dem

Feld übernommen habe.30 Auch in La belle et la bête wird Belles Tugendhaftigkeit
an der ländlichen Arbeit festgemacht, bei der sie ihren Vater unterstützt, nachdem

dieser sein Handelsvermögen verloren hat. Das Schloss des Biestes befindet sich

dagegen in einem Wald mit Wölfen, der für den Naturzustand steht. Während das

Weibliche also mit der vermittelnden Stufe zwischen Naturzustand und Zivilisation

assoziiert wurde, war das Männliche entweder mit dem animalisch Wilden

oder aber mit dem letzten Stadium des Handels verbunden, das eine erneute
Herrschaft des Menschen über die Natur implizierte. Belle vermittelt somit nicht nur
zwischen Natur und Zivilisation, sondern auch zwischen zwei männlich markierten

Gewaltformen, die durch den Vater und das Biest verkörpert werden.



Natur traverse 2024/1

Eine ambivalente Dialektik

Wir stossen anhand des zivilisatorischen Stufenmodells auf die von Theodor

Adorno und Max Horkheimer beschriebene Dialektik der Aufklärung. Nach

der Logik der Aufklärung kann der als Mann imaginierte Mensch das Endstadium

seiner Entwicklung nur erreichen, indem er die Natur beherrscht. Um den

Naturzustand zu überwinden und die Natur zu beherrschen, muss er aber

paradoxerweise auf seine animalische Gewalt aus dem Naturzustand zurückgreifen.31

Deshalb wird in Le prince chéri gerade der eigentlich im Endstadium der
Zivilisation angekommene Prinz für den Missbrauch seiner Macht gegen Tiere und

Frauen bestraft, indem er an seine animalische Natur erinnert wird. Denn die

animalische Gewalt steckte eben nicht nur im unzivilisierten Menschen

beziehungsweise Mann, der sich wie ein wildes Tier verhielt, sondern machte sich auf
andere Art und Weise auch im absoluten Herrscher bemerkbar, der die Zivilisation

verkörperte.
Den Frauen kam in der Vermittlung zwischen diesen beiden Formen animalischmännlich

markierter Gewalt eine ambivalente Position zu: Einerseits konnten

sie sich über die ihnen zugeschriebene zivilisatorische Funktion Handlungsspielräume

verschaffen, andererseits durften sie selbst nie gänzlich den Grad an

Naturbeherrschung erreichen, der im letzten Entwicklungsstadium den Männern

zukam. Dieses Zwischenstadium von Frauen wurde mit der Position schwacher

oder domestizierter Tiere verglichen, die den wilden Raubtieren gegenübergestellt

wurden. So lässt der Marquis de Sade einen seiner Libertins die
Gewalt gegen Frauen folgendermassen rechtfertigen: «Des loups qui mangent des

agneaux, des agneaux dévorés par les loups, le fort qui sacrifie le faible, le faible

la victime du fort, voilà la Nature, voilà ses vues, voilà ses plans.»32

Der Diskurs über Animalität, Zivilisation und Geschlecht im 18. Jahrhundert

zeigt also die Komplexität von Mensch-Tier-Vergleichen: Es war nicht nur
Weiblichkeit, die mit Natur assoziiert wurde, vielmehr wurde auch Männlichkeit mit
der potenziell destruktiven Animalität des Naturzustandes verbunden. Diese

Animalität des Mannes wurde einerseits als vermeintliche wiedergewonnene
Freiheit (aus der Natur und über die Natur) gefeiert, wie beim Marquis de Sade,

andererseits zu begrenzen versucht, indem weibliche Liebe und Vermittlung
zwischen Natur und Kultur als Gegenmittel eingeführt wurden.

Keine dieser Argumentationsweisen trug zu einer Verbesserung der Stellung

von Frauen bei, auch wenn das Narrativ einer weiblich markierten Zivilisierung
von zeitgenössischen Autorinnen dazu genutzt werden konnte, ihren Stimmen

mehr Legitimität zu verleihen. Die männliche Gewalt zu zivilisieren, statt sich

ihr wie bei de Sade ausgeliefert zu sehen, mag zudem vielen Erzieherinnen als

36 das kleinere Übel eines patriarchalen Diskurses erschienen sein, in den sie sich



Vogt: Die Schöne und das Biest

geschickt einzuschreiben vermochten. Langfristig wurde die angebliche
Harmoniebedürftigkeit und Naturverbundenheit von Frauen allerdings ihrerseits
naturalisiert. Während nämlich in Rousseaus Emile ein umfassendes Erziehungsprogramm

für die männliche Natur verordnet wurde, blieb Émiles Pendant Sophie

konturlos, als besässe sie bereits alle Eigenschaften, die sie für ihre weibliche

Ausgleichsrolle prädestinierten.33 Anders als Belle muss Sophie nicht handeln

und Entscheidungen treffen, um gut zu sein. Stattdessen verharrt sie in einer
spezifisch weiblichen Natur, die sie zu tugendhaftem Verhalten anleitet. Während
also der Begriff «Natur» bei Rousseau dazu eingesetzt wurde, eine Essenzialisie-

rung des weiblichen Wesens zu betreiben, existierte zeitgleich auch ein Blick auf
die Natur, der diese als veränderbar begriff (unter anderem bei Rousseau selbst).

Allerdings wurde dieses Potenzial mit der Zeit immer mehr auf den männlichen

Teil der Menschheit - und aus tiergeschichtlicher Perspektive liesse sich ergänzen,

auf den menschlichen Teil der Natur - begrenzt.

Auf jeden Fall war die Idee, dass die angeblich gefährliche Natur von Männern

zivilisiert werden könne und dass Mädchen diese Zivilisierungsaufgabe erlernen

und im Erwachsenenalter übernehmen konnten, Mitte des 18. Jahrhunderts noch

präsent. Die Vorstellung einer veränderbaren menschlichen Natur wurde dabei

vom Verständnis einer ebenso dynamischen Tierwelt inspiriert. Dies wird vor
allem am Interesse deutlich, das in der Aufklärung dem Domestizierungsprozess
bei verschiedenen Tierarten entgegengebracht wurde. Ein anderer Hinweis auf

zeitgenössische Vorstellungen von einer wandelbaren Tierwelt bietet eine Szene,

die bei Beaumont unmittelbar an La belle et la bête anschliesst. In dieser erklärt
die Gouvernante den Kindern die Metamorphose von Schmetterlingen.34

In der Geschichtswissenschaft gilt es diese dynamischen Vorstellungen von Tieren

einerseits ernst zu nehmen, um sie von der Gleichsetzung mit einer
generalisierten, geschichtslosen und passiven Natur zu befreien. Die Tiergeschichte

zeigt, dass zwar Tiermetaphern verwendet wurden, um eine Naturalisierung von
Geschlecht zu betreiben, dass Tiere aber immer wieder auch mit dynamischen

Domestizierungs- und Zivilisierungsnarrativen verbunden wurden, sodass eine

strikte Trennung von «Natur» und «Kultur» nie ganz möglich war. Auch ein

einseitiger Frau-Natur-Vergleich ist damit historiografisch vom Tisch, auch wenn

er insofern weiterhin relevant bleibt, als dass misogyne Autoren ihn auf
unterschiedliche Art und Weise verwendeten, um die Verhältnisse zu vereinfachen

und dualistische Machtverhältnisse herzustellen. Stattdessen zeigt die vielfältige
Präsenz von Tieren in der Geschichte des 18. Jahrhunderts die Spezifität einzelner

Lebewesen, die bereits von manchen Zeitgenossinnen gar nicht so leicht in

einen vereinfachten Naturbegriff eingeordnet werden konnten. Wie wir gesehen

haben unterschieden sich wilde und domestizierte Tiere deutlich im Hinblick
auf ihren «Naturgehalt». Gerade companion animals wie beispielsweise Hunde 37



Natur traverse 2024/1

waren zudem für die Menschen des 18. Jahrhunderts oftmals eher individuelle
Teilhaber*innen einer geteilten Kultur als eine Vorlage für eine allgemeine
animalische Natur.35 Auf der anderen Seite sind auch die historischen Vorstellungen
einer dynamischen Natur bei Mensch und Tier nicht unbelastet von geschlechtlichen

und heteronormativen Markierungen. Diese gilt es immer mitzudenken und

zu dekonstruieren, wenn wir über unser Verhältnis zur Tierwelt nachdenken. Nur
so können wir sowohl Tiere in ihrem eigenen Recht als auch vielfältige Formen

von Geschlecht jenseits von vereinfachten Naturalisierungen besser verstehen.

Résumé
La Belle et la Bête. Civiliser l'animal comme devoir féminin au siècle des

Lumières français
Le texte examine, à partir du conte La belle et la bête, la manière dont le genre
et l'animalité ont été mis en relation pendant le siècle des Lumières français. Il
plaide pour une analyse nuancée de la complexe relation femme-nature dans

l'histoire et montre qu'au XVIIIe siècle, la masculinité était également associée

à l'animalité. La tâche des femmes était alors de servir d'intermédiaire entre une

violence animale associée au masculin et un stade de civilisation qui lui était di-

alectiquement opposé. En outre, l'argumentation souligne que l'histoire des

animaux se révèle particulièrement efficace pour briser les dichotomies entre nature

et culture, qui ont été et sont encore utilisées pour décrire les rapports entre les

sexes. En effet, de par leur diversité et leurs caractéristiques en constante évolution,

les animaux se prêtaient déjà mal à être classifiés en fonction de cette dichotomie

au siècle des Lumières.

Anmerkungen

1 Dieser Text ist basierend auf einem Vortrag für die Schweizerischen Geschichtstage 2022
entstanden. Er enthält viele Argumente, die ich in meiner Dissertation über Geschlechter- und
Mensch-Tier-Verhältnisse in der französischen Spätaufklärung genauer ausführe.

2 Vgl. Jennifer J. Popiel, Rousseau's Daughters. Domesticity, Education, and Autonomy in
Modern France, Durham 2008, 111-139. Zur «Frauenliteratur» vgl. Nicole Seifert, Frauenliteratur.

Abgewertet, vergessen, wiederentdeckt, Köln 2021.
3 Diese psychoanalytische Deutung stammt von Bruno Bettelheim, The Uses ofEnchantment.

The Meaning and Importance ofFairy Tales, New York 1976, 282. Zu einer ähnlichen Kritik
an Bettelheim vgl. Jack Zipes, Fairy Tales and the Art ofSubversion. The Classical Genre for
Children and the Process ofCivilization, New York 1991,2-33.

4 Vgl. Carolyn Merchant, The Death ofNature. Women, Ecology, and the Scientific Revolution,
New York 1993. Zur historiografischen Einordnung vgl. Katharine Park, «Women, Gender,
and Utopia. The Death of Nature and the Historiography of Early Modern Science», Isis 9113

(2006), 487-495.



Vogt: Die Schöne und das Biest

5 Vgl. Sylvana Tomaselli, «The Enlightenment Debate on Women», History Workshop Journal
20/1 (1985), 101-124.

6 Vgl. das Interview mit Anna Becker, Interviews im Rahmen der Schweizerischen Geschichtstage

2022, https://infoclio.ch/de/geschichtstage2022 (28. 7. 2022).
7 Zu den Anliegen der Tiergeschichte unter anderem grundlegend Erica Fudge, «A Left-Handed

Blow. Writing the History of Animals», in Nigel Rothfels (Hg.), Representing Animals, Bloo-
mington 2002,3-18.

8 Vgl. Mieke Roscher, «<What will they be doing next, educating cows?> Überlegungen zur
Nutzung der Frau-Tier-Natur-Gleichsetzung», in Susann Witt-Stahl (Hg.), Das steinerne Herz der
Unendlichkeit erweichen. Beiträge zu einer kritischen Theorie für die Befreiung der Tiere,

Aschaffenburg 2007, 233-253.
9 Vgl. Donna Haraway, The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Significant Otherness,

Chicago 2005.
10 Vgl. Tomaselli (wie Anm. 5).
11 Zur Naturalisierung von Geschlecht vgl. Claudia Honegger, Die Ordnung der Geschlechter.

Die Wissenschaften vom Menschen und das Weih 1750-1850. Frankfurt am Main 1991. Zur
westlich-modernen Natur-Kultur-Dichotomie vgl. unter anderem Philippe Descola, Jenseits

von Natur und Kultur, Berlin 2022.
12 Beide Versionen finden sich in der Ausgabe Gabrielle-Suzanne de Villeneuve, Jeanne-Marie Le

Prince de Beaumont, La jeune américaine et les contes marines, Les belles solitaires, Magasin
des enfants, hg. von Elisa Biancardi, Paris 2008.

13 Vgl. ebd., 35 f.
14 Vgl. Julia V. Douthwaite, The Wild Girl, Natural Man, and the Monster. Dangerous Experi¬

ments in the Age ofEnlightenment, Chicago 2002.
15 Vgl. Kathleen Kete, «Verniedlichte Natur. Kinder und Haustiere in historischen Quellen», in

Dorothee Brantz, Christof Mauch (Hg.), Tierische Geschichte. Die Beziehung von Mensch und
Tier in der Kultur der Moderne, Paderborn 2010, 123-140; Aline Steinbrecher, «Die gezähmte
Natur in der Wohnstube. Zur Kulturpraktik der Hundehaltung in frühneuzeitlichen Städten», in
Sophie Ruppel (Hg.), «Die Natur ist überall bey uns». Mensch und Natur in der Frühen Neuzeit,

Zürich 2009,125-141; Harriet Ritvo, «Learning from Animals. Natural History for Children

in the Eighteenth and Nineteenth Centuries», Children's Literature 13/1 (1985), 72-93.
16 Vgl. Tatiana Korneeva, «Desire and Desirability in Villeneuve and Leprince de Beaumont's

<Beauty and the Beast>», Marvels & Tales 28/2 (2014), 233-251.
17 Villeneuve/Beaumont (wie Anm. 12), 1030.

18 Vgl. zur aufklärerischen Debatte Uber eine natürlich veranlagte Gewalt beim Menschen Lester

Gilbert Crocker, An Age of Crisis. Man and World in 18th Century French Thought, Baltimore
1970. Den Aspekt der animalischen Sexualität werde ich in meiner Dissertation intensiver
behandeln.

19 Vgl. Jean-Jacques Rousseau, «Sur l'origine et les fondements de l'inégalité» [1755], in ders.,
Œuvres complètes, hg. von Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Paris 1964, Bd. 3, 158.

20 Vgl. Jean-Jacques Rousseau, «Emile, ou de l'éducation» [1762], in ders.. Œuvres complètes,

hg. von Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Dijon 1969, Bd. 4, 797 f.
21 Vgl. Pascal Eitler, «Der <Ursprung> der Gefühle. Reizbare Menschen und reizbare Tiere», in

Ute Frevert et al. (Hg.), Gefühlswissen. Eine lexikalische Spurensuche in der Moderne, Frankfurt

am Main 2011,93-119.
22 Vgl. Donatien Alphonse François de Sade, La nouvelle Justine, suivie de l'histoire de Juliette,

Hollande 1797, Bd. 10, 188.

23 Zur bisher noch wenig untersuchten Animalität bei de Sade vgl. Vincent Jolivet, La bête en

l'homme. L'animalité humaine dans l'œuvre de Sade, thèse de doctorat, Université Paris-Sor-

bonne, Paris 2015.

24 Das Märchen findet sich in Villeneuve/Beaumont (wie Anm. 12), 994-1006.
25 Ebd., 1000.



Natur traverse 2024/1

26 Vgl. Jean-Baptiste-Claude Delisle de Sales, De la philosophie de la nature, Amsterdam 1770,
Bd. 1,32 f.

27 Vgl. Nicolas de Condorcet, Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain,
Paris 1795,33.

28 Vgl. zur Stadientheorie Chris Nyland, «Adam Smith, Stage Theory, and the Status of Women»,
in ders., Robert Dimand (Hg.), The Status of Women in Classical Economic Thought, Cheltenham

2003, 86-107; Silvia Sebastiani, The Scottish Enlightenment. Race, Gender, and the Limits

ofProgress (Palgrave Studies in Cultural and Intellectual History), Basingstoke 2013.
29 Rousseau (wie Anm. 19), 168.

30 Claude-Adrien Helvétius, «De l'homme, de ses facultés intellectuelles et de son éducation»

[1773], in ders.. Œuvres complètes, hg. von Gerhardt Stenger, David Smith, Paris 2011. Bd. 2,

31-561,535.
31 Vgl. Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt am Main

1985.

32 De Sade (wie Anm. 22), Bd. 2,223 f.
33 Vgl. zu diesem widersprüchlichen Naturverständnis Maurice Bloch, Jean Bloch, «Women and

the Dialectics of Nature in Eighteenth-Century French Thought», in Carol MacCormack, Marilyn

Strathern (Hg.). Nature, Culture and Gender, Cambridge 1980,25—41.
34 Vgl. Villeneuve/Beaumont (wie Anm. 12), 1032 f.
35 Vgl. dazu Aline Vogt, «Tierische Beziehungen. Mitleid und Geschlecht in der französischen

Spätaufklärung», L'Homme. Europäische Zeitschriftfür Feministische Geschichtswissenschaft
34/2 (2023), 49-65.

40


	Die Schöne und das Biest : die Zivilisierung des Tieres als weibliche Aufgabe in der französischen Aufklärung

