Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 31 (2024)

Heft: 1: Natur = Nature

Artikel: Die Schone und das Biest : die Zivilisierung des Tieres als weibliche
Aufgabe in der franzosischen Aufklarung

Autor: Vogt, Aline

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schone und das Biest

Die Zivilisierung des Tieres als weibliche Aufgabe in der
franzosischen Aufklarung'

Aline Vogt

1740 wurde in Frankreich ein Mirchen gedruckt, das bis heute gut bekannt
ist. In der Erzidhlung La belle et la béte wird eine junge Frau in einem Schloss
von einem Biest gefangen gehalten. Durch ihre Bereitschaft, sich in Gefangen-
schaft zu begeben, versucht sie ihren Vater zu retten, der unerlaubterweise eine
Rose aus dem Garten des Biests gepfliickt hatte. Mithilfe eines Eheversprechens
gelingt es der Schonen schliesslich, das Biest in einen Prinzen zuriickzuver-
wandeln. Das Mirchen erschien urspriinglich als Teil einer Erziehungsschrift,
eine Quellengattung, die in der geschichtswissenschaftlichen Forschung zum
18. Jahrhundert bis heute vernachlissigt worden ist. Grund dafiir ist nicht zuletzt,
dass es sich bei der Erziehungs- und Mirchenliteratur um Texte handelt, die hdu-
fig von Frauen verfasst wurden. Sie sind deshalb innerhalb einer «Frauenlitera-
tur» verortet worden, die lange als zu wenig relevant fiir die grossen Fragen der
Geschichte beurteilt wurde

In anderen Disziplinen finden sich derweil Interpretationen, die das Mirchen
losgelost vom historischen Kontext als universelle Enttabuisierungserzihlung
deuten, in der ein Madchen lernt, seine Scheu vor der méannlichen Sexualitit zu
tiberwinden.’ Wie ich im Folgenden zeigen werde, greifen solche ahistorischen
Deutungen allerdings zu kurz. Verortet im spezifischen historischen Kontext
des 18. Jahrhunderts lisst sich das Miarchen namlich ganz im Gegenteil als eine
Thematisierung der Gefahr verstehen, die zeitgenossischen Diskursen zufolge
von einer médnnlich markierten animalischen Sexualitdt ausging. Der Erzihle-
rin ging es also weniger um eine weibliche Akzeptanz von Sexualitit als um den
Versuch, den Leserinnen Strategien und Handlungsmoglichkeiten zu vermit-
teln, wie in der patriarchalen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts mit ménnlicher
Gewalt umzugehen sei.

Dass das Mirchen bisher wenig als historische Quelle genutzt wurde, ist schade,
bietet es doch eine interessante Perspektive fiir die Beschiftigung mit Natur, Ani-
malitdt und Geschlecht in der Geschichte der Aufklarung. Entgegen der haufigen
Annahme, dass Weiblichkeit in dieser Zeit zwangsldaufig mit Natur, Ménnlich-
keit hingegen mit Kultur in Verbindung gebracht worden sei, weist die Autorin
von La belle et la béte namlich umgekehrt dem Minnlichen die Rolle der ani-

29



30

Natur traverse 2024/1

malischen Naturgewalt zu, wihrend Weiblichkeit mit Zivilisierung und Mensch-
lichkeit in Verbindung gebracht wird. Im Folgenden mdchte ich zunichst darauf
eingehen, weshalb diese umgekehrte Perspektive gewinnbringend fiir aktuelle
geschlechtergeschichtliche Debatten iiber Natur und Kultur ist. Im Anschluss
daran werde ich das Mirchen in zeitgendssische naturphilosophische und zivi-
lisationsgeschichtliche Diskurse einordnen, die ebenfalls Zuschreibungen von
minnlicher Animalitdt und weiblicher Zivilisierung vornahmen. Abschliessend
werde ich einige Gedanken dazu vorstellen, wie die Untersuchung von histo-
risch spezifischen Formen von Geschlecht und Animalitdt dazu beitragen kann,
Dichotomien von Natur und Kultur zu durchbrechen, die bis heute hdufig sowohl
zur Beschreibung vereinfachter Mensch-Tier- als auch Geschlechterverhilt-
nisse angewandt werden. Denn in den Mirchen und Erziehungsschriften finden
sich nicht nur Vorstellungen einer festgelegten animalischen «Natur», vielmehr
wurde auch die Veridnderlichkeit unterschiedlicher Tierarten zum Thema. Tiere
liessen sich damit bereits fiir die Zeitgenoss*innen nicht ohne Weiteres einem
vereinfachten Naturbegriff zuordnen.

«Frauen» und «Natur»

Im Kontext aktueller Debatten iiber das Verhiltnis zwischen Mensch und
«Natur» stellt sich die Frage, wie sich die feministische Bewegung zu einem aus
ihrer Sicht problematischen Begriff «Natur» verhalten soll. Die Annahme einer
universellen und ahistorischen Natur, welche die meisten Lebewesen und insbe-
sondere die Menschen in ménnliche und weibliche Korper mit festgelegten Ei-
genschaften und Fihigkeiten einteilt, ist bekanntlich deshalb problematisch, weil
sie wiederholt herbeigezogen wurde und wird, um gesellschaftlich gemachte,
patriarchale Geschlechterverhiltnisse zu stiitzen.

Die Frage, wie «Frauen» und «Natur» historisch miteinander in Verbindung ge-
bracht wurden, wird deshalb in der feministischen Geschichtswissenschaft schon
lange diskutiert. So hat Carolyn Merchant 1980 in ithrem Buch The Death of Na-
ture. Women, Ecology and the Scientific Revolution die Bedeutung von Natur-
referenzen fiir Frauenbilder in der Vormoderne aufgezeigt.* Obwohl diese wich-
tige Pionierstudie von Merchant selbst keine Gleichsetzung von «Frau» und
«Natur» vornahm, sondern die historische Spezifitit einzelner Analogien be-
tonte, wurde die angebliche Niahe zwischen den Kategorien im Anschluss so
oft wiederholt, dass sie zu einer Art Selbstldufer wurde. Eine solche Sichtweise
droht allerdings genau die Essenzialisierung der Frau-Natur-Verbindung zu re-
produzieren, gegen die eine feministische Kritik eigentlich vorgehen miisste.
Die Notwendigkeit, diese selbstverstindlich gewordene Analogie stéirker zu hin-



Vogt: Die Schéne und das Biest

terfragen und zu historisieren, wurde auch an den Schweizerischen Geschichts-
tagen deutlich. So warnte Anna Becker im Rahmen des Podiums Wie Natur his-
torisieren? davor, den Frau-Natur-Vergleich unhinterfragt auf die politischen
Theorien der Vormoderne zu tibertragen.®

Diese Forderung, nicht von vorneherein von einer allgegenwirtigen Frau-
Natur-Analogie auszugehen, ist auch fiir die seit einigen Jahrzehnten aufkom-
mende Tiergeschichte zentral.” Die Historikerin Mieke Roscher hat beispiels-
weise gefordert, dass die Frau-Tier-Gleichsetzung sorgfiltig dekonstruiert und
in den jeweiligen historischen Kontext eingeordnet werden miisse.® Dabei ist die
scheinbar universelle Natiirlichkeit des Weiblichen genauso zu hinterfragen wie
diejenige des Tierlichen.

Tatséchlich kann eine Kombination von Perspektiven aus der Tier- und der Ge-
schlechtergeschichte neue Impulse fiir eine Verkomplizierung der dualistischen
Kategorien «Frau» und «Mann» beziehungsweise «Natur» und «Kultur» lie-
fern. Denn beide Ansiitze untersuchen nicht nur Mechanismen der Konstruktion
und Naturalisierung des «Anderen» und hinterfragen die damit einhergehenden
Machtverhiltnisse, sondern sie stellen die Trennung von Natur und Kultur per se
infrage. So hat etwa Donna Haraway in threm Companion Species Manifesto be-
tont, dass die feministische Theorie besonders gut geeignet sei, iiber das bindre
Denken hinauszugehen, das nicht nur die Kategorien «minnlich» und «weib-
lich», sondern auch «Tier» und «Mensch» voneinander getrennt habe.’

Wie bereits Sylvana Tomaselli argumentiert hat, ldsst sich eine Verkomplizie-
rung der Frau-Natur-Analogie besonders gut an der Aufkldrung vornehmen.'
Dies scheint zunéchst iiberraschend, da die Aufkldrung als die Zeit gilt, in der
einerseits Geschlechterverhiltnisse vermehrt naturalisiert wurden, andererseits
die westlich-moderne Trennung von Natur und Kultur verortet wird."" Als Uber-
gangszeit ist die Aufkldrung allerdings alles andere als eine reine Vorbereitung
der modernen Trennungen. Vielmehr bietet sie auch Ambivalenzen und iiberra-
schende Umkehrungen moderner Geschlechter- und Mensch-Tier-Verhiltnisse.
Zwar sollte die in dieser Zeit im naturwissenschaftlichen und medizinischen
Kontext vorgenommene Naturalisierung der Geschlechter- und der damit ein-
hergehenden Machtverhiltnisse weiterhin ernst genommen und keinesfalls revi-
diert werden. In anderen Kontexten, insbesondere dem zivilisationsgeschichtli-
chen Diskurs, wurden Frauen aber eben nicht nur als passive Natur imaginiert,
sondern auch mit Menschlichkeit und Zivilisation in Verbindung gebracht. Be-
sonders im Zuge der franzdsischen Debatten iiber das Spannungsfeld zwischen
Naturzustand und moglichen Gesellschaftsentwiirfen (beispielsweise bei Jean-
Jacques Rousseau) wurde Frauen eine besondere Verantwortung dafiir zuge-
schrieben, als Miitter und Erzieherinnen nicht nur ihre eigene, sondern auch
die midnnliche Natur zu formen und zu zivilisieren. Erziehungsschriften, die

31



32

Natur traverse 2024/1

wihrend der franzdsischen Aufklirung zunehmend erschienen, machten diese
Verinderlichkeit der menschlichen Natur zum Thema. Sie eignen sich daher
besonders, um vereinfachte Vorstellungen einer Natur-Kultur-Dichotomie zu
verkomplizieren und zu untersuchen, wie einzelne Aspekte von «Natur», «Ani-
malitit» oder «Zivilisation» auf unterschiedliche Art und Weise geschlechtlich
markiert wurden. Teil dieser Erziehungsliteratur waren auch Mirchen wie La
belle et la béte,das im Folgenden genauer analysiert werden soll. Es steht exem-
plarisch fiir eine weibliche Aneignung zivilisationstheoretischer Diskurse, die im
Frankreich des 18. Jahrhunderts Frauen die Fihigkeit zusprachen, eine minnlich
markierte Animalitit zu zihmen.

Anhand von Beispielen aus der zeitgendssischen franzdsischen (Erziehungs-)
Literatur werde ich also aufzeigen, welche komplexen Beziige jenseits eines
einfachen Frau-Natur-Vergleichs in der Aufklirung zwischen Tierlichkeit und
Geschlecht hergestellt wurden. Mérchen, die urspriinglich aus der miindlichen
Tradition stammten und den Leser*innen eine Zivilisierung des Animalischen
nahebrachten, wurden im Verlauf des 18. Jahrhunderts zusehends verschriftlicht
und in die Erziehungs- und Kinderliteratur integriert. Da diese Schriften oft von
Frauen verfasst wurden, bieten sie eine geeignete Quelle, um ihre Sicht auf den
Erziehungs- und, in einem weiteren Sinne, den Zivilisationsprozess des Men-
schen einzufangen.

Weibliche Liebe, mannliche Gewalt

Das Mirchen La belle et la béte wurde von der Gouvernante Gabrielle-Suzanne
de Villeneuve 1740 erstmals veroffentlicht. Bekannt wurde allerdings vor allem
die Version von Jeanne-Marie Leprince de Beaumont, ebenfalls eine auf den Ver-
dienst angewiesene Gouvernante, die das Mérchen umschrieb und in der pédago-
gischen Schrift Magasin des enfants 1756 publizierte.'? Das Magasin wurde breit
rezipiert, bis 1780 erschienen 47 Ausgaben und Ubersetzungen.” Sie richteten
sich an ein junges weibliches Publikum, was insbesondere an der Rahmenhand-
lung erkennbar wird, in der eine Gouvernante, «Mlle Bonne», mehrere junge
Midchen unterrichtet.

Neben den Mirchen enthilt der Text Dialoge zwischen der Erzieherin und ihren
Zoglingen, in denen die verschiedenen Erzdhlungen besprochen werden. Ziel
der Erziehung war die Zivilisierung einer im Menschen angesiedelten animali-
schen Natur. Denn der als urspriinglich verstandene Zustand von Tieren wurde
im 18. Jahrhundert hiufig mit demjenigen von Kindern verglichen. Dies geschah
etwa bei der Beobachtung der sogenannten wilden Kinder. Bei diesen handelte
es sich um Kinder, die fern der menschlichen Zivilisation aufwuchsen. Sie stie-



Vogt: Die Schéne und das Biest

ssen in der Aufkldrung auf besonderes Interesse, weil man glaubte, an ihnen
das Verhiltnis zwischen Natur und Erziehung besonders gut nachvollziehen zu
konnen.'* Aber auch im Rahmen von Kunst und Kinderliteratur entstanden im
18. Jahrhundert zahlreiche Parallelen zwischen Kindererziehung und Tierdres-
sur.'?

Die Zivilisierung des Animalischen war Ziel der Erziehung beider Geschlechter,
allerdings mussten die Midchen als zukiinftige Ehefrauen und Miitter zusitz-
lich lernen, die angeblich tierische Natur der Ménner zu bindigen. Den Midchen
wurden dementsprechend weibliche Pflichten vermittelt und Handlungsspiel-
rdume aufgezeigt, die sie im Umgang mit potenziellen Verehrern hatten.'® So lobt
die gute Fee Belle, nachdem diese sich fiir eine Heirat mit dem Biest entschie-
den hat: «Belle, [...] venez recevoir la récompense de votre bon choix; vous avez
préféré la vertu a la beauté et a I’esprit.»'” Durch ihre Entscheidung, das Biest zu
heiraten, erkennt Belle dessen menschliche Tugendhaftigkeit an und bringt sie
dusserlich wieder zum Vorschein. Wihrend der Vorschlag der drei Briider der
Belle, das Biest mit Gewalt zu bezwingen, abgelehnt wird, ist es die weibliche
Einfiihlung ins Tier, die schliesslich zur Losung des Konflikts fiihrt. Belle kommt
somit eine Vermittlungsfunktion zwischen der nur scheinbar unzihmbaren Natur
des Tierischen und dem zivilisierten Zustand des Menschen zu, der durch die
Ehe erreicht wird. Das Mirchen erdffnet so weibliche Handlungsspielrdaume,
indem es der Protagonistin eine Wahl und die Beurteilung des Menschlichen im
Biest zugesteht. Gleichzeitig operiert es innerhalb eines zeitgendssischen patriar-
chalen Diskurses, der die mannliche Sexualitat animalisierte und die Verantwor-
tung fiir ihre Regulierung an die Frauen delegierte.

Zeitgleich mit Beaumonts Mérchen fiihrten die Moralphilosophen eine Debatte
dariiber, inwiefern bei Menschen, insbesondere Ménnern, animalische Instinkte
am Werk sein mochten, die ihr sexuelles Verlangen, aber auch ihre Gewaltbe-
reitschaft beeinflussten.”® Ein Mittel, um diese befiirchtete Animalitit zu be-
schwichtigen, sah man in der Ehe. So ist es bei Beaumont das Eheversprechen,
das die Riickverwandlung des Biests in einen Menschen bewirkt. Durch die Ehe
verteilten sich die Geschlechter in den Augen zeitgenossischer Moralphiloso-
phen gleichmissig aufeinander. Wire dies nicht der Fall, argumentierte etwa
Jean-Jacques Rousseau, miissten insbesondere die Ménner wie wilde Tiere einen
Konkurrenzkampf um die Weibchen fiihren. Zwar vertrat Rousseau die Haltung,
dass natiirliche Sexualitit nicht zwangslidufig mit Gewalt verbunden sein miisse.
Ganz im Gegenteil, so sei die Liebe bei den «Naturvolkern» um einiges friedli-
cher als bei zivilisierten Gesellschaften, da es in der Natur noch keine kiinstlich
erzeugte Eifersucht gebe.”” Er ging vielmehr davon aus, dass der Frieden nur so
lange hielt, wie jedem Mann eine Frau zu Verfiigung stand. Ginge diese Paarung
nicht mehr auf, wiirden auch die menschlichen «Méannchen» auf Gewalt zuriick-

33



34

Natur traverse 2024/1

greifen miissen, um ihre Bediirfnisse zu befriedigen. Die Frauen mussten sich
deshalb fiir einen festen Partner entscheiden, um den Frieden unter den Men-
schen zu sichern.”

Wiihrend Rousseau mit dieser Argumentation die Verantwortung fiir ein fried-
liches Zusammenleben der Minner an die Frauen delegierte, naturalisierte er
das sexuelle Bediirfnis der Ménner, indem er diese mit wilden Tieren verglich.
Die Zivilisierungsfunktion der Frau war damit auch ein Gegenmittel gegen eine
mannlich markierte animalische Gewalt. Dass diese das Resultat eines schwer
kontrollierbaren minnlichen Instinktes sei, war im Diskurs des 18. Jahrhunderts
unter anderem deshalb plausibel geworden, weil die Instinkte und Leidenschaf-
ten des Menschen im Korperbild der Aufklirung zunehmend mit denen von Tie-
ren verglichen wurden.?! Ménner wurden in diesem Kontext insbesondere mit
potenziell gefihrlichen Raubtieren in Verbindung gebracht. Dies kommt auf be-
sonders deutliche Art und Weise in den pornografischen Romanen des Marquis
de Sade Ende des Jahrhunderts zum Ausdruck. An einer Stelle in der Nouvelle
Justine beschreibt dieser beispielsweise einen Libertin, der sich ein Tigerfell um-
legt, bevor er seine weiblichen Opfer attackiert.”

Generell erinnern die Vergewaltigungsszenen bei de Sade an das Bild vom Men-
schen als Raubtier.”®> Wihrend der Libertin allerdings freiwillig die dussere Ge-
stalt eines Tieres annimmt und damit seine animalische Natur nach aussen kehrt
und geradezu zelebriert, erliegen die Minner bei Beaumont unfreiwillig einem
Zauber. Dieser verschleiert ihre eigentlich menschliche Natur, und zwar nur so
lange, bis sie durch die Liebe einer Frau wieder zum Vorschein gebracht wird.
Die Verwandlungen von Minnern in Tiere werden hdufig von Feen zur Bestra-
fung von Minnern eingesetzt, die sich zu sehr ihren tierischen Instinkten hinge-
geben haben. So wird in einem anderen Mirchen bei Beaumont, Le prince chéri,
ein Prinz in eine Bestie verwandelt, nachdem er seine Hiindin geschlagen und
eine Frau entfiihrt hat** Die Fee begriindet seine Bestrafung folgendermassen:
«Je vous condamne a devenir semblable aux bétes, dont vous avez pris les incli-
nations. Vous vous étes rendu semblable au lion par la colére, au loup par la gour-
mandise [...] au taureau par votre brutalité. Portez dans votre nouvelle figure le
caractére de tous ces animaux.»?

Als sich der Prinz zu bessern beginnt, wird er zunéchst in einen Hund, dann in
eine weisse Taube verwandelt. Vom wilden Monster entwickelt er sich somit
zum domestizierten, sanftmiitigen Tier und kann in dieser Gestalt mit seiner Ge-
liebten in Verbindung treten. Als diese der Taube ihre Liebe erklirt, erhilt der
Prinz seine menschliche Gestalt zuriick.

Diese mehrstufige Entwicklung des Prinzen iiber verschiedene Tierarten hinweg
zeigt die Unterscheidung, welche die Erzéhlerin zwischen wilden und domesti-
zierten Tieren vornahm. Fiir die Menschen des 18. Jahrhunderts existierte dem-



Vogt: Die Schéne und das Biest

nach nicht nur eine Form von Animalitit, die an das wilde Wesen des Menschen
erinnerte. Vielmehr konnten gewisse Tierarten je nach Domestizierungsgrad nicht
nur «Natur», sondern auch das Potenzial zur Zivilisierung verkorpern. Die abge-
stufte Riickverwandlung des Prinzen erinnert aber auch an die Stufenfolge in der
Zivilisationsgeschichte des Menschen. Der «wilde» Naturzustand der Jagd wurde
etwa in der Schrift Philosophie de la nature von Delisle de Sales mit einer Gewalt
gegen Frauen und Tiere verbunden.”® Die «domestizierte» Hirten- und Agrarstufe
habe dagegen ein friedliches, goldenes Zeitalter eingeleitet, so argumentierte etwa
der Marquis de Condorcet.”’ Diese Entwicklung wurde in Ubereinstimmung mit
der zeitgendssischen britischen und insbesondere schottischen Stadientheorie so
erklart, dass die durch die Liebe der Frauen motivierten Prozesse der Familien-
bildung und Sesshaftigkeit eine Regulierung von Sexualitidt und Gewalt mit sich
gebracht hitten. Die Zwischenstufe des Agrarzeitalters wurde daher mit einem
weiblichen Einfluss auf die Tugendhaftigkeit verbunden.?® Rousseau beschrieb die
Zeit, in der die Menschen zum ersten Mal sesshaft wurden, etwa folgendermassen:
«Les premiers développemens du cceur furent I'effet d’une situation nouvelle qui
réunissoit dans une habitation commune les Maris et les Femmes, les Peres et les
Enfans; I’habitude de vivre ensemble fit naitre les plus doux sentimens qui soient
connus des hommes, I’amour conjugal, et I’amour Paternel. Chaque famille devint
une petite Société d’autant mieux unie que 1’attachement réciproque et la liberté
en étoient les seuls liens; et ce fut alors que s’établit la premiere différence dans la
manicre de vivre des deux Séxes, qui jusqu’ici n’en avoient qu’une. Les femmes
devinrent plus sedentaires et s’accoutumérent a garder la Cabane et les Enfans,
tandis que I’homme alloit chercher la subsistance commune. Les deux Séxes com-
mencérent aussi par une vie un peu plus molle a perdre quelque chose de leur féroc-
ité et de leur vigueur.»*

Diese harmonische Arbeitsgemeinschaft beschrieb auch der Philosoph Claude-Ad-
rien Helvétius. In einem Zustand, in dem «le besoin réciproque et journalier» die
Eheleute aneinandergebunden habe, habe die Frau den Mann unterstiitzt, indem sie
sich um das Vieh und die Kinder kiimmerte, wahrend der Mann die Arbeit auf dem
Feld iibernommen habe.** Auch in La belle et la béte wird Belles Tugendhaftigkeit
an der landlichen Arbeit festgemacht, bei der sie ihren Vater unterstiitzt, nachdem
dieser sein Handelsvermogen verloren hat. Das Schloss des Biestes befindet sich
dagegen in einem Wald mit Wolfen, der fiir den Naturzustand steht. Wihrend das
Weibliche also mit der vermittelnden Stufe zwischen Naturzustand und Zivilisa-
tion assoziiert wurde, war das Minnliche entweder mit dem animalisch Wilden
oder aber mit dem letzten Stadium des Handels verbunden, das eine erneute Herr-
schaft des Menschen liber die Natur implizierte. Belle vermittelt somit nicht nur
zwischen Natur und Zivilisation, sondern auch zwischen zweil minnlich markier-
ten Gewaltformen, die durch den Vater und das Biest verkorpert werden.

35



36

Natur traverse 2024/1

Eine ambivalente Dialektik

Wir stossen anhand des zivilisatorischen Stufenmodells auf die von Theodor
Adorno und Max Horkheimer beschriebene Dialektik der Aufklirung. Nach
der Logik der Aufkldarung kann der als Mann imaginierte Mensch das Endsta-
dium seiner Entwicklung nur erreichen, indem er die Natur beherrscht. Um den
Naturzustand zu iiberwinden und die Natur zu beherrschen, muss er aber para-
doxerweise auf seine animalische Gewalt aus dem Naturzustand zuriickgreifen.’'
Deshalb wird in Le prince chéri gerade der eigentlich im Endstadium der Zivi-
lisation angekommene Prinz fiir den Missbrauch seiner Macht gegen Tiere und
Frauen bestraft, indem er an seine animalische Natur erinnert wird. Denn die
animalische Gewalt steckte eben nicht nur im unzivilisierten Menschen bezie-
hungsweise Mann, der sich wie ein wildes Tier verhielt, sondern machte sich auf
andere Art und Weise auch im absoluten Herrscher bemerkbar, der die Zivilisa-
tion verkorperte.

Den Frauen kam in der Vermittlung zwischen diesen beiden Formen animalisch-
minnlich markierter Gewalt eine ambivalente Position zu: Einerseits konnten
sie sich iiber die ihnen zugeschriebene zivilisatorische Funktion Handlungs-
spielrdume verschaffen, andererseits durften sie selbst nie ginzlich den Grad an
Naturbeherrschung erreichen, der im letzten Entwicklungsstadium den Ménnern
zukam. Dieses Zwischenstadium von Frauen wurde mit der Position schwacher
oder domestizierter Tiere verglichen, die den wilden Raubtieren gegeniiber-
gestellt wurden. So ldsst der Marquis de Sade einen seiner Libertins die Ge-
walt gegen Frauen folgendermassen rechtfertigen: «Des loups qui mangent des
agneaux, des agneaux dévorés par les loups, le fort qui sacrifie le faible, le faible
la victime du fort, voila la Nature, voila ses vues, voila ses plans.»*

Der Diskurs iiber Animalitit, Zivilisation und Geschlecht im 18. Jahrhundert
zeigt also die Komplexitit von Mensch-Tier-Vergleichen: Es war nicht nur Weib-
lichkeit, die mit Natur assoziiert wurde, vielmehr wurde auch Minnlichkeit mit
der potenziell destruktiven Animalitit des Naturzustandes verbunden. Diese
Animalitidt des Mannes wurde einerseits als vermeintliche wiedergewonnene
Freiheit (aus der Natur und iiber die Natur) gefeiert, wie beim Marquis de Sade,
andererseits zu begrenzen versucht, indem weibliche Liebe und Vermittlung zwi-
schen Natur und Kultur als Gegenmittel eingefiihrt wurden.

Keine dieser Argumentationsweisen trug zu einer Verbesserung der Stellung
von Frauen bei, auch wenn das Narrativ einer weiblich markierten Zivilisierung
von zeitgendssischen Autorinnen dazu genutzt werden konnte, ihren Stimmen
mehr Legitimitéit zu verleihen. Die ménnliche Gewalt zu zivilisieren, statt sich
ihr wie bei de Sade ausgeliefert zu sehen, mag zudem vielen Erzieherinnen als
das kleinere Ubel eines patriarchalen Diskurses erschienen sein, in den sie sich



Vogt: Die Schéne und das Biest

geschickt einzuschreiben vermochten. Langfristig wurde die angebliche Harmo-
niebediirftigkeit und Naturverbundenheit von Frauen allerdings ihrerseits natu-
ralisiert. Wihrend nimlich in Rousseaus Emile ein umfassendes Erziehungspro-
gramm fiir die ménnliche Natur verordnet wurde, blieb Emiles Pendant Sophie
konturlos, als besisse sie bereits alle Eigenschaften, die sie fiir ihre weibliche
Ausgleichsrolle priadestinierten.” Anders als Belle muss Sophie nicht handeln
und Entscheidungen treffen, um gut zu sein. Stattdessen verharrt sie in einer spe-
zifisch weiblichen Natur, die sie zu tugendhaftem Verhalten anleitet. Wihrend
also der Begriff «Natur» bei Rousseau dazu eingesetzt wurde, eine Essenzialisie-
rung des weiblichen Wesens zu betreiben, existierte zeitgleich auch ein Blick auf
die Natur, der diese als verdnderbar begriff (unter anderem bei Rousseau selbst).
Allerdings wurde dieses Potenzial mit der Zeit immer mehr auf den minnlichen
Teil der Menschheit — und aus tiergeschichtlicher Perspektive liesse sich ergin-
zen, auf den menschlichen Teil der Natur — begrenzt.

Auf jeden Fall war die Idee, dass die angeblich gefahrliche Natur von Ménnern
zivilisiert werden konne und dass Madchen diese Zivilisierungsaufgabe erlernen
und im Erwachsenenalter iibernehmen konnten, Mitte des 18. Jahrhunderts noch
priasent. Die Vorstellung einer verdnderbaren menschlichen Natur wurde dabei
vom Verstdndnis einer ebenso dynamischen Tierwelt inspiriert. Dies wird vor
allem am Interesse deutlich, das in der Aufklarung dem Domestizierungsprozess
bei verschiedenen Tierarten entgegengebracht wurde. Ein anderer Hinweis auf
zeitgenossische Vorstellungen von einer wandelbaren Tierwelt bietet eine Szene,
die bei Beaumont unmittelbar an La belle et la béte anschliesst. In dieser erklirt
die Gouvernante den Kindern die Metamorphose von Schmetterlingen.**

In der Geschichtswissenschaft gilt es diese dynamischen Vorstellungen von Tie-
ren einerseits ernst zu nehmen, um sie von der Gleichsetzung mit einer genera-
lisierten, geschichtslosen und passiven Natur zu befreien. Die Tiergeschichte
zeigt, dass zwar Tiermetaphern verwendet wurden, um eine Naturalisierung von
Geschlecht zu betreiben, dass Tiere aber immer wieder auch mit dynamischen
Domestizierungs- und Zivilisierungsnarrativen verbunden wurden, sodass eine
strikte Trennung von «Natur» und «Kultur» nie ganz moglich war. Auch ein ein-
seitiger Frau-Natur-Vergleich ist damit historiografisch vom Tisch, auch wenn
er insofern weiterhin relevant bleibt, als dass misogyne Autoren ihn auf unter-
schiedliche Art und Weise verwendeten, um die Verhiltnisse zu vereinfachen
und dualistische Machtverhiltnisse herzustellen. Stattdessen zeigt die vielfaltige
Prisenz von Tieren in der Geschichte des 18. Jahrhunderts die Spezifitit einzel-
ner Lebewesen, die bereits von manchen Zeitgenoss*innen gar nicht so leicht in
einen vereinfachten Naturbegriff eingeordnet werden konnten. Wie wir gesehen
haben unterschieden sich wilde und domestizierte Tiere deutlich im Hinblick
auf ihren «Naturgehalt». Gerade companion animals wie beispielsweise Hunde

37



38

Natur traverse 2024/1

waren zudem fiir die Menschen des 18. Jahrhunderts oftmals eher individuelle
Teilhaber*innen einer geteilten Kultur als eine Vorlage fiir eine allgemeine ani-
malische Natur.*® Auf der anderen Seite sind auch die historischen Vorstellungen
einer dynamischen Natur bei Mensch und Tier nicht unbelastet von geschlechtli-
chen und heteronormativen Markierungen. Diese gilt es immer mitzudenken und
zu dekonstruieren, wenn wir iiber unser Verhéltnis zur Tierwelt nachdenken. Nur
so konnen wir sowohl Tiere in ihrem eigenen Recht als auch vielfiltige Formen
von Geschlecht jenseits von vereinfachten Naturalisierungen besser verstehen.

Résumé

La Belle et la Béte. Civiliser I’animal comme devoir féminin au si¢cle des
Lumiéres frangais

Le texte examine, a partir du conte La belle et la béte, la maniere dont le genre
et ’animalité ont €té mis en relation pendant le siecle des Lumieres frangais. Il
plaide pour une analyse nuancée de la complexe relation femme-nature dans
I’histoire et montre qu’au XVIII® siécle, la masculinité était également associée
a I’animalité. La tache des femmes était alors de servir d’intermédiaire entre une
violence animale associée au masculin et un stade de civilisation qui lui était di-
alectiquement opposé. En outre, 1’argumentation souligne que I’histoire des ani-
maux se révele particulierement efficace pour briser les dichotomies entre nature
et culture, qui ont été et sont encore utilisées pour décrire les rapports entre les
sexes. En effet, de par leur diversité et leurs caractéristiques en constante évolu-
tion, les animaux se prétaient déja mal a étre classifiés en fonction de cette dicho-
tomie au siecle des Lumiéres.

Anmerkungen

1 Dieser Text ist basierend auf einem Vortrag fiir die Schweizerischen Geschichtstage 2022 ent-
standen. Er enthilt viele Argumente, die ich in meiner Dissertation iiber Geschlechter- und
Mensch-Tier-Verhiltnisse in der franzosischen Spitaufkliarung genauer ausfiihre.

2 Vgl. Jennifer J. Popiel, Rousseau’s Daughters. Domesticity, Education, and Autonomy in Mo-
dern France, Durham 2008, 111-139. Zur «Frauenliteratur» vgl. Nicole Seifert, Frauenlitera-
tur. Abgewertet, vergessen, wiederentdeckt, Koln 2021.

3 Diese psychoanalytische Deutung stammt von Bruno Bettelheim, The Uses of Enchantment.
The Meaning and Importance of Fairy Tales, New York 1976, 282. Zu einer dhnlichen Kritik
an Bettelheim vgl. Jack Zipes, Fairy Tales and the Art of Subversion. The Classical Genre for
Children and the Process of Civilization, New York 1991, 2-33.

4 Vgl. Carolyn Merchant, The Death of Nature. Women, Ecology, and the Scientific Revolution,
New York 1993. Zur historiografischen Einordnung vgl. Katharine Park, «Women, Gender,
and Utopia. The Death of Nature and the Historiography of Early Modern Science», Isis 97/3
(2006), 487-495.



10
11

12

13

14

15

16

17
18

19

20

21

22

23

24
25

Vogt: Die Schéne und das Biest

Vel. Sylvana Tomaselli, «The Enlightenment Debate on Women», History Workshop Journal
20/1 (1985), 101-124.

Vel. das Interview mit Anna Becker, Interviews im Rahmen der Schweizerischen Geschichts-
tage 2022, https://infoclio.ch/de/geschichtstage2022 (28. 7. 2022).

Zu den Anliegen der Tiergeschichte unter anderem grundlegend Erica Fudge, «A Left-Handed
Blow. Writing the History of Animals», in Nigel Rothfels (Hg.), Representing Animals, Bloo-
mington 2002, 3—-18.

Vgl. Mieke Roscher, ««<What will they be doing next, educating cows?> Uberlegungen zur Nut-
zung der Frau-Tier-Natur-Gleichsetzung», in Susann Witt-Stahl (Hg.), Das steinerne Herz der
Unendlichkeit erweichen. Beitrdge zu einer kritischen Theorie fiir die Befreiung der Tiere,
Aschaffenburg 2007, 233-253.

Vgl. Donna Haraway, The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Significant Other-
ness, Chicago 2005.

Vgl. Tomaselli (wie Anm. 5).

Zur Naturalisierung von Geschlecht vgl. Claudia Honegger, Die Ordnung der Geschlechter.
Die Wissenschaften vom Menschen und das Weib 1750—1850, Frankfurt am Main 1991. Zur
westlich-modernen Natur-Kultur-Dichotomie vgl. unter anderem Philippe Descola, Jenseits
von Natur und Kultur, Berlin 2022.

Beide Versionen finden sich in der Ausgabe Gabrielle-Suzanne de Villeneuve, Jeanne-Marie Le
Prince de Beaumont, La jeune américaine et les contes marines, Les belles solitaires, Magasin
des enfants, hg. von Elisa Biancardi, Paris 2008.

Vgl.ebd., 35 f.

Vgl. Julia V. Douthwaite, The Wild Girl, Natural Man, and the Monster. Dangerous Experi-
ments in the Age of Enlightenment, Chicago 2002.

Vgl. Kathleen Kete, «Verniedlichte Natur. Kinder und Haustiere in historischen Quellen», in
Dorothee Brantz, Christof Mauch (Hg.), Tierische Geschichte. Die Beziehung von Mensch und
Tier in der Kultur der Moderne, Paderborn 2010, 123—-140; Aline Steinbrecher, «Die gezdhmte
Natur in der Wohnstube. Zur Kulturpraktik der Hundehaltung in friihneuzeitlichen Stidten», in
Sophie Ruppel (Hg.), «Die Natur ist iiberall bey uns». Mensch und Natur in der Friihen Neu-
zeit, Ziirich 2009, 125-141; Harriet Ritvo, «L.earning from Animals. Natural History for Chil-
dren in the Eighteenth and Nineteenth Centuries», Children’s Literature 13/1 (1985), 72-93.
Vegl. Tatiana Korneeva, «Desire and Desirability in Villeneuve and Leprince de Beaumont’s
<Beauty and the Beast>», Marvels & Tales 28/2 (2014), 233-251.

Villeneuve/Beaumont (wie Anm. 12), 1030.

Vel. zur aufklérerischen Debatte iiber eine natiirlich veranlagte Gewalt beim Menschen Lester
Gilbert Crocker, An Age of Crisis. Man and World in 18th Century French Thought, Baltimore
1970. Den Aspekt der animalischen Sexualitdt werde ich in meiner Dissertation intensiver be-
handeln.

Vgl. Jean-Jacques Rousseau, «Sur I’origine et les fondements de 1’inégalité» [1755], in ders.,
(Euvres complétes, hg. von Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Paris 1964, Bd. 3, 158.

Vgl. Jean-Jacques Rousseau, «Emile, ou de I’éducation» [1762], in ders., (Euvres compleétes,
hg. von Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Dijon 1969, Bd. 4, 797 f.

Vgl. Pascal Eitler, «Der <Ursprung> der Gefiihle. Reizbare Menschen und reizbare Tiere», in
Ute Frevert et al. (Hg.), Gefiihiswissen. Eine lexikalische Spurensuche in der Moderne, Frank-
furt am Main 2011, 93-119,

Vel. Donatien Alphonse Francois de Sade, La nouvelle Justine, suivie de I’histoire de Juliette,
Hollande 1797, Bd. 10, 188.

Zur bisher noch wenig untersuchten Animalitit bei de Sade vgl. Vincent Jolivet, La béte en
["homme. L’animalité humaine dans ['ceuvre de Sade, these de doctorat, Université Paris-Sor-
bonne, Paris 2015.

Das Mirchen findet sich in Villeneuve/Beaumont (wie Anm. 12), 994-1006.

Ebd., 1000.

39



40

Natur traverse 2024/1

26

29

28

29
30
31
32

33

34
35

Vgl. Jean-Baptiste-Claude Delisle de Sales, De la philosophie de la nature, Amsterdam 1770,
Bd.1,32 f

Vegl. Nicolas de Condorcet, Esquisse d’un tableau historique des progrés de I'esprit humain,
Paris 1795, 33.

Vegl. zur Stadientheorie Chris Nyland, «Adam Smith, Stage Theory, and the Status of Women»,
in ders., Robert Dimand (Hg.), The Status of Women in Classical Economic Thought, Chelten-
ham 2003, 86—-107; Silvia Sebastiani, The Scottish Enlightenment. Race, Gender, and the Lim-
its of Progress (Palgrave Studies in Cultural and Intellectual History), Basingstoke 2013.
Rousseau (wie Anm. 19), 168.

Claude-Adrien Helvétius, «De I’homme, de ses facultés intellectuelles et de son éducation»
[1773], in ders., (Euvres complétes, hg. von Gerhardt Stenger, David Smith, Paris 2011, Bd. 2,
31-561, 535.

Vgl. Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufkldrung, Frankfurt am Main
1985.

De Sade (wie Anm. 22), Bd. 2, 223 f.

Vegl. zu diesem widerspriichlichen Naturverstindnis Maurice Bloch, Jean Bloch, «Women and
the Dialectics of Nature in Eighteenth-Century French Thought», in Carol MacCormack, Mari-
lyn Strathern (Hg.), Nature, Culture and Gender, Cambridge 1980, 25-41.

Vgl. Villeneuve/Beaumont (wie Anm. 12), 1032 f.

Vgl. dazu Aline Vogt, «Tierische Beziehungen. Mitleid und Geschlecht in der franzosischen
Spitaufkldrung», L'Homme. Europdische Zeitschrift fiir Feministische Geschichtswissenschaft
34/2 (2023),49-65.



	Die Schöne und das Biest : die Zivilisierung des Tieres als weibliche Aufgabe in der französischen Aufklärung

