
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 31 (2024)

Heft: 1: Natur = Nature

Vorwort: Natur : Einblicke in die 6. Schweizerischen Geschichtstage = Nature :
reflets des 6es Journées suisses d'histoire

Autor: Ginalski, Stéphanie / Pitteloud, Sabine / Schober, Sarah-Maria

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natur. Einblicke in die 6. Schweizerischen
Geschichtstage
Editorial

Traditionell sind die Themen grosser Historiker*innenkongresse inhaltlich wie

konzeptuell breit angelegt. Vielseitiger und aktueller als das Thema «Natur» geht

es kaum. Drei Tage lang wurde darüber in der brennenden Sommerhitze Genfs

im Zuge der 6. Schweizerischen Geschichtstage 2022 debattiert. Natur - das um-
fasst Klima, Pflanzen, Forstlandschaften, Entomologie, Anthropologie,
Körpergeschichte, Tiere, Gesteinsschichten, Meere, Tsunamis und Erdbeben, aber auch

Baumdiagramme, Werwölfe und sonstige Anthropomorphisierungen. Unter dem

Naturbegriff werden längst nicht mehr «nur» klassische Themen der Umwelt-

geschichte verhandelt. Während etwa die Geschlechtergeschichte die Frage
nach der Naturalisierung von Körpern, Sex und Gender seit Jahrzehnten intensiv

diskutiert, nutzen beispielsweise auch global- und sozialhistorische Studien

oder die Kapitalismus- und Kolonialgeschichte immer stärker neue Ansätze und

Chronologien, die sich im Blick auf «Natur»-Phänomene und Wechselbeziehungen

ergeben.

Und doch scheint - in alter Tradition der Gegenüberstellung von humanities
und sciences - die Natur auch rasch das «ganz Andere» der Geschichtswissenschaft:1

Naturwissenschaft statt Geisteswissenschaft eben, wobei die Letztere

den «Geist» und mithin die seit der Aufklärung zunehmend körperlos gedachte

«ratio» von der Natur abkoppelt. Dieses Denksystem dominiert, obwohl es längst
historisiert und dekonstruiert wurde, nach wie vor die universitären und schulischen

Curricula und Institute. Der Aufschwung der environmental history in den

letzten Jahrzehnten stellte, zumindest bis vor Kurzem, weniger einen Aufbruch
innerhalb des Gesamtfaches als eine Nischenentwicklung dar. Damit zementieren

die Geschichtswissenschaften schon in ihrer institutionellen Anlage weiter
eine fatale Dichotomie zwischen Natur und Kultur, die sich in westlichen
Gesellschaften insbesondere in der Neuzeit herauszubilden begann.2 Die Entscheidung,

Natur nun ins Zentrum einer Historiker*innenkonferenz zu stellen, regte
daher auch dazu an, Grenzen und Hemmschuhe des Faches auszukundschaften

und zu überwinden, bestehende Einschränkungen zu historisieren und Zukünfte

zu erforschen, ganz besonders etwa in Hinblick auf die Frage, welche Rolle die

Geschichtswissenschaft in der akuten Klimakatastrophe spielen kann und sollte.3



Natur traverse 2024/1

Die Veranstalterinnen der Geschichtstage setzten daher kaum überraschend bei

ihrer Begründung der Themenwahl bei den multiplen Krisen der Gegenwart an,

namentlich der «Covid-19-Pandemie, de[m] Klimawandel und [dem] dramati-

schefn] Verfall der Artenvielfalt». Als Hauptstossrichtung der Tagung galt es,
eine kritische Auseinandersetzung mit der «Beziehung zwischen Mensch und

Natur» im Anthropozän anzustossen sowie eine Historisierung und Kontextu-

alisierung des Naturbegriffs zu leisten, um «die gegenwärtigen <Umweltkrisen>

besser zu verstehen und eine Annäherung zwischen dem menschlichen Bewusst-

sein und Verhalten der Natur gegenüber zu fördern».4

Diese Ausgabe von traverse möchte einen Einblick in die Schweizerischen

Geschichtstage anbieten und die dort entwickelten Debatten fortsetzen.

Spannenderweise haben sich trotz unserer freien Ausschreibung, die sich an alle

zu den thematisch wie theoretisch sehr vielfältigen Geschichtstagen Beitragenden

richtete, bei den letztlich ausgewählten Texten zahlreiche Querverbindungen

ergeben. Diese verlaufen teils entlang der im ursprünglichen Tagungskonzept

formulierten «Reflexionscluster» (Repräsentationen, Mensch und Natur,

Natur-Wissen, Interaktionen und Regulierungen, Natur-Systeme, Natur als

Metapher),5 teils liegen sie quer dazu oder reichen darüber hinaus. Drei besonders

zentrale Schwerpunkte, die vor allem das Postulat der Kritik aufnehmen -
Natur und Kultur, Natur und Kolonisierung, Natur und Ausbeutung -, möchten

wir im Folgenden kurz gemeinsam mit den Heftbeiträgen vorstellen.

Ergänzt werden die vier Schwerpunktbeiträge von Aline Vogt. Camille Bajeux,
Lou Jacquemet und Ahmet Köken, die auf Vorträge an den Geschichtstagen

zurückgehen, durch eine Reihe von Rezensionen thematisch passender Neuerscheinungen,

ein Porträt der Archive der Umweltbewegungen in den Archives
contestataires von Frédéric Deshusses, einen Bildbeitrag zu den Bildmustern planetarer
Grenzen von Lisa Cronjäger sowie ein Dokument von Tiphaine Robert und

Alexandre Elsig zur Schweizer Expertendebatte um Bleizusätze im Benzin in
den Umweltdebatten der frühen 1970er-Jahre.

Natur und Kultur: Ein vermeintlicher Gegensatz und die Frage des
Geschlechts

Der Gegensatz zwischen Natur und Kultur ist obsolet, zumindest ist er gerade

dabei, es zu werden. Die Klimakrise lehrt uns, dass die Implosion der «Natur»

nicht nur auf der traditionell menschlich gedachten «Kultur» beruht, sondern

diese auch gleichfalls betreffen wird. Sofern wir die beiden Aspekte überhaupt
noch als solche denken wollen, statt davon auszugehen, dass sowohl Natur wie

8 Kultur im Grunde lediglich recht unvollkommene Hilfskonstrukte zur Komple-



Ginalski, Pitteloud, Schober: Editorial

xitätsbewältigung sind, sind die Verstrickungen zwischen ihnen zu vielfältig, zu

eng und zu stark, um eine strikte Dichotomie aufrechtzuerhalten. Die environmental

humanities bieten folgerichtig zunehmend alternative oder erweiternde

Konzepte an, beispielsweise sich aus verschiedenen Entitäten zusammensetzende

landscapes oder webs.6

Der Naturbegriff ist dabei selbst in den letzten Jahren stark unter Beschuss

geraten. Während einzelne Forschungen darauf fokussieren, den Natur-Kultur-
Gegensatz von innen heraus auszuhöhlen, etwa indem sie aufzeigen, dass auch

Tiere Kultur «haben»,7 setzt sich mittlerweile immer stärker eine grundlegende
Neudefinierung von «Natur» oder gar eine gänzliche Ablösung von der Begrifflichkeit

durch. Dahinter steht das Ziel, Zusammenhänge statt Differenzen in den

Mittelpunkt zu rücken. Dies insbesondere auch deshalb, weil eine Fortsetzung
des für Kolonialisierungsprojekte missbrauchten Naturbegriffs zusätzlich aus

postkolonialer Perspektive problematisch ist.8 Hier sind insbesondere

Schwerpunktsetzungen auf indigene Ontologien hervorzuheben, die über die life/non
life-Binarität hinausreichen,' auf naturecultures10 oder multispecies histories."

Eng verflochten sind diese Ansätze mit den immer stärker ausgreifenden Debatten

um das Anthropozän beziehungsweise mit dessen Kritik einer zu starken

wissenschaftlichen Fokussierung auf den «anthropos».12

Vor diesem Hintergrund löst sich die Geschichtswissenschaft einerseits also seit

einigen Jahrzehnten zunehmend vom Dualismus rund um Natur und Kultur,
beispielsweise in der Entwicklung einer symmetrischen Geschichte.13 Andererseits
ist das Fach zentral, um die Historizität und Kontextabhängigkeit des Dualismus

Natur/Kultur überhaupt erst verständlich zu machen.14 Statt eines Analyserahmens

wird die Unterscheidung von Natur und Kultur somit selbst zu einem

historischen Forschungsgegenstand. Für die Disziplin wiederum schliessen sich

zentrale Fragen an, die ihr Selbstverständnis betreffen: Lösen wir uns davon,

hauptsächlich für die menschliche «Kultur» zuständig, also die «Menschenfresser»15

Academias, zu sein, so rücken nicht nur nichtmenschliche Konstellationen
und Geschichten verstärkt ins Blickfeld. Wir müssen auch darüber nachdenken,
wie wir unsere Aufgabe, Zuständigkeiten und Zugriffe generell gestalten möchten.

Dies betrifft beispielsweise auch die Frage, welche unserer anthropozentrischen

Kategoriesetzungen etwa von «Aneignung, Wissen oder Deutung»
überhaupt noch greifen können und wodurch wir sie ersetzen können.16

Entsprechend der Brisanz war das Thema des Natur-Kultur-Gegensatzes an den

Geschichtstagen 2022 stark vertreten.17 In unserem Heft schreiben sich alle

Beiträge auf unterschiedliche Weise mehr oder weniger deutlich in die Debatte ein.

Ein Feld, in dem der Natur-Kultur-Komplex bereits sehr früh - und nach wie

vor anhaltend - adressiert und problematisiert wurde, ist die Geschlechtergeschichte.18

Frauen, so lehren uns beispielsweise die klassischen Studien von 9



Natur traverse 2024/1

Carolyn Merchant, Carol Adams oder Londa Schiebinger aus den 1980er- und

1990er-Jahren, wurden, wie rassifizierte Menschen, im dualen Weltbild nämlich

häufig auf der hierarchisch deklassierten «Naturseite» eingeordnet.19 Sie waren
damit von der Setzung der Binarität besonders stark betroffen.
Zwei der Heftbeiträge setzen hier an. Aline Vogt untersucht ausgehend vom
Märchen von der Schönen und dem Biest das Verhältnis zwischen Geschlecht

und Animalität in der französischen Aufklärung. Sie verkompliziert das gängige
Narrativ, indem sie argumentiert, dass auch Männlichkeit mit markant animalischen

Charakterzügen, insbesondere im Kontext von Gewaltveranlagung,
verknüpft wurde und zeitgenössische Erziehungsliteratur den Frauen eine zivilisatorische

Rolle gegenüber ihren Ehemännern zuschrieb. Besonders interessant an

Vogts Ansatz ist, dass auch die vermeintliche Stabilität «natürlicher» Animalität

durchbrochen wird. Sie zeigt nämlich auf, dass Tiere im 18. Jahrhundert als

dynamisch - mitnichten also als geschichtslos und passiv - gedacht wurden.

Camille Bajeux widmet sich in ihrem Beitrag der künstlichen Befruchtung im
Frankreich und in der französischsprachigen Schweiz der Nachkriegszeit. Ihr

Zugriff auf das Thema setzt gleichfalls an der Frage nach binären Natur-Kul-
tur-Zuschreibungen und deren Rolle in den Debatten rund um die Befruchtung
an. Dabei kann sie aufzeigen, wie stark die Natur-Kultur-Dichotomie ins Leben
der Menschen hineinwirkte. Um Akzeptanz zu finden, musste die «Künstlichkeit»

der Befruchtung verschleiert und mit einer Überbetonung des Natürlichen

insbesondere von Empfängnis und Geburt kompensiert werden. Letzteres

sicherte die Trias von Weiblichkeit, Reproduktion und Natürlichkeit, während

gleichzeitig die Definition von Vaterschaft denaturalisiert wurde und der

«biologische» durch den «sozialen» Vater ergänzt oder sogar ersetzt wurde.

Natur und Kolonisierung

Die Erforschung und die Ausbeutung der Natur waren von Beginn ein integraler

Teil kolonialer Unternehmungen, schliesslich bedeutet Kolonisierung die

Besetzung eines fremden Landes, seine Kultivierung und die Ansiedlung von
Siedlerinnen in einem Prozess der Beherrschung, Versklavung und der Akkul-
turation der kolonisierten Bevölkerung.20 Die Ausbeutung der natürlichen

Ressourcen überseeischer Regionen steht im Mittelpunkt des kolonialen Prozesses,

ob es sich nun um «tropische Produkte» wie Kaffee, Tabak, Baumwolle,
Kautschuk, wertvolle Mineralien oder auch Tiere handelt.

Ein weiterer Bestandteil des kolonialen Prozesses war die Beschreibung der

Natur bereits kolonisierter Länder oder von Regionen, die das Interesse der

10 Europäerinnen für eine mögliche zukünftige Expansion weckten. So stützte



Ginalski, Pitteloud, Schober: Editorial

sich das koloniale Projekt vielfach auf geografische Fachgesellschaften, wodurch
sich eine enge Beziehung zwischen Geografie und Imperialismus herausbildete,
wie Fabio Rossinelli betont: «La connaissance de la Terre - sa description, sa

représentation - est, en effet, un outil indispensable pour mener à bien les entreprises

expansionnistes».21 Im ausgehenden 19. Jahrhundert intensivierte sich die

koloniale Bedeutung des Sammeins und Klassifizierens der aussereuropäischen

Natur, das auf dem Verständnis eines universell geltenden Wissenssystems
aufbaute.22 Eine wichtige Rolle in diesem Prozess des «Beschreibens der Natur»

kam den christlichen Missionen zu. Das gilt beispielsweise für die in Südafrika

tätigen Schweizer Missionar*innen, die versuchten, ihre Umwelt kognitiv zu

ordnen und zu kontrollieren. So schickte etwa der Theologe und Anthropologe
Flenri-Alexandre Junod (1863-1934) Pflanzen und Tiere nach Europa mit dem

Ziel, Kategorien zu bilden und Spezies zu benennen, welche die südafrikanische
Natur für Europäer und Europäerinnen erfassbar machen sollten.23

Zwei Beiträge in diesem Heft widmen sich dem Zusammenhang zwischen

Kolonisierung und der Ausbeutung der Natur, vor allem in Hinblick auf

Tier-Mensch-Beziehungen. Lou Jacquemet untersucht anhand des Aufschwungs
von Wandermenagerien im 19. Jahrhundert den Prozess der «Kommodifizie-

rung» der Natur. Als temporäre Räume der Tierausstellung zwischen Museum,
Zoo und Zirkus trugen die Wandermenagerien, wie Jacquemet am Beispiel von
Genf aufzeigt, zur Institutionalisierung der Naturwissenschaften und zur
kolonialen Expansion bei. Die Betreiber*innen verfolgten kommerzielle Ziele - sie

erzielten mit der Ausstellung von Tieren aus fremden Ländern Gewinne -, ihre

Menagerien sind aber gleichzeitig als Teil eines umfassenderen Prozesses der

«Exotisierung» aussereuropäischer Regionen zu verstehen, der sich auch in der

Einrichtung von Völkerschauen oder botanischen Gärten beobachten lässt.24 Die
Autorin schliesst hier an Forschungen an, die aufzeigen, dass die Schweiz auf

vielfältige Weise am kolonialen Prozess teilhatte.25

Ähnliche Fragestellungen untersucht Ahmet Köken, jedoch in einem anderen

zeitlichen Kontext. Sein Beitrag beschäftigt sich mit der Darstellung von
Zootieren in der Fernsehsendung Blick ins Tierreich, die in den 1960er-Jahren in
der deutschsprachigen Schweiz ausgestrahlt wurde. Im Zentrum von Kökens

Argumentation stehen die medialen Darstellungsformen, mit denen die Natur

vor allem afrikanischer und asiatischer Länder mit rassistischen und orientalistischen

Bedeutungen aufgeladen wurde. Köken dokumentiert, wie ein öffentlicher
Schweizer Fernsehsender an der Vermittlung kolonialer Denkweisen und der

Exotisierung der aussereuropäischen Natur beteiligt war. Er knüpft dabei an den

besprochenen Themenkomplex «Natur» und «Kultur» an, indem er aufzeigt, wie
die Dichotomie, trotz der gezielten Erzeugung von Intimität mit den Tieren durch
die Kameraführung, im Blick ins Tierreich akribisch aufrechterhalten wurde. 11



Natur traverse 2024/1

Nicht zuletzt wurden dadurch rassifizierende, koloniale Bildmuster dem

«tierlich-natürlichen» zugeschrieben und dem «kulturalisierten» Fernsehsprecher mit

Anzug und Krawatte gegenübergestellt.
Das Forschungsfeld wird aktuell durch zahlreiche neuere Arbeiten dynamisiert,

von denen einige in den Schwerpunktrezensionen in diesem Heft
besprochen werden. Guillaume Blanc zeigt in seiner jüngsten Studie zur Erfindung

des «grünen Kapitalismus» beispielsweise auf, wie Organisationen wie
die UNESCO oder der WWF in Äthiopien auf eine Weise eingreifen, die als

neokolonial bezeichnet werden kann, etwa wenn unter dem Deckmantel des

Schutzes einer «wilden» und zu bewahrenden Natur indigene Bevölkerungen
aus Naturparks vertrieben werden.26 Malcom Ferdinand wiederum beleuchtet,
wie der enge Zusammenhang zwischen Kolonisierung und Umweltzerstörung
im westlichen Umweltschutz verdrängt wurde. Indem er uns auffordert, den

Blickwinkel zu dezentrieren und Naturzerstörung und Umweltschutz von der

karibischen Welt aus neu zu überdenken, entwirft er die Grundlinien einer
dekolonialen Ökologie.27

Die auf dem Cover des Heftes abgebildete Fotografie der Künstlerin und
Forscherin Denise Bertschi veranschaulicht die in diesem Abschnitt besprochenen

Zusammenhänge. Wie Bertschi in ihrem laufenden Dissertationsprojekt untersucht

und im online verfügbaren «Highlight» zum Heft ausführlicher darlegt,28

holzte eine Schweizer «Plantokratie», die vor allem aus Familien aus der Region

Neuenburg bestand, grosse Flächen des atlantischen Regenwaldes im Süden

Bahias in Brasilien unter Einsatz von indigener Zwangsarbeit unwiederbringlich
ab. Daraufhin wurden Kaffeemonokulturen angelegt, die auf der Zwangsarbeit
versklavter afrikanischstämmiger Männer, Frauen und Kinder beruhte. Die Profite

flössen zurück in die Schweiz. Heute haben Monokulturen aus gentechnisch
veränderten Eukalyptusbäumen, die von einem brasilianischen Grossunternehmen

angebaut und vermarktet werden, die früheren Kaffeeplantagen fast

vollständig verdrängt. Zurück blieb der von der früheren Schweizer Präsenz

zeugende und auf dem Umschlagbild ersichtliche Name «Helvécia» für eine Region,
in der die aufeinanderfolgenden kapitalistischen Ausbeutungspraktiken das

atlantische tropische Ökosystem und damit zusammenhängend die sozioökonomi-
sche Ordnung untergraben haben. Die Quilombo-Gemeinschaft der Nachfahren

der versklavten Menschen prangert folgerichtig die Anbaumethoden und ihre

Folgen nach wie vor als neokoloniale Praktiken an.

12



Ginalski, Pitteloud, Schober: Editorial

Einhegung, Ausbeutung und Zerstörung der Natur

Die Vorstellungen, die sich menschliche Gesellschaften von der Natur machen,

gehen Hand in Hand mit den Praktiken, die sie in ihr und auf sie ausüben. Wie
die vorangegangenen Abschnitte gezeigt haben, haben sowohl die Kolonisierung
als auch Geschlechterbeziehungen Einfluss darauf, wie «Natur» konzeptualisiert
und wahrgenommen wird - und damit auf die Art und Weise, wie sie in verschiedenen

Epochen benutzt und ausgebeutet wurde. Vor dem Hintergrund der aktuellen

Herausforderungen - der Umweltzerstörung, des Mangels an strategischen
Ressourcen und der Klimakrise - hat sich das historische Interesse an den

konkreten Auswirkungen der Beziehung zwischen Mensch und Natur intensiviert.
Besonders die von der Wissenschaft aufgezeigte menschliche Verantwortung
für die systemischen Veränderungen der Ökosysteme, die drohen, die menschliche

Existenz auf der Erde zu gefährden, ruft Historikerinnen auf, sich vermehrt

mit den historischen Dynamiken zu beschäftigen, die zu dieser Situation geführt
haben.

Um Wandel und Brüche herausarbeiten zu können, gilt es, die Beziehungen
zwischen dem Menschen und seiner Umwelt zu kontextualisieren und zu historisieren.

Klimaschwankungen hatten schon immer grosse sozioökonomische

Auswirkungen. Das bezeugen beispielsweise die intensiven landwirtschaftlichen
Probleme, die für die europäischen und nordamerikanischen Gesellschaften aus

dem «Jahr ohne Sommer», 1816, resultierten, das durch vulkanische Aktivität in
Indonesien ausgelöst worden war.29

Auch wenn die Vulnerabilität von Gesellschaften infolge von Klimaveränderungen

und anderen Naturkatastrophen also eine Konstante ist, ermöglicht es die

historische Analyse gerade aus einer Perspektive der longue durée, das «Ereignis
Anthropozän» zu beleuchten. Dieses markiert, um mit den Umwelthistorikern

Christophe Bonneuil und Jean-Baptiste Fressoz zu sprechen, den Kippmoment
hin zu einem Zeitalter, in dem die menschlichen Aktivitäten das System Erde

dauerhaft aus dem Gleichgewicht gebracht haben.30 Folgt man den beiden Autoren,

sind die Anfänge des Anthropozäns in der Ausbreitung der Dampfmaschine
ab dem Ende des 18. Jahrhunderts, der anwachsenden Zunahme von
Treibhausgasemissionen und der industriellen Prozesse zu finden, die durch
Umweltverschmutzung und intensive Ausbeutung der natürlichen Ressourcen die Ökosysteme

aus den Fugen geraten lassen. Inzwischen wurden zahlreiche alternative

Begrifflichkeiten vorgeschlagen, wie insbesondere das «Kapitalozän», um die

starke Verbindung zwischen dem kapitalistischen System und der Klimakrise
hervorzuheben und eine Repolitisierung der Umweltgeschichte anzustossen.31

Die historische Analyse soll insbesondere die Prozesse aufdecken, die zur aktuellen

Situation geführt haben, und die Gruppen der Profiteur*innen identifizie- 13



Natur traverse 2024/1

ren. An den Geschichtstagen war dieser kritisch-politische Ansatz insbesondere

durch die Keynote der Wissenschaftshistorikerin Naomi Oreskes vertreten, die

aufzeigte, wie es Geschäftsleuten, Thinktanks und Unternehmerverbänden in
den USA gelungen ist, eine Rhetorik des «Big Government» durchzusetzen und

staatliches Handeln zu delegitimieren.32
Die Umweltfrage ist von gesellschaftlichen Konflikten durchzogen, und es ist

letztlich das politische Agieren, das zwischen den Interessen der verschiedenen

gesellschaftlichen Gruppen vermittelt und die Möglichkeiten der Ausbeutung
natürlicher Ressourcen eingrenzt, die Frage der externen Umwelteffekte behandelt

oder Lösungen für die ökologischen Auswirkungen von Produktions- und

Konsummustern finden muss. Alexandre Elsig und Tiphaine Robert analysieren

in der Rubrik «Dokument», wie die Auswirkungen von Blei in den frühen
1970er-Jahren zwischen Experten kontrovers diskutiert wurden. Sie zeigen, dass

politische Entscheidungen über technische Lösungen und Grenzwerte für
Schadstoffbelastung nicht naiv als wissenschaftlich neutral verstanden werden können,
sondern mit Machtverhältnissen zusammenhängen. In der Erforschung derartiger

politischer Kämpfe liefert die Geschichtswissenschaft wichtige Erkenntnisse,

um sowohl die Entstehung von mehr oder weniger verbindlichen Formen
der Umwelt-Governance als auch das Fehlen von Regulierung zu verstehen.33

Historische Studien haben hervorgehoben, wie Machtasymmetrien zwischen

verschiedenen sozialen Gruppen, die Entstehung eines ökologisch-politischen
Bewusstseins oder auch institutionelle Besonderheiten politische Entwicklungen

erklären.34 Frédéric Deshusses stellt in diesem Heft die in den Archives
contestataires erhaltenen Quellenbestände von Schweizer Umweltbewegungen vor.
Aktuell ist hier eine Institution im Aufbau, die es ermöglicht, die häufig vergessenen

Stimmen von Menschen aus der Zivilgesellschaft zu dokumentieren, die

sich politisch mobilisiert haben.

Weitere Schwerpunkte für Historikerinnen bilden die Analyse und Historisierung

der ideologischen Grundlagen der kapitalistischen Ausbeutungslogik und

die Identifizierung der Denkmuster, die zur Aufrechterhaltung umweltschädigender

Praktiken beitragen. Dazu gehören traditionelle Vorstellungen im politischen
Denken, die Freiheit und Wohlstand miteinander verbinden, wie auch die

Etablierung des Paradigmas des Wirtschaftswachstums nach 1945.35 Lisa Cronjäger

trägt in diesem Heft zu diesem Anliegen bei, indem sie Parallelen zwischen von
Forsttaxatoren im 18. Jahrhundert erstellten Karten und zeitgenössischen
Illustrationen der planetarischen Grenzen {planetary boundaries) aufzeigt. Trotz der

sehr unterschiedlichen Produktionskontexte zeugen beide Darstellungsformen

von demselben Interesse an der Verwaltung begrenzter natürlicher Ressourcen

und der Kontrolle menschlicher Naturnutzung. Cronjägers Beobachtungen sind

14 umso interessanter, als sie im zweiten Schritt die Wirkung der Bilder der pla-



Ginalski, Pitteloud, Schober: Editorial

netaren Grenzen infrage stellt: Zwar versuchen die Bilder ein Bewusstsein für
die Umwelt- und Klimakrise zu schaffen, die empirisch schwer zu erfassen ist,

gleichzeitig sind sie jedoch Teil einer konzeptuellen Kontinuität, die die

Möglichkeit einer massvollen kapitalistischen Ausbeutung der Ressourcen postuliert
und ein Gefühl der Kontrolle generiert. Diese Kontrolle erweist sich jedoch nicht
zuletzt aufgrund ständiger Überschreitungen als illusorisch. Nicht abgebildet
bleiben zudem die Nutzerinnen und Nutzer der Ressourcen. Das vermittelte Bild
einer wissenschaftlichen und objektiven Verwaltung verschleiert daher, dass die

blosse Begrenzung der Nutzung die Praktiken bestimmter Personen legitimiert
und andere(n) verbietet. Delegitimiert werden insbesondere Nutzungen ausserhalb

des Rahmens der kapitalistischen Ausbeutung, beispielsweise die Subsis-

tenzwirtschaft.

Zusammengefasst bieten historische Zugriffe also die Chance eines besseren

Verständnisses der aktuellen Umwelt- und Klimakrise sowie der Identifizierung

der Ausbeutungslogik, der Machtverhältnisse und der Denkmuster, die

uns darin gefangen halten. Angesichts der Dringlichkeit der Krisen versuchen

Historiker*innen zunehmend auch, über das Verständnis der Vergangenheit
hinausreichend, Lösungen für die Zukunft anzubieten. Prononciert zum
Ausdruck kommt dies in der Erforschung von Alternativen zu geschichtsmächtigen

Paradigmen, etwa dem Degrowth-Ansatz.36 Aber auch die historische Analyse
sozialer Bewegungen, alternativer Formen der Wirtschaftsorganisation und des

ökologischen Denkens mag sich als wertvoll erweisen, um Wandel anzustos-

sen und zu gestalten. Die Natur zum zentralen Thema der Schweizerischen

Geschichtstage zu machen, ist jedenfalls ein Zeichen dafür, dass Historikerinnen
an den brennenden zeitgenössischen Debatten teilnehmen wollen und können.

Stéphanie Ginalski, Sahine Pitteloud, Sarah-Maria Schober

Anmerkungen

1 Dipesh Chakrabarty, «The Climate of History. Four Theses», Critical Inquiry 35/2 (2009),
197-222; Marek Tamm. Zoltân Boldizsâr Simon, «More-Than-Human History. Philosophy
of History at the Time of the Anthropocene», in Jouni-Matti Kuukkanen (Hg.), Philosophy of
History. Twenty-First-Century Perspectives, London 2020, 198-215.

2 Vgl. dazu insbesondere Philippe Descola, Beyond Nature and Culture, Chicago 2013; Donna

Haraway, The Companion Species Manifesto. Dogs, People and Significant Otherness, Chicago
2003. Für eine Verkomplizierung vor allem der vermeintlichen Linearität der Entwicklung der

Natur-Kultur-Dichotomie siehe auch Yrjö Haila, «Beyond the Nature-Culture Dualism»,
Biology and Philosophy 15 (2000), 155-175.

3 Vgl. hierzu den Debattentext von Mirjam Hähnle, Sarah-Maria Schober und Isabelle Schürch,

«Nachhaltigkeit im Buch. Ein Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel», traverse 30/2

(2023). 154-168.



Natur traverse 2024/1

4 Tagungsthema: Die Natur, https://geschichtstage.ch/92/tagungsthema-natur-tagungsthema-na-
tur.html (7. 10. 2023).

5 Ebd.
6 Anna L. Tsing. Andrew S. Mathews, Nils Bubandt, «Patchy Anthropocene. Landscape Struc¬

ture, Multispecies History, and the Retooling of Anthropology. An Introduction to Supplement
20», Current Anthropology 60/S20 (2019), 186-197; Jason W. Moore, Capitalism in the Web of
Life. Ecology and the Accumulation ofCapital, London 2015.

7 Roland Borgards, «Einleitung. Cultural Animal Studies», in ders. (Hg.), Tiere. Kulturwissenschaftliches

Handbuch, Stuttgart 2016, 1-5; Richie Nimmo, «Animal Culture, Subjectivity, and

Knowledge. Symmetrical Reflections beyond the Great Divide», Society & Animals 20 (2012),
173-192. Kultur ist bei diesen Ansätzen denkbar breit definiert, als «signification of a certain
distance and autonomy from nature; whatever nature is conceived to be, culture is other than

nature», ebd., 175.

8 Philip Aghoghovwia, «Postcolonial Nature», in Peter Remien, Scott Slovic (Hg.), Nature and

Literary Studies, Cambridge 2022, 211-228.
9 Kim TallBear, «Beyond the Life/Not-Life Binary. A Feminist-Indigenous Reading of Cryo-

preservation, Interspecies Thinking, and the New Materialisms», in Emma Kowal, Joanna

Radin (Hg.), Cryopolitics. Frozen Life in a Melting World, Cambridge, MA, 2017, 179-202.
10 Haraway (wie Anm. 2). An den Geschichtstagen nahm insbesondere das von Isabelle Schürch

und Jose Cäceres Mardones organisierte Panel «Natureculture? Postkoloniale Perspektiven auf
vormoderne Differenzsetzungen» dieses Konzept auf.

11 Emily O'Gorman, Andrea Gaynor, «More-Than-Human Histories», Environmental History 25

(2020), 711-735; Tamm/Simon (wie Anm. 1); Tamara Fernando, «Seeing like the Sea. A
Multispecies History of the Ceylon Pearl Fishery 1800-1925», Past & Present 254 (2022), 127-
160.

12 Donna Haraway, Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzän, Frankfurt
am Main 2018; Jason W. Moore (Hg.), Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and
the Crisis of Capitalism, Oakland, CA, 2016; Christoph Bonneuil, Jean-Baptiste Fressoz, The

Shock of the Anthropocene, London 2017; Malcom Ferdinand, Une écologie décoloniale.
Penser l'écologie depuis le monde caribéen, Paris 2019.

13 Caroline Arni, «Nach der Kultur. Anthropologische Potentiale für eine rekursive Geschichts¬

schreibung», Historische Anthropologie 26/2 (2018), 200-223; Caroline Arni, Simon Teuscher,
«Editorial. Symmetrische Anthropologie, symmetrische Geschichte», Historische Anthropologie

28/1 (2020), 5-8.
14 Descola (wie Anm. 2).
15 Marc Bloch, Apologie der Geschichtswissenschaft oder: Der Berufdes Historikers, München 1985,

25. Blochs Ausdruck wird häufig von Fachangehörigen zur Selbstbeschreibung aufgerufen, vgl.
beispielsweise die Einführung zum Fach Geschichte an der Universität Luzem, www.unilu.ch/studium/

studienangebot/bachelor/kultur-und-sozialwissenschaftliche-fakultaet/geschichte/#section=cl829
(7. 10.2023).

16 Arni (wie Anm. 13), 207.
17 Zum Beispiel das Panel an den 6. Schweizerischen Geschichtstagen «<Naturalismus> in der

Geschichte Europas? Die These von Philippe Descola auf dem Prüfstand», organisiert von
Sophie Ruppel.

18 Den wohl aktuellsten Beitrag stellt das eben erschienene L'Homme-Heft «Natur» dar, Caroline

Arni, Anna Becker, Claudia Opitz-Belakhal (Hg.), «Natur», L'Homme. Europäische Zeitschrift

für Feministische Geschichtswissenschaft 34/2 (2023).
19 Carolyn Merchant, The Death ofNature. Women, Ecology and the Scientific Revolution, New

York 1980; Carol Adams, The Sexual Politics ofMeat. A Feminist-Vegetarian Critical Theory,
New York 1990; Londa Schiebinger, Nature's Body. Gender in the Making of Modern Science,

Boston 1993.



Ginalski, Pitteloud, Schober: Editorial

20 Marc Ferro, Histoire des colonisations, Paris 1994, 15; Jürgen Osterhammel, Colonialism. A

Theoretical Overview, Princeton 2005.
21 Fabio Rossinelli, Géographie et impérialisme. De la Suisse au Congo entre exploration géo¬

graphique et conquête coloniale, Neuchâtel 2022, 31.

22 Nicolas Bancel, Thomas David, Dominic Thomas, «L'invention de la race. Représentations

scientifiques et populaires de la race, de Linné aux spectacles ethniques», in Nicolas Bancel,
Thomas David, Dominic Thomas (Hg.), L'Invention de la race. Des représentations scientifiques

aux exhibitions populaires, Paris 2014,9-21.
23 Patrick Harries, Butterflies and Barbarians. Swiss Missionaries & Systems of Knowledge in

South-East Africa, Athens 2007.

24 Jean-François Staszak, «Qu'est-ce que l'exotisme?», Le Globe 148/1 (2008), 7-30, hier 27 f.
Zur Schweiz siehe Noémie Etienne et al., Une Suisse exotique? Regarder Tailleurs en Suisse

au siècle des Lumières, Zürich 2020.
25 Vgl. beispielsweise Thomas David, Bouda Etemad, «Un impérialisme suisse? Introduction»,

traverse 5/2 (1998), 7-27; Patricia Purtschert, Harald Fischer-Tiné, Colonial Switzerland.

Rethinking Colonialism from the Margins, Basingstoke 2015; Sébastien Guex, Du pouvoir et
du profit, Partie 3: Impérialismes, colonialisme et négoce, Lausanne 2021 ; Bernhard C. Schär,

«Switzerland, Borneo and the Dutch Indies. Towards a New Imperial History of Europe,
c. 1770-1850», Past & Present 257/1 (2022), 134-167.

26 Guillaume Blanc, L'invention du colonialisme vert. Pour en finir avec le mythe de l'Éden afri¬
cain, Paris 2020; siehe die Rezension von Lisa N'Pango Zanetti in diesem Heft, 122-124.

27 Ferdinand (wie Anm. 12); siehe die Rezension von Jose Cäceres in diesem Heft, 124-127.
28 https://revue-traverse.ch/highlight/natur/.
29 Christian Pfister, Heinz Wanner, Climate and Society in Europe. The Last Thousand Years,

Bern 2021; siehe die Rezension von Cédric Chambru in diesem Heft, 129 f.
30 Christophe Bonneuil, Jean-Baptiste Fressoz, L'Événement Anthropocène. La Terre, l'histoire et

nous, Paris 2013.
31 Armel Campagne, Le Capitalocène. Aux racines historiques du dérèglement climatique, Paris

2017; Jason W. Moore (Hg.), Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and the Crisis

of Capitalism, Oakland, CA, 2016. Zur Untersuchung der Umweltauswirkungen von
Unternehmen siehe auch Ann-Kristin Bergquist, «Renewing Business History in the Era of the

Anthropocene», Business History Review 93/1 (2019), 3-24. Für weitere Begriffsalternativen

vgl. Haraway (wie Anm. 12); Christoph Bonneuil, Jean-Baptiste Fressoz, The Shock of the

Anthropocene, London 2017.
32 Naomi Oreskes, Erik M. Conway, Merchants ofDoubt. How a Handful ofScientists Obscured

the Truth on Issues from Tobacco Smoke to Climate Change, New York 2010; Naomi Oreskes,

Erik M. Conway, The Big Myth. How American Business Taught Us to Loathe Government and
Love the Free Market, Glasgow 2023.

33 Soraya Boudia, Nathalie Jas, Gouverner un monde toxique, Versailles 2019.
34 Für den Schweizer Fall siehe Irene Palluas Rezension von Harald A. Mieg, Ueli Häfeli (Hg.),

Umweltpolitik in der Schweiz. Von der Forstpolizei zur Ökobilanzierung, Basel 2019, in diesem

Heft, 130-133, und den Beitrag von Alexandre Elsig und Tiphaine Robert, 112-119.
35 Siehe Milo Probsts Rezension von Pierre Charbonnier, Überfluss und Freiheit. Eine ökologi¬

sche Geschichte der politischen Ideen, übersetzt von Andrea Hemminger, Frankfurt am Main
2022, in diesem Heft, 133-135.

36 Siehe Simon Grothes Rezension von Matthias Schmelzer, Andrea Vetter, Degrowtli/Postwachs-
tum zur Einführung, Hamburg 2019, in diesem Heft, 135-137.

17



Nature. Reflets des 6es Journées suisses d'histoire

Éditorial

Traditionnellement, les thématiques choisies pour les grands congrès d'histoire
sont vastes, tant du point de vue conceptuel que de leurs contenus. Il est

difficile d'imaginer un thème qui soit aussi varié et actuel que celui de «nature»,

qui a donné lieu à d'intenses discussions lors des 6es Journées suisses d'histoire
2022 qui se sont tenues à Genève durant trois jours, en pleine période estivale.

La nature englobe en effet des réalités aussi variées que le climat, les plantes,

l'entomologie, l'anthropologie, l'histoire du corps, les animaux, les roches et les

sédiments, les mers, les tsunamis et les tremblements de terre, mais aussi les

arbres généalogiques, les loups-garous et autres anthropomorphisations.

Depuis un certain temps déjà, le concept de nature a été mobilisé par les

historien-ne-s au-delà des thèmes classiques de l'histoire environnementale.

Alors que l'histoire du genre discute intensivement depuis plusieurs décennies

de la question de la naturalisation des corps, du sexe et du genre, d'autres champs
tels que l'histoire globale, (post)coloniale et sociale ou encore l'histoire du

capitalisme se saisissent également du concept de nature pour revisiter certaines

chronologies et mettre en lumière des phénomènes d'interrelations complexes

entre l'action des êtres humains et l'environnement dont ils font partie. Ces

courants historiques appréhendent également de manière critique les conséquences

qui résultent de la construction de la nature comme altérité, qui serait fondamentalement

extérieure aux êtres humains.

Ces efforts visant à questionner et à dépasser le distinguo nature-culture sont

d'autant plus louables que celui-ci a la peau dure et est encore fortement
institutionnalisé au sein des universités et dans les programmes scolaires. En effet,
dans la vieille tradition opposant les humanités aux sciences, la nature apparaît

comme un objet «exogène» à l'histoire.1 Les sciences naturelles s'opposent ainsi

aux sciences de l'esprit, qui, depuis le siècle des Lumières, ont dissocié la raison,
le «ratio», de sa matérialité. Les contributions de l'histoire environnementale au

cours des dernières décennies, si louables soient-elles, n'ont pas suscité de

remise en cause fondamentale de la séparation nature-culture au sein de la discipline.

Au contraire, les sciences historiques ont contribué à consolider conceptuel-
lement et institutionnellement une dichotomie fatale entre nature et culture dont



Ginalski, Pitteloud, Schober: Éditorial

les origines sont à trouver dans les modes de pensée des sociétés occidentales, en

particulier à partir de l'époque moderne.2

Prendre la nature comme objet central du plus grand congrès d'histoire en Suisse

constituait donc une invitation explicite à identifier et à surmonter les limites de

la discipline, à historiciser les zones d'ombre existantes et à explorer des pistes

pour l'avenir. Mettre la nature à l'agenda permettait en outre de débattre du rôle

que l'histoire pourrait et devrait jouer relativement à la catastrophe climatique
aiguë qui se profile.3 Le comité d'organisation des Journées suisses d'histoire a

d'ailleurs justifié ce choix thématique au regard des multiples crises contemporaines,

à savoir «la récente pandémie de Covid-19, le changement climatique et

le déclin de la biodiversité». Pour reprendre les termes utilisés par les organisateurs

et les organisatrices de l'événement, l'objectif principal de la conférence

était de lancer une réflexion critique sur «la relation entre humains et nature» à

l'ère anthropocène, ainsi que d'historiciser et de contextualiser le concept de

nature afin «de mieux comprendre les crises environnementales actuelles et de

favoriser le rapprochement entre la conscience de notre rapport à la nature et le

comportement humain à son égard».4

Ce numéro de traverse souhaite offrir aux lecteurs et aux lectrices un reflet
des contributions présentées lors des Journées suisses d'histoire. Bien que

notre appel à contributions sur le thème de la nature s'adressait à tout-e-s les

participant-e-s et était ouvert aux approches tant empiriques que conceptuelles,
les textes sélectionnés dans ce numéro comportent de nombreuses affinités

thématiques et dialoguent aisément. Les contributions s'inscrivent dans un ou
plusieurs des «clusters de réflexions» imaginés dans le cadre des Journées suisses

d'histoire (représentations, nature et êtres humains, savoir et nature, interactions

et régulations, nature et systèmes, nature comme métaphore),5 et parfois de

manière transversale ou encore en reconfigurant ces ensembles. En particulier, nous

identifions trois axes principaux auxquels se rattachent les contributions de ce

numéro et qui s'inscrivent tous dans une perspective critique: nature et culture/

genre, nature et colonisation, nature et exploitation.
Aux quatre articles rédigés par Aline Vogt, Camille Bajeux, Lou Jacquemet et

Ahmet Köken issus des Journées suisses d'histoire, s'ajoutent une série de

recensions d'ouvrages en lien avec la thématique de la nature, un portrait des fonds

relatifs aux mouvements écologistes conservés aux Archives contestataires et

présentés par Frédéric Deshusses, une analyse des modèles iconographiques
représentant les limites planétaires par Lisa Cronjäger et une rubrique document

qui analyse un débat entre experts sur les dangers du plomb au début des années

1970 rédigée par Tiphaine Robert et Alexandre Elsig.



Nature traverse 2024/1

L'opposition supposée entre nature et
culture et la question du genre

L'opposition entre nature et culture semble obsolète, du moins est-elle en train
de le devenir. La crise climatique démontre en effet qu'il est illusoire de considérer

l'action des êtres humains, de l'ordre de la «culture», comme une cause

exogène, tant les effets de rétroactions sont puissants. In fine, l'implosion de la

nature affectera tout autant les sociétés humaines que les plantes et les animaux.

S'il semble ainsi difficile de renoncer à ces deux catégories conceptuelles, les

historien-ne-s peuvent, au lieu de les considérer comme un mal nécessaire pour
maîtriser et décrire la complexité du monde, questionner cette stricte dichotomie

et rendre compte d'interactions diverses et étroites entre elles. Les environmental

humanities proposent ainsi de plus en plus de concepts alternatifs ou élargis,

comme ceux de landscapes ou de webs composés de différentes entités.

La notion de nature elle-même a été fortement remise en question ces dernières

années.6 Tandis que certaines recherches contribuent à l'érosion de l'opposition
nature-culture de l'intérieur, par exemple en montrant que les animaux ont eux
aussi une «culture»,7 une redéfinition fondamentale de la «nature», voire un

détachement complet de cette notion, semble de plus en plus s'imposer. L'objectif
consiste à mettre l'accent sur les similarités et les liens plutôt que sur les

différences. Cela d'autant plus que la perpétuation de la notion de nature, utilisée

abusivement pour des projets de colonisation, se révèle problématique dans une

perspective postcoloniale.8 Il s'agit ainsi de mettre l'accent sur les ontologies

indigènes, qui vont au-delà de la binarité vie/non-vie,9 sur les «naturecultures»10 ou
sur les multispecies historiés." Ces approches sont étroitement liées aux débats

de plus en plus vigoureux sur l'anthropocène, ou plus précisément à la critique
d'une trop forte focalisation scientifique sur l'«anthropos».12

Dans ce contexte, la science historique se détache toujours davantage, depuis

quelques décennies également, du dualisme nature-culture, par exemple dans

le contexte du développement d'une histoire symétrique.13 Par ailleurs, la discipline

joue un rôle central pour rendre compréhensible l'historicité et la dépendance

contextuelle du dualisme nature-culture.14 Au lieu d'être un cadre

conceptuel d'analyse, le distinguo nature-culture devient alors un objet d'analyse

et de déconstruction. Ces changements font émerger des questions cruciales

qui concernent la compréhension de la science historique elle-même. Si, en tant

qu'historien-ne-s, nous cessons d'être principalement préoccupé-e-s par la

«culture» humaine, ou si nous prenons de la distance avec notre rôle d'«ogre de la

légende», pour reprendre une expression de Marc Bloch,15 cela ne permet pas
seulement une meilleure prise en compte des configurations et des histoires non

20 humaines; nous devons également réfléchir à la manière dont nous souhaitons



Ginalski, Pitteloud, Schober: Éditorial

définir notre rôle, notre responsabilité et notre implication dans l'écriture de

l'histoire en général. Cela peut aussi conduire les historien-ne-s à questionner
leurs catégories et leurs pratiques anthropocentriques d'«appropriation, connaissance

ou interprétation» et à imaginer d'autres manières de procéder.16

À l'image des vifs débats qu'il suscite, le thème de l'opposition nature-culture

a été largement représenté lors des Journées suisses d'histoire 2022.17 Toutes

les contributions de ce numéro s'inscrivent plus ou moins clairement dans cette

discussion, de différentes manières. Un domaine dans lequel le rapport nature-

culture a été adressé et problématisé très tôt - et de manière persistante encore

aujourd'hui - est l'histoire du genre.18 Comme nous l'ont appris les études

classiques de Carolyn Merchant, Carol Adams ou Londa Schiebinger des années

1980 et 1990, les femmes, tout comme les personnes racisées, ont souvent été

classées, dans la vision duale du monde, du «côté nature», hiérarchiquement
déclassé.19 Elles étaient donc particulièrement concernées par la construction de

cette binarité.
Deux contributions de ce numéro abordent la question du rapport nature-culture

sous l'angle du genre. Aline Vogt étudie, à partir du conte de La Belle et la Bête,
la relation entre le sexe et l'animalité au siècle des Lumières français. Elle com-

plexifie le récit dominant en argumentant que la masculinité était également
associée à des traits de caractère propres aux animaux, notamment dans le contexte

d'une prédisposition à la violence, et que la littérature éducative contemporaine
attribuait justement aux femmes un rôle civilisateur vis-à-vis de leurs maris. Ce

qui est particulièrement intéressant dans son approche, c'est qu'elle rompt également

avec la prétendue stabilité de l'animalité «naturelle». Elle montre en effet

qu'au XVIIIe siècle, les animaux étaient eux aussi considérés comme des êtres en

constante évolution, plutôt que sans histoire et passifs.
La contribution de Camille Bajeux porte, quant à elle, sur la fécondation
artificielle en France et en Suisse romande dans l'après-guerre. Son approche du

sujet interroge également les attributions binaires culture-nature et leur rôle dans

les débats autour de la fécondation. Elle montre ainsi à quel point la dichotomie

nature-culture avait un impact sur l'intimité des gens. Pour être acceptée,

l'«artificialité» de la fécondation devait être dissimulée et compensée par une

accentuation excessive du «naturel», notamment de la conception et de la

naissance. Cette dernière permettait d'assurer la triade féminité, reproduction et

nature, tout en dénaturalisant la définition de la paternité et en complétant, voire en

remplaçant, le père «biologique» par le père «social».

21



Nature traverse 2024/1

Nature et colonisation

L'exploration et l'exploitation de la nature ont dès le départ fait partie intégrante
de l'entreprise coloniale, puisque la colonisation signifie l'occupation d'une
terre étrangère, sa mise en culture et l'installation de colons, dans un processus
de domination, d'asservissement et d'acculturation des populations colonisées.20

L'exploitation des ressources naturelles des régions d'outre-mer est en effet au

cœur du processus colonial, qu'il s'agisse des «produits tropicaux» comme le café,
le tabac ou le coton, du caoutchouc, des minéraux précieux ou encore des animaux.

Mais l'enjeu consiste aussi à décrire la nature des pays que l'on cherche à conquérir
ou qui sont sous domination coloniale. Ainsi, l'expansion coloniale du XIXe siècle

s'est notamment appuyée sur les sociétés de géographie. Comme le souligne Fabio

Rossinelli, «11 ]a connaissance de la Terre - sa description, sa représentation - est,

en effet, un outil indispensable pour mener à bien les entreprises expansionnistes»

et un rapport étroit se développe alors entre la géographie et l'impérialisme.21 Par

ailleurs, dans la deuxième moitié du XIXe siècle, l'engouement pour les collections

et la classification se renforce au sein des pays occidentaux, avec l'idée que l'action
de collectionner et de classer permettra, à terme, de constituer un système de

connaissances universel.22 Les missions jouent également un rôle important dans ce

processus de «description de la nature» des régions extra-européennes. Par exemple,

les missionnaires suisses établis en Afrique du Sud ont cherché à instituer un
contrôle cognitif de leur environnement. L'anthropologue et missionnaire Henri-
Alexandre Junod (1863-1934) envoie ainsi des plantes et des animaux en Europe
dans le but de construire et de nommer des catégories qui rendent la nature sud-

africaine perceptible aux Européens et aux Européennes.23

Deux contributions de ce numéro spécial explorent le lien qui existe entre

colonisation et exploitation de la nature, plus particulièrement sous l'angle du rapport
à la faune. Lou Jacquemet enquête sur la manière dont les ménageries itinérantes

du XIXe siècle témoignent d'un processus de «commodification» de la nature. À

partir de l'exemple de Genève, elle montre comment l'institutionnalisation des

sciences naturelles et l'expansion coloniale ont contribué à l'essor des ménageries

itinérantes, espaces temporaires d'exposition animalière entre musée, zoo et

cirque. Ces expositions poursuivent des buts commerciaux - générer du profit en
exhibant des animaux venus d'ailleurs - mais elles s'intègrent également dans un

processus plus large d'«exotisation» de l'outre-mer, qui s'observe avec la mise

en place de spectacles ethniques ou de jardins botaniques.24 Ce faisant, fautrice
rappelle que la Suisse n'est de loin pas restée étrangère au processus d'expansion
coloniale, mais qu'elle y a au contraire contribué de multiples manières.25

L'article d'Ahmet Köken examine, quant à lui, une problématique semblable à

22 celle développée par Lou Jacquemet mais dans un contexte temporel différent.



Ginalski, Pitteloud, Schober: Éditorial

Il s'intéresse en effet aux représentations de la nature et des animaux véhiculées

par l'émission télévisée «Blick ins Tierreich» sur les animaux de zoo, diffusée

dans les années 1960 en Suisse alémanique. Il montre notamment comment la

médiatisation de la nature de certains pays d'Afrique et d'Asie a alors été

marquée par des représentations racistes et orientalistes. L'article de Köken souligne
ainsi la manière dont une chaîne de télévision publique participe à la perpétuation

d'un imaginaire colonial et à l'exotisation de la nature africaine ou asiatique.

Il montre par ailleurs comment la ligne de séparation entre nature et culture,

renvoyant respectivement aux animaux «naturels» et au présentateur de télévision

«culturalisé», a été méticuleusement maintenue, malgré la création d'une
intimité avec les animaux par le biais de la caméra.

D'autres travaux récents contribuent à renouveler de manière très stimulante ce

champ de recherche, dont certains font l'objet d'un compte rendu de ce numéro, à

l'instar de Guillaume Blanc qui dénonce, dans son récent ouvrage sur l'«invention
du colonialisme vert», la façon dont, sous couvert de protéger une nature

«sauvage» et préservée en Éthiopie, certaines organisations comme l'UNESCO et le

WWF interviennent d'une manière qui peut être qualifiée de néocoloniale pour
expulser les populations autochtones des parcs naturels.26 Malcom Ferdinand

rappelle, quant à lui, la façon dont l'environnementalisme occidental s'est construit sur

l'occultation du lien entre colonisation et destructions environnementales. En nous

invitant à décentrer notre point de vue et à repenser l'écologie depuis le monde ca-

ribéen, il plaide ainsi plus largement en faveur d'une écologie décoloniale.27

Enfin, la photographie de l'artiste et chercheuse Denise Bertschi, reproduite sur

la couverture du numéro, illustre de manière saisissante les relations dont il est

question dans cette section. Comme elle le montre dans son projet de thèse en

cours - et le présente de manière plus détaillée dans le Highlight en ligne de ce

numéro -,28 au début du XIXe siècle, une «plantocratie» suisse, composée

principalement de familles de la région de Neuchâtel, a défriché irrémédiablement

de grandes surfaces de la forêt tropicale atlantique au Brésil en recourant au

travail forcé des indigènes. À Bahia notamment, cette plantocratie met en place

une monoculture de café, qui repose sur le travail forcé d'hommes, de femmes

et d'enfants afro-descendant-e-s réduit-e-s en esclavage, avec le soutien des

autorités helvétiques, et générant des profits pour la Suisse. Aujourd'hui, la

monoculture d'eucalyptus génétiquement modifié à des fins d'exploitation par une

firme multinationale brésilienne a presque complètement remplacé les anciennes

plantations de café. Ces pratiques capitalistes successives ont mis à mal

l'écosystème tropical atlantique dans la région d'Helvécia, dont le nom témoigne de

l'ancienne présence suisse, ainsi que l'ordre socioéconomique qui y était lié,
suscitant les résistances de la communauté Quilombo qui dénonce des pratiques
néocoloniales. 23



Nature traverse 2024/1

Gérer, exploiter et détruire la nature

Les représentations que les sociétés se font de la nature vont de pair avec les

pratiques qu'elles exercent sur celle-ci. Comme l'ont montré les sections

précédentes, la colonisation ou encore les rapports de genre ont influencé les

manières de conceptualiser et de mettre en scène la nature, ainsi que ses modalités

d'exploitation à différentes périodes. Cette traduction matérielle du rapport de

l'homme à la nature a fait l'objet d'un intérêt historique renouvelé à la lumière
des enjeux contemporains: dégradation environnementale, pénuries de ressources

stratégiques ou encore dérèglement climatique. En particulier, la mise en
lumière par les scientifiques de changements systémiques des écosystèmes liés aux
activités humaines, et qui iraient jusqu'à menacer l'existence même de l'humain

sur la terre, ont amené la communauté des historien-ne-s à s'interroger sur les

dynamiques historiques qui ont conduit à cette situation.

Un des mérites évidents de l'histoire est la possibilité de recontextualiser et de

périodiser les interactions entre l'être humain et son environnement sur le temps
long, pour en souligner les continuités et les ruptures. La variabilité climatique a

toujours eu d'importantes répercussions socioéconomiques. En témoignent par
exemple les intenses difficultés dans le domaine agricole pour les sociétés

européennes et nord-américaines qui résultèrent de «l'année sans été» de 1816

vraisemblablement causée par de l'activité volcanique en Indonésie.29

Si la vulnérabilité des sociétés face aux changements climatiques et aux catastrophes

naturelles est une constante, l'analyse du temps long permet néanmoins de

mettre en lumière l'«événement anthropocène», qui, pour reprendre l'expression
utilisée par les historiens des sciences et de l'environnement Christophe Bon-
neuil et Jean-Baptiste Fressoz, marquerait le basculement dans une ère où les

activités humaines auraient durablement déréglé le système terre.30 Selon ces

auteurs, les débuts de l'anthropocène seraient à trouver dans la diffusion de la

machine à vapeur dès la fin du XVIIIe siècle, qui aura comme résultat une croissance

continue des émissions de gaz à effet de serre, et dans les activités

industrielles qui bouleversent les écosystèmes par les pollutions et l'exploitation
intensive des ressources naturelles. D'autres concepts, comme celui de «capita-
locène», ont été proposés afin de souligner l'inextricable lien entre le système

capitaliste et la crise climatique, ainsi que pour stimuler une repolitisation de

l'histoire environnementale.31 Selon cette perspective, l'analyse historique a

vocation à mettre en lumière les processus extractifs et prédateurs qui ont conduit
à la situation actuelle, ainsi qu'à identifier les groupes sociaux qui en ont profité.
Cette démarche critique et politique était représentée lors des Journées suisses

d'histoire, en particulier au travers de la conférence plénière de l'historienne des

24 sciences Naomi Oreskes, qui a exposé la manière dont les businessmen, leurs



Ginalski, Pitteloud, Schober: Éditorial

think tanks et leurs associations patronales ont réussi à imposer la rhétorique du

«Big Goverment» et à délégitimer l'action de l'État aux États-Unis.32

La question environnementale est donc traversée de conflictualités et c'est in

fine le jeu politique qui permet d'arbitrer entre les intérêts des différents groupes
sociaux et qui va circonscrire les possibilités d'exploitation des ressources
naturelles, gérer la question des externalités environnementales ou encore trouver
des solutions aux pollutions résultant des modes de production et de consommation.

L'analyse, dans la rubrique document, d'une controverse entre experts sur
les effets du plomb au début des années 1970 par Tiphaine Robert et Alexandre

Elsig atteste bien de l'existence de rapports de force et du fait que les choix
politiques sur les solutions techniques et les seuils de pollution ne peuvent être

légitimés naïvement sous couvert de neutralité scientifique. En étudiant ces luttes

politiques, la science historique a donc produit d'importantes contributions pour
comprendre tant l'émergence de formes de gouvernance environnementale plus
ou moins contraignantes que l'absence de régulation.33 Les études historiques ont

notamment mis en lumière l'importance de la politisation et de la prise de

conscience de certaines problématiques écologiques, les asymétries de pouvoir entre

différents groupes sociaux ou encore les spécificités institutionnelles pour expliquer

les trajectoires politiques.34 Les fonds liés aux luttes environnementales en

Suisse, conservés aux Archives contestataires et présentés dans ce numéro par
Frédéric Deshusses, attestent de possibilités renouvelées pour documenter les

voix trop souvent oubliées de groupes issus de la société civile qui se sont mobilisés

politiquement pour défendre leurs causes respectives.
Au-delà de la compréhension des résultats ambivalents des politiques publiques,
les historienne-s ont également puisé dans le passé pour appréhender les fondements

idéologiques sur lesquels reposent les logiques d'exploitation capitaliste
et identifier les cadres de pensée qui contribuent à perpétuer ces pratiques
prédatrices pour l'environnement. D'anciennes traditions dans la pensée politique
liant liberté et abondance, de même que la construction du paradigme de croissance

économique après 1945 y ont notamment contribué.35 Dans ce numéro,
Lisa Cronjäger étudie de manière comparative les cartes produites par les autorités

fiscales et de gestion des forêts (Forsttaxatoren), réalisées au XVIIIe siècle, et

les illustrations contemporaines des limites planétaires (planetary boundaries).

Malgré des contextes de production très différents, ces représentations iconographiques

témoignent d'un même souci de gestion des ressources naturelles limitées

et visent à justifier le contrôle des activités humaines. Le parallélisme opéré

par Cronjäger est d'autant plus intéressant qu'il amène à questionner la perfor-
mativité des images représentant les limites planétaires: si leur but est louable

en cherchant à susciter une prise de conscience d'une crise écologique et climatique

difficile à appréhender empiriquement, ces images s'inscrivent néanmoins 25



Nature traverse 2024/1

dans une continuité conceptuelle postulant une possible exploitation capitaliste
mesurée des ressources et perpétuent un sentiment de maîtrise. Or, cette maîtrise

se révèle chimérique en vertu des dépassements continuels déjà constatés. En

outre, ces images ne représentent pas les usagers-ères des ressources et donnent
à voir une gestion scientifique et objective, occultant que la limitation des usages

justifie certaines pratiques et en interdit d'autres. Cronjäger souligne notamment

que les usages liés à l'économie de subsistance et s'inscrivant hors du cadre

d'exploitation capitaliste sont ainsi délégitimés.
En définitive et comme le montrent ces différents exemples, l'histoire permet
certainement de mieux comprendre les racines de la crise écologique et climatique

actuelle, ainsi que d'identifier les logiques d'exploitation, les rapports de

pouvoir et les schémas mentaux qui nous y emprisonnent. En outre, au-delà de la

compréhension du passé, certains projets historiques se veulent également
porteurs de solutions pour le futur en explorant des paradigmes alternatifs au
modèle historique dominant, comme celui de décroissance.36 L'étude historique des

mouvements sociaux, des formes alternatives d'organisation économique ou
encore de la pensée écologique peuvent en effet servir de terreau fertile pour insuffler

du changement social. A cet égard, faire de la nature la thématique centrale

des Journées suisses d'histoire est aussi le signe que les historien-ne-s peuvent et

veulent participer aux débats contemporains les plus brûlants.

Stéphanie Ginalski, Sabine Pitteloud, Sarah-Maria Schober

Notes

1 Dipesh Chakrabarty, «The Climate of History. Four Theses», Critical Inquiry 35/2 (2009),
197-222; Marek Tamm, Zoltân Boldizsâr Simon, «More-Than-Human History. Philosophy of
History at the Time of the Anthropocene», in Jouni-Matti Kuukkanen (Hg.), Philosophy of
History. Twenty-First-Century Perspectives, Londres 2020, 198-215.

2 En particulier: Philippe Descola, Beyond Nature and Culture, Chicago 2013; Donna Hara-

way, The Companion Species Manifesto. Dogs, People and Significant Otherness, Chicago
2003. Pour une complexification de la linéarité du développement de la dichotomie nature-culture,

voir aussi Yrjö Haila, «Beyond the Nature-Culture Dualism», Biology and Philosophy 15

(2000), 155-175.
3 Ace propos, se référer au débat du numéro 2/23, Mirjam Hähnle, Sarah-Maria Schober, Isa¬

belle Schürch, «Nachhaltigkeit im Buch. Ein Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel»,
traverse 30/2 (2023), 154-168.

4 Thématique du congrès, la nature, https://geschichtstage.ch/index.php?id=92&lang=fr (7. 10.

2023).
5 Idem.
6 Anna L. Tsing, Andrew S. Mathews. Nils Bubandt, «Patchy Anthropocene. Landscape Struc¬

ture, Multispecies History, and the Retooling of Anthropology. An Introduction to Supplement
20», Current Anthropology 60/S20 (2019), 186-197; Jason W. Moore, Capitalism in the Web of
Life. Ecology and the Accumulation of Capital, Londres 2015.



Ginalski, Pitteloud, Schober: Éditorial

7 Roland Borgards, «Einleitung. Cultural Animal Studies», in Roland Borgards (dir.), Tiere. Kul-
turwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart 2016, 1-5; Richie Nimmo, «Animal Culture,
Subjectivity, and Knowledge. Symmetrical Reflections beyond the Great Divide», Society &
Animals 20 (2012), 173—192. La culture est définie de manière très large dans ces contributions,
les différentes approches faisant écho à cette conception: «[...] the signification of a certain
distance and autonomy from nature; whatever nature is conceived to be. culture is other than

nature». ibid., 175.
8 Philip Aghoghovwia. «Postcolonial Nature», in Peter Remien, Scott Slovic (dir.), Nature and

Literary Studies, Cambridge 2022, 211-228.
9 Kim TallBear, «Beyond the Life/Not-Life Binary. A Feminist-Indigenous Reading of Cryopre-

servation, Interspecies Thinking, and the New Materialisms», in Emma Kowal, Joanna Radin

(dir.), Cryopolitics. Frozen Life in a Melting World, Cambridge, MA, 2017, 179-202.
10 Haraway (voir note 2). Lors des Journées suisses d'histoire, le panel organisé par Isabelle

Schürch et Jose Cäceres, «Natureculture? Postkoloniale Perspektiven auf vormoderne

Differenzsetzungen» (Perspectives postcoloniales sur les différenciations prémodernes) a repris ce

concept.
11 Emily O'Gorman, Andrea Gaynor, «More-Than-Human Histories», Environmental History 25

(2020), 711-735; Tamm/Simon (voir note 1); Tamara Fernando, «Seeing like the Sea. A Mul-
tispecies History of the Ceylon Pearl Fishery 1800-1925», Past and Present 254 (2022), 127—

160.
12 Donna Haraway, Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzän, Francfort-

sur-le-Main 2018; Jason W. Moore (dir.), Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and
the Crisis of Capitalism, Oakland, CA, 2016; Christoph Bonneuil. Jean-Baptiste Fressoz, The

Shock of the Anthropocene, Londres 2017; Malcom Ferdinand, Une écologie décoloniale. Penser

l'écologie depuis le monde caribéen, Paris 2019.
13 Caroline Arni, «Nach der Kultur. Anthropologische Potentiale für eine rekursive Geschichts¬

schreibung», Historische Anthropologie 26/2 (2018), 200-223; Caroline Arni, Simon Teuscher,

«Editorial. Symmetrische Anthropologie, symmetrische Geschichte», Historische Anthropologie

28/1 (2020), 5-8.
14 Descola (voir note 2).
15 Marc Bloch, Apologie pour l'histoire ou Métier d'historien [1949], Paris 2020,73. Voir par ex¬

emple l'introduction à l'histoire à l'Université de Lucerne, www.unilu.ch/studium/studienan-

gebot/bachelor/kultur-und-sozialwissenschaftliche-fakultaet/geschichte/#section=cl829 (7. 10.

2023).
16 Arni (voir note 13). 207.
17 Par exemple, le panel des 6" Journées suisses d'histoire «<Naturalismus> in der Geschichte Eu¬

ropas? Die These von Philippe Descola auf dem Prüfstand», organisé par Sophie Ruppel.
18 La contribution la plus récente est sans doute le numéro de L'Homme qui vient de paraître, Ca¬

roline Arni, Anna Becker, Claudia Opitz-Belakhal (dir.), «Natur», L'Homme. Europäische
Zeitschriftfür Feministische Geschichtswissenschaft 34/2 (2023).

19 Carolyn Merchant, The Death of Nature. Women, Ecology and the Scientific Revolution, New
York 1980; Carol Adams, The Sexual Politics ofMeat. A Feminist-Vegetarian Critical Theory,
New York 1990; Londa Schiebinger, Nature's Body. Gender in the Making ofModern Science,

Boston 1993.
20 Marc Ferro, Histoire des colonisations. Paris 1994. 15; Jürgen Osterhammel, Colonialism. A

Theoretical Overview. Princeton 2005.
21 Fabio Rossinelli, Géographie et impérialisme. De la Suisse au Congo entre exploration géo¬

graphique et conquête coloniale, Neuchâtel 2022, 31.

22 Nicolas Bancel, Thomas David, Dominic Thomas, «L'invention de la race: représentations

scientifiques et populaires de la race, de Linné aux spectacles ethniques», in Nicolas Bancel,
Thomas David, Dominic Thomas (éds.), L'Invention de la race. Des représentations scientifiques

aux exhibitions populaires, Paris 2014,9-21.



Nature traverse 2024/1

23 Patrick Harries, Butterflies and Barbarians. Swiss Missionaries & Systems ofKnowledge in
South-East Africa, Athènes 2007.

24 Jean-François Staszak, «Qu'est-ce que l'exotisme?», Le Globe 148/1 (2008), 7-30, ici 27-28;
sur la Suisse, voir Noémie Etienne et al.. Une Suisse exotique? Regarder Bailleurs en Suisse au

siècle des Lumières, Zurich 2020.
25 Voir par exemple: Thomas David, Bouda Etemad, «Un impérialisme suisse? Introduction»,

traverse 5/2 (1998), 7-27; Patricia Purtschert, Harald Fischer-Tiné, Colonial Switzerland.

Rethinking Colonialism from the Margins, Basingstoke 2015; Sébastien Guex. Du pouvoir
et du profit - Partie 3: Impérialismes, colonialisme et négoce, Lausanne 2021; Bernhard C.
Schär, «Switzerland, Borneo and the Dutch Indies. Towards a New Imperial History of Europe,
c. 1770-1850», Past & Present 257/1 (2022), 134-167.

26 Guillaume Blanc, L'invention du colonialisme vert. Pour en finir avec le mythe de l'Eden afri¬

cain, Paris 2020; voir la recension de Lisa N'Pango Zanetti dans ce numéro, 122-124.

27 Ferdinand (voir note 12); voir la recension de Jose Câceres dans ce numéro, 124-127.

28 https://revue-traverse.ch/highlight/natur/.
29 Christian Pfister, Heinz Wanner, Climate and Society in Europe. The Last Thousand Years,

Berne 202T voir la recension de Cédric Chambru dans ce numéro, 129 f.
30 Christophe Bonneuil, Jean-Baptiste Fressoz, L'événement Anthropocène. La Terre, l'histoire et

nous, Paris 2013.
31 Armel Campagne, Le Capitalocène. Aux racines historiques du dérèglement climatique, Paris

2017. Pour un intérêt renouvelé sur l'étude des impacts environnementaux des entreprises, voir
aussi: Ann-Kristin Bergquist, «Renewing Business History in the Era of the Anthropocene»,
Business History Review 93/1 (2019), 3-24; Donna Haraway, Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft

der Arten im Chthuluzän, Francfort-sur-le-Main 2018; Jason W. Moore (dir.), Anthropocene

or Capitalocene? Nature, History, and the Crisis ofCapitalism, Oakland, CA, 2016;
Christoph Bonneuil, Jean-Baptiste Fressoz, The Shock of the Anthropocene, Londres 2017.

32 Naomi Oreskes, Erik M. Conway, Merchants ofDoubt. How a Handful of Scientists Obscured
the Truth on Issues from Tobacco Smoke to Climate Change, New York 2010; Naomi Oreskes,
Erik M. Conway, The Big Myth. How American Business Taught Us to Loathe Government and
Love the Free Market, Glasgow 2023.

33 Soraya Boudia, Nathalie Jas, Gouverner un monde toxique, Versailles 2019.

34 Pour une rétrospective sur le cas suisse, voir la recension d'Irene Pallua de Harald A. Mieg,
Ueli Häfeli (dir.), Umweltpolitik in der Schweiz. Von der Forstpolizei zur Ökobilanzierung,
Bâle 2019, dans ce numéro, 130-133, et la rubrique document sur la controverse du plomb,
Tiphaine Robert, Alexandre Elsig, «Le diable est dans la dose. Bataille d'experts autour du

plomb dans l'essence en 1971», 112-119.

35 Voir la recension de Milo Probst de Pierre Charbonnier, Überfluss und Freiheit. Eine ökologi¬
sche Geschichte der politischen Ideen, traduit par Andrea Hemminger, Francfort-sur-le-Main
2022, dans ce numéro, 133-135.

36 Voir la recension de Simon Grothe de Matthias Schmelzer, Andrea Vetter, DegrowthlPost-
wachstum zur Einführung, Hambourg 2019, dans ce numéro, 135-137.

28


	Natur : Einblicke in die 6. Schweizerischen Geschichtstage = Nature : reflets des 6es Journées suisses d'histoire

