
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 30 (2023)

Heft: 3: Das Material der Public History = Le matériel dans l'histoire publique

Artikel: Dame spielen statt Schach : weitere Gedanken zu einem merkwürdigen
Jubiläum

Autor: Stehli, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1050071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1050071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dame spielen statt Schach

Weitere Gedanken zu einem merkwürdigen Jubiläum1

Bettina Stehli

Als ich im Mai 2021 mit einer alten Freundin, damals 87, die Ausstellung
«Frauen.Rechte. Von der Aufklärung bis in die Gegenwart» im Landesmuseum

Zürich besuchte, sagte sie: «Weisst du, ich kenne ja all diese Geschichten. Aber
dass sie einmal im Nationalmuseum ausgestellt werden als Geschichte der

Schweiz, das hätte ich nie gedacht.»
Diese Freundin heisst Rosmarie Schmid. Ich begegnete ihr zum ersten Mal im
fraum* in Zürich im Rahmen der ersten Generationengespräche «Sie zum
Beispiel».2 Damals begann sie die Erzählung ihrer feministischen Biografie im Jahr

1939, Kriegsbeginn, in Solothurn: Ein dreijähriges Mädchen liegt neben der

Mutter im Bett, stellt sich schlafend, die Mutter hört BBC. Das Mädchen versteht

nichts von der fremden Sprache, weiss aber durch eine Bemerkung der Tante,
dass etwas daran gefährlich, ja verboten ist. Die Mutter murmelt immer wieder:

«Gibt es noch eine Gerechtigkeit?» Und das Mädchen hält die Augen fest
geschlossen und denkt: «Nein, gibt es nicht.»

Davon erzählte mir Rosmarie noch einmal beim Gang durch die Ausstellung.
Und dann sagte sie: «Aber gäll, das ist für dich als Historikerin ja nicht interessant,

wenn ich dir das so erzähle.»

An diese Aussage musste ich denken, als ich in der traverse 1/2022 den Text von
Regula Ludi las: «Fünfzig Jahre Willkommenskultur in der Männerdemokratie

(1971-2021). Gedanken zu einem merkwürdigen Jubiläum». Darin setzt die

Historikerin dem Frauenstimmrechts-«Jubiläum» ein spöttisches «Vielen Dank
auch» entgegen und rechnet ab mit der Schweizer Demokratie als einer
Volksherrschaft der Männer. Die Demokratie der Schweiz ist, so die These Ludis, «im
Kern [...] eine populäre männliche Ermächtigungsphantasie und eine politische
Einrichtung zur Verteidigung von Privilegien».3 Das Frauenstimmrecht hat daran

nichts geändert.
Statt Demokratie als fortschreitendes Perfektionierungsprojekt zu feiern,
plädiert Ludi für eine ideologiekritische Lesart, die nicht die späte «formelle
politische Gleichberechtigung der Schweizer Bürgerinnen» als «erklärungsbedürftig»

deutet, sondern dass Frauen überhaupt in die «Männersache» Demokratie

aufgenommen wurden.4



Debatte / Débat traverse 2023/3

In dieser Lesart ist 1971 kein Verdienst der Stimmrechtskämpferinnen, sondern

eine Geste der Männer, «ein Gnadenakt des Souveräns».5 Die grundlegende

Logik der Demokratie hat sich damit nicht geändert, zeigt Ludi. Die «Aus- und

AbgrenzungsVorgänge» haben sich nur verschoben, in erster Linie in Richtung
Migration.6 Die Geschichte der Demokratie in der Schweiz muss, schreibt Ludi,
konsequent als eine Geschichte von «Maskulinismus» und «Differenzmatrix»

geschrieben werden, die «in jeder Faser unserer demokratischen Institutionen,
in jeder Silbe unserer politischen Sprache» stecken.7 Diese drastische Diagnose

verlangt nach einer drastischen Lösung: «Wir müssen die Demokratie überwinden,

um einen Weg zur politischen Willensbildung zu finden, die alle mit ein-
schliesst [...].» Mit dem Verweis auf Nancy Fräsers Konzept der «paritätischen

Partizipation» legt Regula Ludi eine mögliche Spur dafür.8

Der Text ist eine Provokation. Ursprünglich ein Vortrag im Rahmen der

Ringvorlesung «Ebenso neu als kühn - 50 Jahre Frauenstimmrecht in der Schweiz»

an der Universität Zürich, hielt ihn Regula Ludi im März 2021, sozusagen als

Auftakt des «Jubiläumsjahres», als Intervention und als deutliches Nein zu allem
Floskelhaften und Verharmlosenden, das sich damals für 2021 ankündigte. In
der publizierten Form ist der Text nun aber auch ein Rückblick auf die Anlässe

und Aktivitäten von 2021. «Wir dürfen aufatmen, das Jubiläumsjahr ist vorbei»,
schreibt Ludi.9

Damit verknüpft sich die Radikalkritik an der Demokratie der Schweiz mit
einer Radikalkritik am sogenannten Jubiläumsjahr und den damit verbundenen

Veranstaltungen. 2021 bestand, so der Eindruck, vor allem aus Frauenrütli,
Frauensession und Hommage 2021. Letztere drei sind in der Interpretation
Ludis «Peinlichkeiten», wenn auch nicht «allergröbste», wie es ein «Marsch
nach Bern»-Musical wäre, aber doch etwa mittelgrosse Peinlichkeiten.10 Ludi
konstatiert auch, dass 2021 kaum kritische Stimmen zu hören waren. Das Jahr

«ging in seltener Harmonie und Einigkeit über die Bühne», schreibt sie. «Es

wurde nicht gestritten. Es gab kaum Kritik [...].»11

Mit ihrer Intervention erteilt sie der demokratischen Wohlfühlerzählung eine

Absage und zeigt Demokratie vielmehr als «Völks/ierrschaft», als zähes Gemisch

von Klüngelei, Filz und alten Herrschaftsstrukturen. So sehr ich Ludis Kritik in
gewisser Hinsicht teile, so sehr teile ich sie in anderer Hinsicht nicht. Denn ich
hatte bei der Lektüre den Eindruck, die Kritik richte sich auch gegen meine
Arbeit als Historikerin und Feministin - und gehe auf Kosten von Frauen wie meiner

Freundin, die meinte: «Ja gäll, das interessiert dich halt nicht...»
Regula Ludis Text gab mir zu denken. War das, was ich als Frauengeschichte
erzähle, für die Geschichte und die Kritik wirklich nicht relevant? Ich bin ja genau
eine dieser Frauen gewesen, die versucht haben, im Jahr 2021 den Geschichten

146 von Frauen symbolischen Raum zu geben. Gemeinsam mit Lou-Salomé Heer



Stehli: Dame spielen statt Schach

habe ich für die Stadt Zürich eine Ausstellung zu 50 Jahre Frauenstimmrecht ku-
ratiert.12 War das alles müssig oder sogar peinlich?
Es ist mir klar: In Ludis Text geht es nicht um eine Auseinandersetzung mit den

Veranstaltungen im «Jubiläumsjahr», diese sind nur Aufhänger. Gerade diese

fehlende Auseinandersetzung in einem Text, der grundlegende Demokratie- und

Politikkritik vorbringt, gibt Anlass zur Debatte. Was passiert, wenn die Frauen

und ihre Geschichten, aufgrund der Flughöhe der Kritik, gar nicht mehr vorkommen?

Was und wer kommt dann in den Blick? Grundsätzlicher gefragt: Welche

Geschichten erzählen wir und was tut das mit uns? Was gilt als peinlich und was
als wichtig? Wer gilt als kritisch? Was als politisch?
Diesen Fragen werde ich auf den folgenden Seiten mit einem eigenen Rückblick
auf 2021 nachgehen. Regula Ludis Text hat mich provoziert, vor allem auch

inspiriert, an einigen Stellen einzusetzen und eine différente Deutung einzubringen:
von 2021, von Frauengeschichte, von Feminismus.

Im Gegensatz zu Ludi will ich 1971 durchaus als «Bruch in der schweizerischen

Demokratiegeschichte» interpretieren.13 Ich denke nämlich nicht, dass sich durch
das Tun der Frauen nichts geändert hat. Vielmehr hatten die Gegner des

Frauenstimmrechts völlig recht damit, einen «Zerfall der Ordnung» zu fürchten,
sobald sich die Frauen in die Politik einmischen.14 Die alte Ordnung ist am Zerfallen,

und dies auch wegen der feministischen Bewegung. Dabei ist es notwendig
wahrzunehmen, welche neuen emanzipativen Ordnungen geschaffen werden.
Dieses Wahr-Nehmen ist entscheidend und nicht lediglich eine Frage der

Perspektive. Es geht um mehr. Es geht, mit der Philosophin Chiara Zamboni gesprochen,

um die Frage, welchen Spieleinsatz wir wählen.15 Theorien sind unser Einsatz

in dieser Welt. Und es macht einen Unterschied, ob wir Dame spielen oder
Schach.

Das lästige Subjekt

«Was wollt ihr denn noch?» war der Titel unserer Ausstellung zu 50 Jahren

Frauenstimmrecht in Zürich. Das war einerseits eine Anspielung auf die unzufriedenen

Feministinnen, denen es nie genug ist mit ihren Forderungen nach Freiheit,
Gerechtigkeit und schönem Leben für alle. Andererseits war es eine Behauptung:
Diese Geschichte ist nicht vorbei.
Die Ausstellung begann mit den Worten der Historikerin Caroline Arni: «In der

Geschichte des Frauenstimmrechts darf man sich nicht täuschen: Beim
Ausschluss der Frauen von den politischen Rechten handelt es sich nicht um ein

Zuspätkommen aus Vergesslichkeit, nicht um Nachlässigkeit oder Unachtsamkeit.»16

Daneben war die Historikerin Elisabeth Joris zu sehen, die diesen Aus- 147



Debatte / Débat traverse 2023/3

schluss nochmals in aller Deutlichkeit benannte: «Entscheidend ist, dass die

Mehrheit der stimmberechtigten Männer in der Schweiz das Stimmrecht der

Frauen lange einfach nicht wollten.»17

Mit 13 Ereignissen aus der Zürcher Frauengeschichte führten wir weiter ins

Thema ein und hatten unsere nicht so heimliche Freude daran, ohne grosses
Aufheben einen breiten Politikbegriff zu vermitteln und die Frauen dieser
Geschichte zu zeigen. Das erste Bild zeigte die Autorinnen des «Manifests der

Ausländerinnen» (1975),18 das zweite eine Collage von Doris Stauffer («Ich
kann dem Lavater eine rote Nase malen»), das fünfte die Frauenzunft, das

sechste die erste Tagung «von und mit Frauen unterschiedlicher Herkünfte» in
der Paulus-Akademie, das achte das Buch über lesbisches Coming out in der

Schweiz, das neunte die Frauen des Treffpunkts Schwarzer Frauen als Gewinnerinnen

des ersten Gleichstellungspreises, das zehnte die Gründerinnen des Vereins

Avanti Donne, das zwölfte die Klimaseniorinnen vor dem Bundesgericht.
«Das sind jetzt die Frauen», wollten wir damit sagen, und die Politik dieser

Frauen findet überall statt: in der Kultur, in den Institutionen, im Sozialen, im
Recht. Darunter zeigten wir 13 rechtliche Meilensteine, um zu betonen, dass mit
1971 längst nicht alles gelöst war. So sagten wir jeweils in der Führung: «Es wird
dieses Jahr immer wieder darüber nachgedacht: Sind diese 50 Jahre ein Grund zu
feiern? Oder eher ein Grund, wütend zu sein? Oder vielmehr ein Grund zu
reflektieren? Es ist all das. Einerseits ist das Schneckentempo der Schweiz immer wieder

empörend und erklärungsbedürftig. Aber die rechtlichen Meilensteine sind

unbedingt zu feiern, denn diese wurden nicht zufällig erreicht, sondern durch

unglaubliche Anstrengungen. Da haben Frauen Themen eingebracht, die vorher
nicht auf dem politischen Tapet waren, zum Beispiel sexuelle Belästigung am

Arbeitsplatz, zum Beispiel sexuelle Gewalt in der Ehe.»

Wir hatten nämlich während der Vorbereitungen festgestellt, dass dieses «Feiern»

überhaupt nicht selbstverständlich war, auch wenn das immer wieder

behauptet wurde. Aus unserer Warte schien durch den kritischen Gestus eher etwas

Zentrales unter den Tisch zu fallen: wie mühsam die rechtlichen Verbesserungen
tatsächlich hatten erkämpft werden müssen. Sie waren eben nicht zufällig
passiert. Wir merkten auch, wie wenig selbst wir darüber wussten und wie riskant
dieses Nichtwissen ist. «Amnesie der Vergangenheit ist auch oft Ausschluss in
der Gegenwart», schrieb die Historikerin Zoé Kergomard in ihrem Rückblick
auf die Veranstaltungen für 2021,19

Das stellten wir auch immer wieder fest, aber nicht auf die Weise, die wir erwartet

hatten. Unsere Vision, unser Anspruch war es von Anfang an gewesen, aus

dem Stadthaus einen Frauenraum zu machen: einen Raum, in dem unterschiedliche

Frauen vermittelten, was Politik, was Wirtschaft, was Kultur auch sein könn-
148 ten. Wir schrieben: «50 Jahre Frauenstimmrecht: Es geht ums Ganze. Frauen



Stehli: Dame spielen statt Schach

Abb. 1: Elisabeth Joris erklärt die Lage von ihrer Küche aus. (Ginger Hobi-RagazJher-
storycollectors, «Erst 50 Jahre Stimm- und Wahlrecht für Frauen! Wie konnte das
passieren? Und was wurde seither erreicht? Ein Gespräch mit der Historikerin Elisabeth

Joris.», Video 6:00 Min., 2021, Grafik: Nadja Baltensweiler, © Stadt Zürich Kultur,
2021, https.J/www.youtube.com/watch?v=V_5dO01 ONyU&t=7s (20.5.2023)

bewegen sich in politischen Strukturen, die nicht für sie gemacht wurden. Aus

dieser Position haben sie immer wieder Vorschläge gemacht, wie man es auch

anders machen könnte. Diese Themen sind keine Frauenprobleme, es geht immer
wieder um die Frage nach einer gerechteren Gesellschaft - für alle.»20

Wir machten also Frauengeschichte, wie sie die Historikerin Simona Isler an den

Gosteli-Gesprächen skizziert hat: nicht als Geschichte eines bestimmten
Gegenstandes, sondern als «kritische Perspektive», als «Blick der Frauen auf alles, auf

jeden Gegenstand, auf jede Frage».21

Auf dieser Perspektive zu bestehen, stiess auf Widerstände. Was irritierte daran?

Auch wenn wir durchaus beauftragt worden waren, einen kritischen Blick auch

auf die Gegenwart zu werfen, so schien es doch, als sollten wir eine progressive

Geschichte der Gleichstellung erzählen, die - dank der Zusammenarbeit mit
«den Männern» - immer weiter fortschreitet und sich als nächstes auf «weitere

Minderheiten» ausweiten kann.

Bald hatten wir das Gefühl, wir könnten zwar schon über Frauen sprechen, aber

vor allem dort, wo sie benachteiligt und diskriminiert waren, oder dort, wo sie «es»

geschafft hatten. Wenn diese Frauen aber plötzlich selbst vielstimmig anfingen zu

sprechen, wenn sie Expertinnen waren ihrer eigenen Leben, wenn sie also nicht

gnädig in Demos verschwanden, sondern die politischen, ökonomischen und

kulturellen Strukturen kritisierten und verändern wollten - da begann die Irritation. 149



Debatte / Débat traverse 2023/3

«Das ist wirklich gelungen»

An einem strahlenden Frühsommertag stellten wir das Konzept für die Ausstellung

einer grösseren Runde vor. Der Austausch war anregend kontrovers, es ging

um etwas. Einer der Anwesenden, Stift in der Hand, Männerbürzi, meldete sich

zu Wort. Seine Rückmeldung war so aufschlussreich, dass sie hier in leicht
komischer Übertreibung wiedergegeben sei.

Männerbürzi: «Also ich möchte nochmals sagen, sozusagen vorausschicken,
dass ich ja ein Mann bin Und es ist ja seltsam, als Mann etwas über dieses

Konzept zu sagen ...»
Heer und Stehli [still]:
Männerbürzi: «Es ist ja auch schwierig, denn was hat dieses Thema mit mir zu
tun? Ich habe das Konzept also gestern doch zur Hand genommen und angefangen,

darin zu blättern ...»
Heer und Stehli [still]:
Männerbürzi: «Ich muss aber sagen, dass mich das Konzept sehr gefesselt hat...»
Heer und Stehli [still]:
Männerbürzi lacht erstaunt, als hätte er eine unverhoffte Entdeckung gemacht.
Und fährt fort: «Was ich wirklich das Beste finde ist, dass es nicht ausschliesslich

um das Frauenstimmrecht geht. Damit geht es über Frauen hinaus. Das ist

wirklich gelungen.»
Neben seinem Erstaunen, dass Frauen mit ihren Frauenkörpern tatsächlich auch

denken können, liess vor allem die letzte Aussage tief blicken.
Für Männerbürzi war unser Konzept - dies wurde deutlich - vor allem deswegen

überzeugend, weil es nicht nur um Frauen ging. Zum Abschluss des

Ausstellungsrundgangs stellten wir nämlich einerseits die Frage, ob den Frauen Entschädigung

zustehe für das lange vorenthaltene Grundrecht. Andererseits wiesen wir
auf heutige Debatten hin, zum Beispiel auf die Behördeninitiative für ein kommunales

Stimmrecht für Ausländerinnen und Ausländer im Kanton Zürich. Auf einer

grossen Tafel war die sogenannte Dreivierteldemokratie eindrücklich illustriert.
Diese Wand nun hatte unser Konzept in den Augen von Männerbürzi davor
bewahrt, «nur» von Frauen zu handeln, was ja wohl kaum jemanden interessieren

könne, der nicht gerade zufällig selbst eine sei. Sein Urteil war in mehrerer

Hinsicht aufschlussreich. Erstens ging er davon aus, dass die Geschichte von
Frauen, ihre Politik und ihre Erfindungen Spezialthemen sind, die ausschliesslich

andere Frauen interessieren können - also keinen Wert für die Allgemeinheit

haben. Zweitens setzte er die Frauen als eine «Minderheit» neben eine
andere Minderheit, nämlich die Schweizer und Schweizerinnen ohne Pass. Dass

Letztere auch Frauen sind und diese zudem zahlreich in der Ausstellung vorka-
150 men, sah er offenbar nicht. Drittens ging er davon aus, dass es «nicht genug»



Stehli: Dame spielen statt Schach

sei, ausschliesslich von Frauen zu sprechen. Es sei politisch beschränkt, damit

irgendwie peinlich.

Peinlichkeit und Genealogie

Von diesem Gefühl sprach Caroline Ami in ihrer Keynote an den ersten Gosteli-

Gesprächen im August 2022. Es ging darin um das «Problem mit der Frauengeschichte»

und um das fraglich gewordene «Narrativ einer von der Geschlechtergeschichte

überholten Frauengeschichte».22 Was hat es mit dem Subjekt Frau auf
sich, fragte sie, dass dieses immer problematisch (mein Begriff) oder sogar «un-
aushaltbar» ist? Die Kategorie Frau, so Arni, erscheint immer wieder als

«defizitär»: in den 1980er-Jahren zu wenig ursprünglich, in den 1990er-Jahren zu es-

senzialisierend und heute zu wenig inklusiv.23 Und sie fügte hinzu: «Für diese

Frage möchte ich einen Sinn wecken. Immer dann, wenn es heisst <nicht genug>,
sollten wir hellhörig werden: Weil dann die Kategorie Frau verdinglicht und in
die Position des Partikularen und Besonderen, des nicht Verallgemeinerungsfähigen

verwiesen wird (dieser Verweis übrigens erzeugt auch ein Gefühl: nämlich

Peinlichkeit).»24
Das «nicht genug» kam uns als Kuratorinnen implizit wiederholt entgegen. Es

äusserte sich darin, dass uns der Eindruck vermittelt wurde, es sei theoretisch
unbedarft oder etwas übertrieben, in einer Ausstellung über 50 Jahre Frauenstimmrecht

tatsächlich von Frauen zu erzählen und Frauen selbst ihre Geschichten
erzählen zu lassen. Das «nicht genug» war dabei immer auch ein «too much», das

wir so verstehen mussten: Die Projekte, Interventionen und Analysen von Frauen

wurden offenbar nicht in ihrer Tragweite gesehen, konnten als nebensächlich

ignoriert werden. Sie waren gleichzeitig zu wenig und zu viel und erzeugten
damit ein Gefühl: eben Peinlichkeit.

Frauen, die als Frau, also nicht als Neutrum, über das Ganze, also nicht nur über

«Frauenthemen», sprechen, sind weiterhin eine erstaunliche Erscheinung. Das

haben wir als Kuratorinnen mehrfach festgestellt. Es war etwas, was uns in
unserer Arbeit beschäftigte: Wie konnten wir das Denken und Sprechen von Frauen

wirksam werden lassen?

Ein Kompass für unsere Arbeit war das Denken der Differenz, das seit den 1980er-

Jahren vor allem in Italien gepflegt wird. Dort wird, wie es Catrin Dingler kürzlich

in ihrer Dissertation geschrieben hat, «das Politische nicht auf die Erweiterung
oder Manipulation des (repräsentativen) Feldes der Macht reduziert».25

In Ludis machtpolitischer Deutung sind die Aktionen von Frauen sekundär, sie

machen keinen Unterschied.25 Das Denken der Differenz dagegen kann «Formen
der symbolischen Vermittlung» erkennen, «die die vorherrschenden Rechtsstruk-



Debatte / Débat traverse 2023/3

turen von Sprache und Politik nicht nur kritisieren und erweitern, sondern

grundlegend transformieren».27

Die Arbeit, diese Formen sichtbar zu machen, leistet zum Beispiel die
italienische Philosophin und politische Kommentatorin Ida Dominijanni, indem sie

in italienischen Zeitungen immer wieder différente Deutungen politischer
Ereignisse vorbringt. In einem Buch der Philosophinnengemeinschaft Diotima
schreibt Dominijanni, die feministische Kritik produziere laufend gleichsam
unerhörte und wirksame politische Formen und Praktiken. Diese sind wahrzunehmen,

statt in selbstgefällig-melancholischem Nihilismus zu ignorieren: «When

these forms are not taken into account, politics - both theory and praxis - demonstrates

not only a deafness but also a melancholic and nihilist grieving, which
is complacently happy to pause near the specters of what has ended rather than

opening up to what has been born.»28

Damit formuliert Dominijanni auch eine Kritik an einer «hegemonial gewordenen

(de)konstmktivistischen feministischen Theorie», der das genealogische Bewusst-

sein durch die Ausrichtung auf poststmkturalistische Vordenker abhandengekommen

ist.29 Dieser Einwand ist zentral. Ausgangspunkt differenzfeministischer
Subjekt- und Gesellschaftskritik war es ja genau, das Bewusstsein für eine weibliche

Genealogie zu entwickeln. Es versteht sich von selbst, dass dies nicht über eine

fixierte Theorie geschehen kann, sondern immer im lebendigen Austausch, wie
dies die Philosophin Manuela Fraire formuliert hat.30 In diesem Bestehen auf der

Praxis wird das «Primat der Relation offen bezeichnet».31

Das Primat der Relation anzunehmen, ist das Gegenteil von feministischer

Geschichtsvergessenheit und der Abgrenzung verschiedener feministischer
Generationen. In einem Gespräch erzählte uns Elisabeth Joris, wie sie als junge
autonome Feministin Ende der 1960er-Jahre das grossartige Gefühl haben konnte,
alles neu zu erfinden. Dieses Gefühl gründete auch in einer Abgrenzung von den

«bürgerlichen» Frauen der Generation vor ihr, die sich mit Petitionen und

Fackelumzügen für das Frauenstimmrecht eingesetzt hatten. Sie und ihre Mitstreiterinnen,

erzählte Joris, warfen diesen Frauen eine «Politik der kleinen Schritte» vor.
Sie Hessen also, um mit Dominijanni zu sprechen, die politischen Formen ihrer

Vorgängerinnen ausser Acht. Daraus zogen sie in jenen Momenten viel Kraft.
Sie verloren damit aber auch den Bezug zu einer feministischen Genealogie.
Dieser immer wieder von neuem sich ereignende Verlust macht die feministische

Revolte so prekär.32 Im differenzfeministischen Denken italienischer

Prägung wird aus diesem Grund die Wichtigkeit betont, die Praktiken und Erfindungen

von Frauen zu erkennen und auf einer symbolischen Ebene wirksam werden

zu lassen. Wirksamkeit ergibt sich dadurch, dass andere (hier zuallererst andere

Frauen) das erfolgte Denken, Sprechen und Handeln sehen und ihr Urteil dazu

152 abgeben - es also emst nehmen.



Steh Ii : Dame spielen statt Schach

Dafür müssen neu erfundene politische Formen aber überhaupt erst als solche

wahrgenommen werden können. Genau diese Wahrnehmungsleistung versuchten

wir in unserer Ausstellung zu vermitteln. Wir versuchten zu sagen: «Schaut

her, was diese Frauen gemacht haben. Ihr meint, ihr wisst, was es ist. Aber wisst
ihr es wirklich?»

Vielfaches Schweigen

Beim Publikum kam das durchaus an. Mit grossem Interesse, politischem
Verstand und emotionaler Offenheit wurde auf die Geschichten und Ideen reagiert.
Nicht so bei den Medien oder der Fachpresse. Der freundliche Reporter des

Regionalfernsehsenders Tele Z war der einzige Journalist im Raum Zürich, der sich

die Mühe nahm, mit uns über die Ausstellung zu sprechen.33 Für alle anderen

Medienschaffenden war die Ausstellung offenbar «no news».34 Der linken
Wochenzeitung mit Sitz in Zürich war sie nicht einmal einen Hinweis wert.
Dafür lassen sich bestimmt diverse Gründe anführen: Wir waren in Zürich, wo
immer (zu) viel läuft, Covid, Shutdown et cetera. Im Nachhinein finde ich es

jedoch bemerkenswert, dass unsere Ausstellung nicht diskutiert wurde. Mindestens

zum Teil verschwand sie im «doppelten Schweigen», das die Philosophin
Katrin Meyer in Bezug auf das Frauenstimmrecht untersucht hat. In ihrer Analyse

von Handbüchern, universitärer Einführungsliteratur und weiteren akademischen

Grundlagentexten zur schweizerischen Staatstheorie stellte sie fest, dass

die Einführung des Frauenstimmrechts nicht oder kaum erwähnt wurde, und dies

sowohl vor wie nach 1971.35

Meyer interpretiert dieses doppelte Schweigen so: Während das fehlende

Frauenstimmrecht vor 1971 nicht erwähnt wird, weil es einfach «normal» war
und also nicht der Rede wert, dass Frauen nicht abstimmen und sich zur Wahl
stellen konnten, wird es auch nach 1971 nicht erwähnt: Jetzt schienen sich plötzlich

alle schon immer im Klaren gewesen zu sein, dass auch Frauen mitbestimmen

sollten.

Die Geschichte des Frauenstimmrechts, wird damit vermittelt, ist unbedeutend

für die Entwicklung und damit auch für das Verständnis der Demokratie in der

Schweiz: Sowohl das fehlende wie das existierende Stimm- und Wahlrecht der

Frauen ist ohne Gewicht. Zwar wird das lange ausbleibende Stimm- und Wahlrecht

für Frauen einstimmig als Demokratiedefizit gewertet und sogar als

moralisches Unrecht. Aber gerade diese Einstimmigkeit führt dazu, dass das Thema

eigentlich nicht mehr der Rede wert scheint. Die formale Inklusion der Frauen

erscheint als offensichtliche und quasinatürliche Entwicklung, mit der sich

nichts substanziell geändert hat. In diesem liberalen Verständnis, schreibt Katrin 153



Debatte / Débat traverse 2023/3

La o où /oc 0

7u 4c '' 5c-

QmCA <*•'

2S f
"/M/ Q.2//-

VWX ouucù i<3£-

/ÎAA)<*<îi'ù/l

^y'UAM' £**J. A*X*)A**d< X"*>X

is. yÙ& JSiX!
~TUh*S Plluvhit

Abb. 2: Seite aus dem

Gästebuch der Ausstellung
«Was wollt ihr denn noch?
50 Jahre Frauenstimmrecht

in Zürich», Ausstellung

im Stadthaus Zürich,
4.6.-18.12.2021, kuratiert
von Lou-Salomé Heer und
Bettina Stehli.

Meyer, ist die Demokratie eine Art Suppentopf, neue Zutaten kommen dazu, an

der Struktur aber ändert das nichts.36

Im Rahmen unserer Ausstellung konnten wir dieses doppelte Schweigen
beobachten. Entweder war die Ausstellung nicht der Rede wert oder sie wurde in

ein Narrativ eingepasst, in dem das Neue der Politik von Frauen nicht erkennbar

wurde. Erstaunte uns das mediale Schweigen zu unserer Ausstellung nicht

eigentlich, überrascht es umso mehr, wenn es von feministischer Seite kommt.

«Kaum jemand wollte genauer wissen ...» - stimmt das denn?

So schreibt auch Regula Ludi, 2021 sei nichts Interessantes passiert, nichts

Neues zu hören gewesen. «1971 wurde als Erfolgsgeschichte gefeiert», so Ludi,
«[...] landaus, landein [war] der Topos zu hören, dass die Schweiz 1971 endlich
die eigentliche, die wahre Demokratie verwirklicht habe. Kaum jemand wollte

genauer wissen, was denn unter dieser <wahren> oder eigentlichem Demokratie

zu verstehen sei. [...] 2021 hätte der Moment sein können, solche Fragen
aufzuwerfen. Dieser Moment wurde verpasst.»37

In eine ähnliche Richtung geht ein Beitrag der Geschlechterforscherinnen An-
154 drea Maihofer, Joana Burkart und Sophie Bürgi, die in ihrer Analyse von Arti-



Stehli: Dame spielen statt Schach

Abb. 3: Dies sei «kein Heft
zum Feiern, sondern vor
allem eines, um Forderungen

zu stellen», so erklärte
annabelle den Entscheid,
nicht wie üblich ein Model
aufdas Cover zu setzen,
sondern einen deutlichen Protest.

(annabelle 1 [2021], Illustration:

David Nydeggerfür
annabelle)

kein aus den Mainstreammedien über 2021 zum Schluss kamen, es habe «keine

vertiefte Auseinandersetzung darüber stattgefunden], dass die wiederholte

Verweigerung des Frauenstimmrechts historisches Unrecht war». Stattdessen, so die

Autorinnen, überwog das «Bedürfnis nach positiver Selbstinszenierung». Eine

kritische Erinnerungspolitik fehlte, die Möglichkeit, eine «andere, neue
Geschichte der Schweiz zu erzählen», wurde verpasst.38 Den grössten Teil dieses

Beitrags macht die Besprechung von Artikeln aus Weltwoche und Nebelspalter

aus, die, nicht sehr überraschend, keine kritische Erinnerungspolitik im feministischen

Sinn betrieben. Überraschend ist hingegen, dass die Autorinnen nicht die

annabelle, die älteste Frauenzeitschrift der Schweiz, als Beispiel für ein
Mainstreammedium gewählt haben.

Im Januar 2021 erschien annabelle nämlich als Spezialausgabe zum
Frauenstimmrechtsjubiläum - mit einem Protestplakat als Cover. «JA - UND JETZT?»
stand da und: «50 Jahre Frauenstimmrecht. Warum wir fordern statt feiern.» Im
Editorial fragte die Chefredaktorin Jacqueline Krause-Blouin: «Was gibt es da zu

feiern?» 2021 beschrieb sie als das «wohl zweifelhafteste Jubiläum dieses Landes

überhaupt», als «fragwürdigen <Freudentag>». Ja, es sei schlicht ein «Skandal»,

überhaupt zu feiern, denn die Bedingung einer «richtigen Demokratie

[...], nämlich die Gleichberechtigung seiner Bürgerinnen und Bürger», sei noch

immer nicht erfüllt, müsse weiterhin eingefordert werden.39

50 JAHRE
frauenstimmrecht
Warum wir Fordern

statt feiern



Debatte / Débat traverse 2023/3

Bezüglich Auflagenstärke ist annabelle mit der Weltwoche durchaus vergleichbar

und gehört mit ihrer Reichweite sogar eher zum Schweizer Mainstream.40

Wenn also hier quasi zum Auftakt von 2021 von der Schweiz als «vermeintlich»
ältester Demokratie gesprochen und gleich eine «Initiative zur Abschaffung des

Geschlechts» gefordert wird, trifft es nicht zu, dass in den Schweizer
Mainstreammedien demokratiekritische Fragen nicht gestellt wurden, historisches

Unrecht nicht benannt wurde. Das Gegenteil ist der Fall.
Dass 2021 kein Jubeljahr war, war also durchaus auch Mainstreammeinung, so

sehr, dass wir in unserer Ausstellung regelrecht darauf bestehen mussten, die

Erfolge und rechtlichen Verbesserungen auch zu feiern. Dieses Feiern bedeutete für
uns auch eine Vermittlung von wichtigem politischem Wissen: Wie waren denn

diese Verbesserungen überhaupt zustande gekommen? Eben nicht nur durch

einen «Gnadenakt des Souveräns»,41 sondern auch durch konkrete Frauen, die

an konkreten Orten konkrete Pläne machten und diese auch durchsetzten: zum

Beispiel die Freisinnige Lili Nabholz und die Sozialdemokratin Gret Haller, die

die für Frauen so wichtigen Änderungen in der zehnten AHV-Revision zusammen

am Couchtisch entwarfen, das sogenannte Splitting (ein vom Zivilstand
unabhängiger Rentenanspruch) sowie Erziehungs- und Betreuungsgutschriften. Es

passiert eben nicht aus Zufall.42

's Mami isch im Gmeindrat

Im letzten Kapitel ihres Textes beschreibt Regula Ludi die ausgeprägte
gesellschaftliche Selbstorganisation in der Schweiz als Teil oder eher Basis des Problems.

Es seien nämlich genau diese demokratischen Alltagspraktiken, welche die

strukturelle Verbindung von «Selbstbestimmung, Mannsein und Verbrüderung»

zu einer Normalität machen, die in Fleisch und Blut übergehe. Die Mitarbeit in
der Gemeinde verliert in Ludis Interpretation jegliche Möglichkeit, etwas mitzu-

gestalten, sich schöpferisch einzubringen. Sie dient lediglich der politischen
Sozialisation in die «männliche Herrschaft».43

Als ich dies las, musste ich an meine Mutter denken, die 1986 33-jährig als erste

Frau in 8904 Aesch für die FDP in den Gemeinderat gewählt wurde. Aesch, wo
ich aufgewachsen bin, war damals ein Bauerndorf, die Dorfpolitik fest in den

Händen der SVP. Diese hatte, so meine Mutter, «schaurig Mühe mit der FDP,
noch mehr Mühe mit einer Frau und noch viel mehr Mühe mit einer Frau <vom

Hügel obenabe>» (auf dem Hügel standen die grösseren Einfamilienhäuser des

Dorfes). Für mich und meine Geschwister war die politisierende Mutter eine

Selbstverständlichkeit; seit wir uns erinnern konnten, war sie an einem Abend in
156 der Woche «an einer Sitzung».



Stehli: Dame spielen statt Schach

Die erste grössere Aktion meiner Mutter als Gemeinderätin war eine dorfweite

«Bachputzete». Zu diesem sensationellen Anlass wurde die gesamte Primarschule

Aesch verschiedenen Bachabschnitten zugeteilt, um allen Abfall aus

dem Bachlauf zu holen. Dank der neu gewählten Gemeinderätin Barbara Stehli

machte sich das Dorf an die wahrscheinlich erste Umweltaktion seiner

Geschichte, denn das waren die 1980er-Jahre und Umweltschutz war für uns ein

grosses Thema. Und mittendrin stand meine Mutter in Jeans-Overall und
Gummistiefeln im Bach und hievte ein Velo über die Böschung.
Meine Mutter hatte einen Gegner im Gemeinderat, der im ganzen Dorf schlecht

über sie redete: «Die kann das doch nicht.» Er nahm extra an der Bachputzete

teil, um sich davon zu überzeugen, vielleicht auch aus heimlicher Faszination.

Als er meine Mutter im Bach in Aktion sah, hat es ihm die Sprache verschlagen.
Das hat mir vor einigen Jahren eine Nachbarin erzählt.

Die Geschichte geht noch weiter: Am Abend lud meine Mutter ihre Gruppe

spontan zu Spaghetti ein. Zum Dessert machte sie noch rasch einen Zabaglione,
schlug mithilfe der Nachbarin ein Ei ums andere in den Topf, die Männer am
Tisch scharf im Blick. Der kritische Gemeinderat hat meine Mutter ab diesem

Moment nur noch in den höchsten Tönen gelobt, sie konnte nichts mehr falsch

machen, so die Nachbarin.

Diese Geschichte könnte man nun auf verschiedene Arten interpretieren. Aha,
könnte man sagen, die politisierende Frau muss sich immer doppelt beweisen, als

Politikerin und als Frau. Sie muss also nach dem politischen Einsatz schnell nach

Hause rennen und gleich noch kochen, um den Respekt der Männer zu gewinnen.
Damit unterwirft sie sich den patriarchalen Strukturen und dient als kleines Rädchen

im Getriebe dem «Eingewöhnen in die Ausübung der Souveränität», wie

Ludi in ihrem Text schreibt.44 Das ist sicher nicht nur unwahr - und zugleich tut
diese Interpretation etwas, sie entwertet. Und wenn Interpretationen auch eine

Arbeit am Symbolischen sind, dann frage ich mich: Wem oder was dient diese

Geschichte der Ohnmacht, der heillosen Verstrickung, der Ausweglosigkeit? Ausserdem:

Meine Mutter selbst würde die Geschehnisse nie so interpretieren. Und wie
könnte ich sie darin ignorieren?
Für mich spricht aus dieser Geschichte auch eine grosse Lust und eine Uner-

schrockenheit. Meine Mutter wird als junge Frau zur ersten Gemeinderätin eines

Bauerndorfes gewählt und hat nicht das Gefühl, sie müsse politisieren wie die

Männer. Die Bachputzete spricht auch von einem eigenen Zugang zur Politik,
von einer eigenen Vorstellung, was denn Politik sein soll. Zum Beispiel einen

Bach putzen. Zum Beispiel alle Schulkinder darin einbeziehen. Zum Beispiel
danach noch zu Hause miteinander essen.

Was machen feministische Theorien mit uns und der Welt, wenn sie diese

Bedeutungsebene nicht zulassen?



Debatte / Débat traverse 2023/3

Aber eben auch - zum Schluss

Frauengeschichte dieser Art geht verloren, wenn ich mit dem feministischen

Kampfjet in Überschallgeschwindigkeit über die Männerdemokratie Schweiz

brettere. Ich kann die 700-Jahr-Eidgenossenschaftsfeier 1991 wie Ludi völlig
berechtigt als «kläglich gescheiterte[s]» Jubiläum beschreiben und weiterdonnern.45

Aber ich will eben auch die Geschichte erzählen, dass ausgerechnet dieses

Jubiläum es meiner Freundin mit der BBC-hörenden Mutter ermöglichte,
gemeinsam mit der Künstlerin Agnes Barmettier in einem städtischen Wettbewerb

das Projekt für einen Labyrinthplatz einzureichen: ein von Frauen initiierter und

verwalteter Frauenplatz als öffentliches Forum, wie es in der Eingabe hiess.

Als dem Projekt 100 000 Franken zugesprochen wurden, ging Rosmarie Schmid

zur Schriftstellerin Mariella Mehr, welche die Feierlichkeiten vehement kritisiert
hatte. «Was will man hier feiern?», hatte sie öffentlich gefragt: «Diesen wunderbaren

Staat, der uns Kinder den Familien entrissen hat?»

«Mariella, sollen wir dieses Geld nehmen?», fragte Rosmarie Schmid ihre

Freundin. Und diese sagte: «Das ist doch klar. Wenn ihr dieses Geld nicht nehmt,
dann könnt ihr in der Schweiz nie mehr politisch sanktioniert ein Labyrinth
machen.»46 Der Labyrinthgarten wurde geschaffen, ein heute noch bestehender

öffentlicher Frauenplatz mitten in der Stadt Zürich, wo feministisch gedacht und

gehandelt wird.
Diesen Spuren gilt es zu folgen, statt sie mit dem monolithischen Bild der
«Männerdemokratie» zum Verschwinden zu bringen. Sonst bleibt auch völlig abstrakt,

was eine mögliche Zukunft nach der jetzigen Demokratie wäre. Nicht nur, weil
es im Text von Regula Ludi bezüglich der «paritätischen Partizipation» (Fraser)

bei einem Hinweis bleibt. Sondern auch, weil die Menschen, die partizipieren
sollten, im Text auf merkwürdige Weise abwesend sind. Männer sind alle
Feuerwehrmänner um den Stammtisch am Schützenfest. Frauen bleiben - ausser als

kritische Historikerinnen - im Text unsichtbar, als seien sie gar nicht Teil dieser

Geschichte und Gegenwart.
Ihre Geschichten passier(t)en, ob sie beachtet werden oder nicht. Ich will sie aber

beachten und erzählen - weil sie wichtig sind. Weil sie politisches Wissen enthalten,

das notwendig ist. Weil sie einfache Narrative auflösen. Weil sie das zeigen,

was die Mailänderinnen den «WillenZuSiegen» nennen: «auf der Welt bestehen

und vom FrauSein nichts aufgeben: Gefühle, Wünsche, Beweggründe,
Verhaltensweisen, Massstäbe zu haben, die nicht der Männlichkeit gehorchen, die noch

immer in der Gesellschaft vorherrscht und sie bis in ihre freiesten Ausdruckformen

regiert».47

Auf dem Schachbrett der Macht lässt sich auch nach anderen Regeln spielen,
158 nämlich nach den Regeln des Damespiels. Darauf hat die Philosophin Chiara



Stehli: Dame spielen statt Schach

Zamboni hingewiesen. Die Schachspielenden sind in ihrer Beweglichkeit
eingeschränkt, je nach Funktion haben sie nur eine Möglichkeit, zu agieren, ihr
Verhältnis untereinander ist instrumenteil und hierarchisch. Die Damespielenden

orientieren sich an den Beziehungen untereinander, stellen damit die
Machtstrukturen infrage. In dieser nichthierarchischen, beweglichen Bezüglichkeit
bringen sie Differenz zur Geltung und bewahren sich, wie Catrin Dingler mit
Zamboni sagt, «eine Liebe zur Welt» im arendtschen Sinn, eine «Fähigkeit zur

Gestaltung und Veränderung der gemeinsamen Welt».48

Dass das keine einfache Aufgabe ist, ist klar. Nicht zu jeder Zeit kann eine sie

vollbringen - das muss sie aber auch nicht. Die Arbeit, die wir hier tun, ist eben

«nie genug». «Zum Glück», ergänzt die Historikerin Lou-Salomé Heer. Sie ist
nie fertig, wir können immer weitermachen. Wir können es uns einfach nicht

leisten, uns darin gegenseitig zu ignorieren.

Anmerkungen

1 Ich danke Patricia Purtschert, Fabienne Amiinger, Corinne Rufli und Lou-Salomé Heer für die

Ermunterung zu diesem Text und letzteren drei für die täglichen Schreibstunden und die

Unterstützung in alle Richtungen. Ohne diesen Austausch wäre der Text nicht entstanden. Ginger
Hobi-Ragaz und Manuela Di Franco danke ich für die Begleitung.

2 www.fraum.ch/sie-zum-beispiel-2 (29. 6. 2023).
3 Regula Ludi, «Fünfzig Jahre Willkommenskultur in der Männerdemokratie (1971-2021).

Gedanken zu einem merkwürdigen Jubiläum», traverse 1 (2022), 147-162, hier 160.

4 Ebd., 149.

5 Ebd., 148.

6 Ebd., 152.

7 Ebd., 160.

8 Ebd.
9 Ebd., 147.

10 «Noch gibt es zum Glück kein Musical <Marsch nach Bern>, und das möge auch so bleiben»,
schreibt Ludi ebd., 147. Aber wieso eigentlich kein Musical? Patti Basler in der Rolle von Emilie

Lieberherr, die berühmte Rede zum Mitsingen!
11 Ebd., 147.

12 «Was wollt ihr denn noch? 50 Jahre Frauenstimmrecht in Zürich», Ausstellung im Stadthaus

Zürich, 4. 6.-18. 12. 2021, kuratiert von Lou-Salomé Heer und Bettina Stehli, www.historike-
rin.ch/was-wollt-ihr-denn-noch-ausstellung (7. 7. 2023).

13 Ludi (wie Anm. 3), 159.

14 Ebd., 153.

15 Catrin Dingler, Der Schnitt. Zur Geschichte der Bildung weiblicher Subjektivität. Frankfurt am
Main 2019, 360.

16 Caroline Arni, «Nichts versprochen, alles erkämpft», in Denise Schmid (Hg.), Jeder Frau ihre
Stimme. 50 Jahre Schweizer Frauengeschichte 1971-2021 .Zürich 2021,9-20, hier 10.

17 Ginger Hobi-Ragaz, herstorycollectors, «Erst 50 Jahre Stimm- und Wahlrecht für Frauen! Wie
konnte das passieren? Und was wurde seither erreicht? Ein Gespräch mit der Historikerin
Elisabeth Joris», Video 6:00 Min., 2021, www.youtube.com/watch?v=V_5dO01ONyU&t=7s
(20.5.2023).



Debatte / Débat traverse 2023/3

18 Das «Manifest der Ausländerinnen» (1975) fordert - immer noch gültig - Mitsprache und Mit¬

gestaltung in allen Lebensbereichen. Vgl. Sarah Baumann, ...und es kamen auch Frauen.

Engagement italienischer Migrantinnen in Politik und Gesellschaft der Nachkriegsschweiz,
Zürich 2014.

19 Zoé Kergomard, «Hat 1971 die schweizerische Demokratie gewonnen? Impressionen zum Ju¬

biläumsjahr 50 Jahre Frauenstimmrecht», Widerspruch. Beiträge zu sozialistischer Politik 78

(2022), 145-152, hier 149.

20 Was wollt ihr denn noch (wie Anm. 12).
21 Simona Isler, «Les femmes: la clé vers une historié critique», Panel-Beitrag Gosteli-Gesprä-

che, unveröffentlichtes Manuskript, Bern, 19. 8. 2022.
22 Caroline Arni, «Nie genug. Das Problem mit der Frauengeschichte», Keynote Gosteli-Gesprä-

che, unveröffentlichtes Manuskript, Bern, 19. 8. 2022, 9.

23 Ebd., 10 f.
24 Ebd., 11.

25 Dingler (wie Anm. 15), 360.
26 Ludi (wie Anm. 3), 306.

27 Dingler (wie Anm. 15), 360.
28 Ida Dominijanni, «The Undecidable Imprint», in Cesare Casarino, Andrea Righi (Hg.), Another

Mother. Diotima and the Symbolic Order ofItalian Feminism, Minneapolis 2018,211-234,
hier 226.

29 Dingler (wie Anm. 15), 406.
30 Ebd., 410.
31 Ebd., 408.
32 Ebd., 413.
33 www.telez.ch/tele-z-aktuell-beitrag-04-06-2021-bl_25557 (17. 5. 2023)
34 Kergomard (wie Anm. 19), 145.

35 Katrin Meyer, «Tracing the Violence of Hegemonic Silence. The (Non-)Representation of
Women's Suffrage in Theories on Swiss Democracy since 1971» in Dominique Grisard, Janine

Dahinden, Annelise Erismann (Hg.), Tracing the Violence ofHegemonic Silence. The (Non-)

Representation of Women's Suffrage in Theories on Swiss Democracy since 1971, Zürich 2022,
81-98.

36 Ebd., 92.

37 Ludi (wie Anm. 3), 147 f.
38 Sophie Bürgi, Joana Burkart, Andrea Maihofer, «Wie Unrecht (nicht) erinnert wird», Wider¬

spruch. Beiträge zu sozialistischer Politik 79 (2022), 41—49, hier 41.

39 Jacqueline Krause-Blouin, «Was gibt es da zu feiern?», annabelle 1 (2021), 3.

40 WEMF AG für Werbemedienforschung, «Auflagenbulletin 2022», 1.9. 2022, https://wemf.ch/
de/news/publikation-beglaubigte-auflagen (11.7. 2023)

41 Ludi (wie Anm. 3), 148.

42 Eine Anspielung auf: Libreria delle donne di Milano, Das Patriarchat ist zu Ende. Es ist pas¬

siert - nicht aus Zufall, Ubersetzt von Traudel Sattler, Rüsselsheim 1996.

43 Ebd., 156 f.
44 Ebd., 157.

45 Ebd., 147.

46 Rosmarie Schmid, 17. 5. 2023.
47 Libreria delle donne di Milano, «Grünes Sottosopra», in Angelika Dickmann, Gisela Jürgens

(Hg.),frauen - lehren, Rüsselsheim 1996,45-66, hier 57.

48 Dingler (wie Anm. 15), 428 f.

160


	Dame spielen statt Schach : weitere Gedanken zu einem merkwürdigen Jubiläum

