Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 30 (2023)

Heft: 3: Das Material der Public History = Le matériel dans I'histoire publique
Artikel: Rivesaltes 1939-2015 : "Avoir un lieu, c'est avoir eu lieu"?

Autor: Rodriguez, Mari Carmen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1050066

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1050066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rivesaltes 1939-2015

«Avoir un lieu, c’est avoir eu lieu»?

Mari Carmen Rodriguez

Dans les Pyrénées orientales, prés de la frontiere franco-espagnole, le site de
Rivesaltes, ayant hébergé 1’ancien camp militaire Joffre' inauguré en 1939, est
un lieu de médiation qui se déploie sous la forme d’une triple matérialité: celle
des traces de I’imposant camp de 300 hectares, celle de ses monolithes érigés au
bord de la route départementale et celle de son mémorial, inauguré en 2015, au
cceur du dispositif d’internement. Celles-ci offrent au visiteur des traces de 1’his-
toire traumatique matérielle et immatérielle du XX°® siécle, subie par les 60 000
personnes considérées comme «indésirables» par 1’Etat frangais, déplacées de
force a la suite de conflits armés et de guerres de décolonisation.

L’ensemble s’inscrit pleinement dans le domaine de la public history, telle que
définie premierement par Robert Kelley en 1975, a savoir un terrain de pratique
des historiens et une méthode historique en dehors de la sphére académique.? La
volonté de visibiliser, de remémorer et de revendiquer 1’histoire vécue par les in-
ternés dans ce lieu, par la patrimonialisation de ses vestiges, par la création de
monuments en mémoire des victimes et par la réalisation d’un centre muséal,
constituent autant d’étapes, qui en font un sujet d’histoire publique, reconnectant
les champs scientifique et public de I’histoire.

En outre, le cas de Rivesaltes peut étre un objet d’étude a envisager sous I’angle
de la public history, car il constitue un observatoire du point de vue de la «mé-
morialisation» et de la «muséohistoire». Cet article se propose de montrer ces
deux enjeux heuristiques. Notre réflexion se présente en quatre étapes: I’histoire
du lieu, la matérialité des traces, celle de la «xmémorialisation» et celle de la mu-
séalisation.

Histoire du lieu

Situé sur une vaste étendue de garrigue, le terrain est repéré au cours de 1’entre-
deux-guerres pour y pratiquer des exercices d’entrainement militaires et héber-
ger les soldats en mission, menant a la construction d’un camp, a la fin des an-
nées 1930.

61



62

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

La fonction du camp Joffre est cependant rapidement élargie a 1’internement
d’individus que 1’Etat francais veut mettre & 1’écart de sa population autochtone.
Il est question de canaliser ’afflux de réfugiés, per¢cus comme une menace pour
une société touchée par le chémage, I’insécurité et I’arrivée de migrants.? Le pro-
cessus s’accélére apres 1’ Anschluss, au printemps 1938, suivi d’une radicalisa-
tion préventive du controle policier des étrangers cherchant refuge en France.* La
loi du 12 novembre 1938 prévoit d’interner les personnes susceptibles de repré-
senter un danger potentiel pour le pays, en vertu du décret sur 1’internement ad-
ministratif des étrangers «indésirables».> Comme le rappelle Denis Peschanski,
cette loi (qui sera abrogée en mars 1946) «autorise I’enfermement de personnes
n’ayant pas commis de délits, donc ne pouvant pas relever d’une procédure judi-
ciaire, mais que 1’on souhaite mettre a 1’écart de la société. L’internement se fait
sur seule décision du préfet ou du ministre de I’Intérieur.»®

Le camp, encore inachevé, héberge ainsi dés 1939 de petits groupes d’indigénes
coloniaux en transit ainsi que des combattants et des familles de Républicains
espagnols fuyant les avancées franquistes. Ces derniers sont le premier grand
contingent d’internés a Rivesaltes. Aux arrivants de janvier et début février 1939,
estimés a plus de 172 500, s’ajoutent 450 000 autres personnes qui traversent
les Pyrénées apres 1’occupation de la Catalogne, en février.” Ils sont placés dans
des camps improvisés, a méme le sable, sur les plages d’Argeles-sur-Mer ou
Saint-Cyprien notamment, caractérisés par un cruel manque d’hygiéne, de pro-
tection, de soins et d’alimentation. Ces espaces cohabitent avec d’autres struc-
tures de concentration comme Rivesaltes, ou les réfugiés eux-mémes contribuent
a construire de nouvelles baraques. Au choc physique des circonstances de cet
internement s’ajoute I’humiliation ressentie par ces premiers combattants anti-
fascistes par cette mise a 1’écart brutale de la part de la France, se disant amie de
I’Espagne républicaine.® La population locale, elle-méme, est hostile.

Au cours de la Seconde Guerre mondiale, d’autres étrangers «indésirables»
viennent se joindre aux internés de Rivesaltes. Outre les prisonniers de guerre,
les principaux groupes d’arrivants sont les familles tsiganes et juives, victimes
de discrimination raciale.

Les Tsiganes sont considérés comme «indésirables» et décrétés de «nationalité
indéterminée» bien que de nationalité francgaise.’ Internés par I’ Allemagne nazie
des 1938, ils le sont aussi par la France de Vichy dés 1940.'° Les Tsiganes sont
pres de 1500 a transiter par Rivesaltes, ce qui en fait le camp le plus important
dans I’histoire de la persécution des Tsiganes en zone sud.'

Quant aux Juifs arrivant en France pour fuir les régions sous tutelle nazie, ils
sont internés au méme titre que les autres groupes déja présents a Rivesaltes, en
particulier les personnes sans ressources, considérées comme une charge pour
I’économie nationale.'? Aprés 1’occupation du pays par les troupes nazies, en



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

application de la politique antisémite de Vichy, Rivesaltes fonctionne en tant
que camp de concentration des familles, puis, a partir de la fin de 1’été 1942,
devient le centre de rassemblement des Israélites du sud de la France, en tran-
sit vers la déportation, suscitant I’émoi de la population locale. Sur les quelque
7000 juifs internés a Rivesaltes entre aoiit et novembre 1942, 2289 hommes,
femmes et enfants partent en neuf convois du 11 aofit au 20 octobre 1942."
Mais plus de la moitié échapperont a ces départs, grace aux évasions et a leur
sauvetage par des ceuvres d’assistance mais aussi a Paul Corazzi, le représen-
tant du préfet. Deés le 22 novembre 1942, soit une dizaine de jours apres 1’oc-
cupation de la zone sud, les troupes d’occupation allemandes vident le camp
pour le rendre a sa vocation premicre, celle d’une caserne pour les troupes
concourant 2 la défense des cotes. A la fin du mois de novembre 1942, le camp
de Rivesaltes est fermé.!*

En moins de deux ans, 17 500 personnes auront été internées a Rivesaltes, dont
53 % d’Espagnols, 40 % de Juifs étrangers et 7 % de Tsiganes frangais.'

Avec les défaites de I’ Axe, des troupes allemandes, italiennes et de Russes blancs
séjournent en transit 2 Rivesaltes. A la Libération, avec ’épuration, le camp
Joffre devient un centre de séjour surveillé pour les personnes suspectées de col-
laboration (1944—-1945) et les prisonniers de guerre de I’ Axe (1944-1948). On y
trouve des Allemands, des Autrichiens, des Italiens et des Hongrois, mais aussi
des Espagnols et des Soviétiques.'®

Depuis les années 1950, la guerre d’Algérie marque son empreinte dans 1’his-
toire de Rivesaltes. Dans un premier temps, des troupes et du matériel militaire
en direction de 1’ Afrique du Nord francgaise transitent par le camp Joffre. Entre
janvier et mai 1962, quatre ilots (blocs) sont transformés en centre pénitentiaire
ou sont enfermés des nationalistes algériens du Front de Libération nationale.
Puis, en septembre 1962, quelques mois apres la signature des accords d’Evian,
les anciens supplétifs de I’armée frangaise en Algérie, dont ceux que 1’on appelle
les harkis, y sont internés. Ceux qui ont pu quitter 1’ Algérie avec leur famille s’y
retrouvent, soit pres de 10 000 personnes. Face a I’affluence et au délabrement
des baraques en dur, les familles logent d’abord sous des tentes militaires, dans
une grande précarité. Avec le déplacement des familles dans les baraques, la vie
s’organise progressivement, mais I’intégration des anciens supplétifs et de leurs
proches est difficile. Rejetés par 1’ Algérie indépendante et donc par une part de
I’opinion francaise, mais aussi par ceux qui les bannissent comme arabes, ils sont
longtemps laissés pour compte par le Gouvernement frangais.!” Les conditions
de vie des internés sont si désastreuses qu’aucun civil non autorisé ni aucun jour-
naliste ne peut pénétrer dans le camp. Selon Jean Oli€, «Rivesaltes est a I'image
du monde ou nous vivons, violent et inhumain. Ce spectacle ne provoque pas
I’indignation qu’il mériterait, tant I’'idée du monde concentrationnaire est passée

63



64

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

dans les normes. En résumé, Rivesaltes n’aurait jamais dii exister. Cette situation
est indigne de la France [...].»'®

Le camp de relégation de Rivesaltes ferme officiellement en décembre 1964
apres le passage de pres de 21 000 harkis et leur famille, mais en réalité, il conti-
nue a servir. En 1964 et 1965, c’est le tour des rapatriements post-coloniaux,
avec des militaires d’origine guinéenne engagés au service de la France, et de
leur famille, ainsi que des combattants Nord-Vietnamiens venus d’Indochine
frangaise.'”

Entre 1986 et 2007, le camp devient un centre de rétention administrative pour
immigrés clandestins, recevant un nombre important d’entrées qui lui vaut de fi-
gurer parmi les plus grands en France. Ces internés sont finalement transférés en
novembre 2007, car le site de Rivesaltes doit étre réaménagé pour accueillir la
nouvelle structure muséographique.?

Il s’agit de la derniére requalification du lieu obtenue aprés une décennie de lutte
d’individus en faveur de la sauvegarde, de la reconnaissance et de la médiation
de son patrimoine mémoriel, issu de la complexe stratification de passages. Nous
présentons ci-apres les étapes de cet effort collectif, mettant en jeu la matérialité
de I’histoire et la public history.

La matérialité des traces

I1 convient premiérement de souligner qu’au-dela des différences qui marquent
la temporalité de ces internements successifs au camp Joffre, comme 1’identité,
la cause, I’expérience et la destination postérieure de tous ceux qui y ont vécu, la
matérialité du lieu les relie.

Or, sur cette vaste étendue a I’écart de la ville, les traces de ce palimpseste trau-
matique sont abondantes. Les éléments matériels restants tels qu’une fagade de
baraquement portant encore l’inscription murale qui désignait sa fonction de
bureau de la Croix-Rouge (Fig. 1), des murs intérieurs décorés par les internés
(Fig. 2), des objets et des éclats de constructions jonchant le sol (Fig. 3), rendent
visibles, dans 1’espace public, les traces de groupes mis en marge de la société
par ’Etat francais:

«A Rivesaltes, ol des dizaines de milliers d’«étrangers indésirables» et de per-
sonnes déplacées — Espagnols, Juifs, Tsiganes, Harkis — ont été enfermés, les ba-
raques sont toujours debout, chancelantes et terriblement insalubres... A Drancy
ou aux Milles, I’émotion vient de ce qu’on sait du site plutdét que du site lui-
méme; Rivesaltes a ceci de singulier que le lieu parle de lui-méme.»?

Si nous ne pouvons souscrire a 1’idée que «le lieu parle de lui-méme», force est
de constater que la puissance du site de Rivesaltes commence par la matérialité



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

Fig. 1 a 3: traces matérielles du
camp Joffre, 2015. (MCR)

65



66

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

du paysage faite de restes a perte de vue. Elle constitue, pour la population locale
et le visiteur, le premier contact de taille avec le passé du lieu.

En outre, ces traces en déshérence du camp Joffre divisent. D une part, elles sus-
citent une volonté de sauvegarde et de valorisation par les acteurs associatifs,
politiques et académiques défendant le souvenir des victimes internées. D’autre
part, elles génerent le rejet d’habitants qui auraient préféré les détruire et obtenir
la relégation de ces multiples mémoires traumatiques. Pour ces derniers, apres
les internés, ce sont les traces qui sont devenues «indésirables»...

Au cours de la derniére décennie du XX° siécle, cependant, le processus fonda-
teur de patrimonialisation connait une avancée qui constitue une premicre étape
de médiation. L’année 1997 apporte deux éléments accélérateurs. D’une part, la
menace de destruction des ruines du camp se fait pressante et, d’autre part, la dé-
couverte fortuite d’archives concernant les internés juifs et leur déportation, dans
une déchetterie de Perpignan, déclenche I’indignation dans la région et le soutien
de la figure de proue de la dénonciation des crimes antisémites, Serge Klarsfeld.
Celui-ci active son réseau, ce qui permet a un certain nombre de personnes des
champs politiques local et national, mémoriel et culturel, de 1’enseignement et
de la recherche historique de trouver un soutien public a leur mobilisation contre
la disparition des traces.

Une pétition nationale est lancée par Simone Veil, Claude Simon, Edgar Morin et
de nombreux autres signataires, Pour la mémoire vivante du camp de Rivesaltes.
Elle accompagne le processus de classement d’une partie de I’ancien camp, I’ilot
de baraquements F, comme Monument historique en 2000, lancé par le président
du Conseil général des Pyrénées-Orientales, Christian Bourquin. Les traces de
ce passé traumatique entrent ainsi officiellement dans I’histoire de la région et
de I’Etat-Nation.

La protection de cette matérialité résiduelle lui confere désormais une valeur re-
connue de document historique. Elle est destinée a faire partie du dispositif de
médiation muséale du site. Les restes muséifiés entrent ainsi dans la catégorie de
ruines qui, selon Gérard Wajcman sont 1’objet par excellence du XX° siecle pro-
duit par 1’humanité.??

Mais avant d’aborder la requalification muséographique du lieu, il convient
d’éclairer I’étape de «mémorialisation» a 1’origine des monuments érigés par les
groupes luttant contre 1’oubli, sous ’angle des memory studies.



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

Fig. 4: Monolithes au bord du site de Rivesaltes, 2015. (MCR)

La matérialité de la «amémorialisation»

Selon I’anthropologue Katherine Hite, la «mémorialisation» consiste a rendre
visible un passé oublié ou occulté et a lui redonner de la signifiance dans I'es-
pace public, par des monuments ou des contre-monuments et des rituels remé-
moratifs.?

Dans le cas du camp Joffre, il s’agit d’exposer publiquement une histoire du lieu,
qui tienne compte d’une autre réalité, celle des vaincus et des exclus, qui n’ont
pas eu I’honneur de figurer sur les monuments aux morts tombés pour la patrie,
tronant au ceeur des villes ou de leur cimetiere. Comme 1’a analysé 1’historien
Ricard Vinyes, il s agit de revendiquer une contre-mémoire d’Etat, amenant 2 re-
qualifier I’espace traumatique en tant qu’agora, favorable au travail d’histoire et
de mémoire, a I’information critique de chaque citoyen et au débat public a la lu-
miére d’une autre signification du site en question.**

A Rivesaltes, cette mémorialisation s’est matérialisée sous forme de monolithes en
bordure de la route qui longe les traces du camp (Fig. 4), évoquant le souvenir des
internés, souvenir qui a été relégué comme eux, du cadre national. Les steles té-
moignent du combat des associations de victimes partageant la quéte de reconnais-
sance publique d’un passé vécu en ce site, ainsi que d’assomption officielle de cette
part d’ombre de 1’histoire de la France. A Iunité du lieu, qui lie les personnes qui
se sont succédé dans le camp, s’ajoute celle de I’'immatérialité de la blessure pro-
voquée par la mise a I’écart de la société francaise dans des conditions mortiferes.
Pour ceux qui ont milité pour que la mémoire des internés ne tombe pas dans

67



68

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

I’oubli, cet ensemble constitue un espace matériel de reconnaissance et de trans-
mission, faisant écho a la réflexion de Gérard Wajcman, «avoir un lieu, c’est
avoir eu lieu» .»

Cependant, il convient de nuancer cette unité entre les groupes ayant apposé
ces marqueurs publics réparant la déshérence mémorielle, car les monolithes ne
peuvent prétendre répondre complétement a la reconnaissance de I’expérience des
disparus et des anciens internés. S’ils ont un effet cathartique pour leurs descen-
dants et leurs représentants, ils restent assignés au sens conféré a leur vécu par leurs
porte-paroles, comme 1’a postulé I’historien Reinhart Koselleck, dans son article
sur ’expérience publique de I’histoire en 1979 déja: «Le sens que les morts ont pu
trouver a leur mort échappe a toute expérience. [...] Les morts sont censés avoir dé-
fendu la cause qu’entendent défendre les survivants qui fondent le monument [...]
il n’appartient plus aux morts d’en décider.»?® Les inscriptions sur les monolithes, a
Rivesaltes, attestent de la divergence des mobilisations qui ont mené a ces signali-
sations de mémoire. Elles ont ét¢ communautaires et a la généalogie distincte. Elles
ont également dépendu de I’influence des porte-voix dont bénéficiait déja le groupe
de victimes, au présent, car il est nécessaire, pour briser le silence et requalifier
I’histoire du camp, que I’appel soit entendu localement et nationalement.

Ainsi, l'initiative de 1’association des Fils et Filles des Déportés juifs de France,
soutenue par Serge Klarsfeld, reconnu pour ses combats contre les criminels de
guerre nazis, lui-méme auteur en 1978 d’une liste des juifs du camp de Rivesaltes
déportés ou décédés, aboutit a 1’érection du premier monolithe le 16 janvier 1994.
Klarsfeld est un acteur clé du combat mémoriel de la communauté juive, en tant
que président national des Fils et Filles des Déportés juifs de France. Le mono-
lithe est consacré a la mémoire des internés juifs du camp de Rivesaltes, déportés
a Auschwitz durant la Seconde Guerre mondiale. La date de cette premiere stele
coincide, par ailleurs, avec I’institutionnalisation de la politique de reconnaissance
du génocide des juifs et de la complicité de la France de Vichy. Pour I’historien Sé-
bastien Ledoux, cette étape suit un processus mémoriel démarré au début des an-
nées 1980, qui connait un tournant au cours des années 1992 et 1993, ol1 le combat
du «droit a la mémoire» des victimes du nazisme et du régime de Pétain se cristal-
lise médiatiquement, politiquement et juridiquement autour de I’injonction au «de-
voir de mémoire» .2’ La stele de Rivesaltes, portant I’étoile de David, témoigne de
la réception de ce contexte mémoriel national au camp Joffre:

«Des milliers de Juifs étrangers qui s’étaient réfugiés en France furent ar-
rétés et internés en 1940 dans le Camp de Rivesaltes, en zone libre.
D’aofit a octobre 1942, plus de 2250 d’entre eux, dont 110 enfants, furent
livrés aux nazis en zone occupée par 1’autorité de fait, dite <Gouverne-
ment de 1’Etat Francais>.



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

Déportés dans le camp d’extermination d’Auschwitz, presque tous y
furent assassinés parce qu’ils étaient nés juifs.
N’oublions jamais ces victimes de la haine raciale et xénophobe.
ZAKHOR
Les fils et filles des déportés juifs de France, le 16 janvier 1994»%

Au niveau local également, cette période coincide avec la publication, en 1993,
du journal d’une ancienne infirmiere suisse du camp Joffre, Friedel Bohny-Rei-
ter,” faite «Juste parmi les nations» par Yad Vashem, I’Institut international pour
la mémoire de la Shoah a Jérusalem, qui recoit quelques échos dans le dépar-
tement des Pyrénées-Orientales. Enfin, la découverte des liasses de documents
originaux sur les internés juifs a Rivesaltes, dans une déchetterie de Perpignan
en 1997, une nouvelle que la presse diffuse largement, a également contribué a
indigner la population et les élus locaux et a s’engager pour rendre hommage a
leur mémoire.

Dans le sillage de cette réparation mémorielle officielle réussie, d’autres groupes
de victimes revendiquent le méme droit dans 1’espace public et politique de 1995
a 2005, en mobilisant le «devoir de mémoire» et obtiennent reconnaissance par
une série de lois dites mémorielles de 1998 a 2005.%

Le monolithe de Rivesaltes en souvenir des internés harkis rend compte de ce
processus. Il se décline en deux étapes. La premiere stele est posée le 2 décembre
1995, a I'initiative du président de 1’Association de I’ Amitié€ francaise et afri-
caine des Pyrénées-Orientales, en présence du ministre des rapatriés, du préfet et
du conseiller général des Pyrénées-Orientales et du député-maire de Rivesaltes.
Les acteurs sont majoritairement locaux et ’hommage est rendu aux «soldats ré-
guliers et supplétifs issus de I’ Armée d’ Afrique», a «la communauté harkie [...]
fidele au drapeau et aux valeurs de la République [...] de tous ses combattants
morts pour la France au cours des différents conflits qu’elle a connus» ainsi qu’a
«ceux qui de 1962 a 1972 ont vécu en ce camp et qui par loyalisme ont consenti
tant de sacrifices». La guerre d’ Algérie n’est pas mentionnée, car, jusqu’en 1999,
I’Etat francais parle d’«opérations effectuées en Afrique du Nord» ' Une deu-
xieme stele est exclusivement destinée aux harkis et son message est de carac-
tere national. Datée du 25 septembre 2001, présentée comme «Journée d’hom-
mage national aux harkis», elle reprend le premier article de la loi mémorielle du
11 juin 1994: «LLa République Francaise témoigne sa reconnaissance envers les
rapatriés anciens membres des formations supplétives et assimilés ou victimes de
la captivité en Algérie pour les sacrifices qu’ils ont consentis.»

Cette date correspond a la création d’une journée commémorative par le pré-
sident Jacques Chirac et le gouvernement de Lionel Jospin. Larticle de loi de
1994 est voté sous la présidence de Francois Mitterand et le gouvernement

69



70

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

d’Edouard Balladur et assortie d’une pension de réparation qui compléte celle
octroyée en 1987.*> Cependant, la encore, cette reconnaissance nationale maté-
rialisée a Rivesaltes est partielle. D’une part, le role des «rapatriés» et non des
«réfugiés», comme les considérait le général de Gaulle en juillet 1962 * a savoir
des harkis, est reconnu par la «République francaise», ce qui apaise les anciens
supplétifs et leur famille relégués dans des camps francais. Mais, d’autre part, la
terminologie «guerre d’Algérie» n’est toujours pas explicitée sur la stele, alors
que la loi du 18 octobre 1999 a adopté le changement de terme. En outre, s’il est
fait mention de «la captivité en Algérie» (raison pour laquelle ils ont été rapa-
tri€s), I’internement de ces derniers et de leur famille durant des années dans des
camps de I’Hexagone par décision de I’Etat francais n’y figure pas non plus.3*
Enfin, les internés du Front de Libération nationale algérien sont amalgamés
aux harkis. Contrairement au monolithe destiné a la communauté juive internée
a Rivesaltes, le texte choisi pour les harkis releve d’une mémoire sélective par
manque d’assomption politique de 1’histoire postcoloniale de la France.

Quatre ans plus tard, le 30 octobre 1999, une stele en hommage aux internés
républicains espagnols est placée, dans le cadre d’une action de la Municipa-
lité relayant les demandes d’un tissu associatif dans les régions Midi-Pyré-
nées et Languedoc-Roussillon. Celle-ci s’inscrit dans ’histoire de leur exil, en
connexion avec d’autres sites tels que le camp d’ Argelés-sur-Mer, la materhité
d’Elne et I’itinéraire transfrontalier de la Retirada.*® Peu avant 1’inauguration,
I’associations Fils et Filles de Républicains espagnols et Enfants de I’Exode est
créée pour pérenniser officiellement les recherches et les initiatives. La stele de
Rivesaltes rappelle qu’en ce lieu, «ont été internés des enfants, des femmes, des
hommes civils et militaires, lors de <la Retirada> espagnole de février 1939» et
conclut par une incitation a continuer a vivre attribuée a Antonio Machado, poéte
espagnol décédé dans cette grande marche de 1’exil qui est nommée Retirada du
cOté frangais de la frontiere.

Enfin, il faut encore attendre dix ans pour que le dernier groupe, la commu-
nauté tzigane, inaugure un monolithe en hommage a ses internés a Rivesaltes,
le 14 janvier 2009, en présence du président du Conseil général des Pyré-
nées-Orientales, un élu engagé pour la sauvegarde des ruines du camp Joffre
et de la transmission de 1’histoire de ses internés. Comme le rappellent Emma-
nuel Filhol et Marie-Christine Hubert, les victimes tziganes ont été exclues de
la mémoire collective nationale, car peu de personnes s’identifient a elles et les
communes ont longtemps refoulé la réalité des camps pour les «<nomades». Les
recherches historiques ont été tardives et les gouvernements frangais depuis la
Libération n’ont pas promu ce travail, ce qui a conduit a des connaissances la-
cunaires. Ainsi, on passe de I’extréme oubli a I’exagération, lorsque, «en 1990,
le site de Montreuil-Bellay a été choisi pour commémorer la Journée nationale



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

de la déportation tsigane alors méme que les Tsiganes de France n’ont pas été dé-
portés en masse et que, surtout, aucun Tsigane n’a été déporté depuis le camp de
Montreuil-Bellay».*® Pour rappel, le statut de «<nomade» de 1912 n’a été abrogé
qu’en 1969 et, de 1985 a 2009, seules quatorze steles sur les trente camps de
concentration francgais se souviennent des tsiganes. Par ailleurs, la communauté
tsigane elle-méme est peu présente aux commémorations officielles. Quant au
monument €rigé a Rivesaltes, a I’instar de la particularité de la remémoration du
groupe gitan, il se distingue par sa forme et son message. Il s’agit d’une plaque
de fer oxydé, dressée sans monolithe de pierre (Fig. 4, monument a gauche), dont
le texte est un poéme d’André Ruellan et de Joseph Soler s’adressant au tsigane
qui passe et |’incitant a connaitre, a se souvenir et a transmettre, le sort réservé
en ce lieu a sa communauté par la «folie nazie»:

«Toi qui ne connais ni frontieres ni chaines,
Toi dont la liberté coule dans les veines,

La folie des hommes... la folie hitlérienne
Ici t’ont enfermé aux portes de la haine.

Toi qui passes, prie, que cela jamais ne revienne.
Dis-le... crie-le au monde, afin qu’il s’en souvienne.

Ces larmes d’acier sont des larmes de sang,
Souffrances des Tsiganes, Roms et Gitans.»

Cependant, le 8 avril 2013, a I’invitation de ’association des Gitans de France et
de son président Jean-David Rey, la commémoration de la Journée internationale
de la communauté tzigane est célébrée pour la premiere fois a Rivesaltes, devant
le monument. A cette occasion, le site devient un espace d’unité mémorielle, car
a la cérémonie assistent une cinquantaine de représentants de la communauté gi-
tane de la région; ainsi que notamment Amar Meniker, représentant de la com-
munauté harkie; Philippe Benguigui, président de 1’association Zakhor et dé-
1égué régional des Fils et Filles des Déportés juifs de France; Danielle Weiss,
représentante de la communauté juive; de Jean Pierre Lopez, représentant de
I’association des Fils et Filles de Républicains espagnols et Enfants de I’Exode,
de Jacques Cresta, député, conseiller régional; ainsi qu’Agnes Sajaloli, engagée
pour diriger le mémorial en construction.

Ces requalifications communautaires des restes du camp qui viennent tenter de
réparer les déshérences mémorielles liées aux anciens internés, trouvent pourtant
leurs limites dans les usages publics et politiques qu’elles peuvent générer. En

71



72

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

effet, ces mémorialisations ont paradoxalement transformé le lieu en un espace
symbolique de reconnaissance, récupéré stratégiquement sous forme de diplo-
matie mémorielle a des fins électorales par des représentants politiques natio-
naux. Ainsi, la reconnaissance du traumatisme des harkis a été instrumentalisée
en 2012 par le président Nicolas Sarkozy et la candidate du Front National Ma-
rine Le Pen, en campagne dans la région.*’” D’un lieu en déshérence, le site de
Rivesaltes est devenu, au cours de la derniére décennie, une destination mémo-
rielle incontournable de la région, réinvestie au service de réappropriations idéo-
logiques concurrentielles.

Ce tournant de la mémorialisation durant la derniére décennie du XX siécle, qui
agit comme une médiation de 1’histoire du lieu, est parachevé au début du XXI*
par la muséification du site, de ses mémoires et de son histoire, que nous ques-
tionnerons par le biais de la «muséohistoire».

La matérialité de la muséalisation

En octobre 2015, le site de Rivesaltes inaugure une autre forme de médiation
publique de I'histoire du camp Joffre: le mémorial, un terme que de nombreux
espaces d’interprétations de la région ont choisi, suggérant une fonction entre
musée et centre de mémoire. Ce dispositif correspond a la troisiéme matérialité
de I’histoire du lieu.

En tant qu’espace d’intelligibilité du passé, mais aussi de fabrication narrative, il
devient égalemment un objet de la public history que nous proposons d’observer
sous 1’angle de la «muséohistoire»:*

«[...] C’est en tant que chercheurs en Sciences humaines et sociales que nous
interrogeons les mises en espace et en récit de I’histoire des passés douloureux,
que nous confrontons le savoir académique — tout particulierement le savoir his-
torien — a ces objets culturels singuliers et hybrides que sont les musées d’his-
toire, que nous questionnons, enfin, les rapports aux passés douloureux de nos
sociétés complexes.»*

L’approche vise a étudier les narrations et les mises en scéne muséales de 1’his-
toire traumatique en les soumettant a un regard critique vis-a-vis de la médiation
des avancées historiographiques et de ses limites, des usages publics du passé
qu’elles véhiculent ou suscitent, du rapport qu’elles entretiennent avec les enjeux
de mémoire et de patrimoine locaux, nationaux et transnationaux, dans certains
cas, ainsi que vis-a-vis de |’histoire de la structure muséale, lorsque cela est pos-
sible. En ce sens, le site de Rivesaltes constitue un riche observatoire.
Premiérement, force est de constater qu’a I’instar de la mémorialisation du site
sous forme de steles, la réalisation de I’ensemble muséal a pris du temps. Elle



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

a di se frayer un chemin entre les demandes des communautés représentant les
internés, les résistances des populations locales, les concepteurs matériels et les
membres du comité scientifique. Depuis 1’élément déclencheur de la découverte
d’archives dans une déchetterie de Perpignan en 1997 et ’'inauguration du mé-
morial, 18 ans se sont écoulés.

La premiere étape s’est concrétisée, apres l’inscription du site de Rivesaltes
comme Monument historique en 2000, par I’approbation, a I’'unanimité, par le
Conseil général des Pyrénées-Orientales d’une convention prévoyant la construc-
tion du musée et la création d’une commission historique, représentant toutes les
associations et les personnes ayant participé a 1’élaboration du projet.

En 2002, Denis Peschanski, historien et chercheur au CNRS, auteur d’une thése
d’Etat sur les camps d’internement en France de 1938 a 1946, est désigné pré-
sident du conseil scientifique.*

La connexion avec I’espace public a été réalisée en 2005, oli, pour la premiére fois,
a I’occasion des Journées européennes du patrimoine, une partie des ruines a été
ouverte au public, attirant plus de 2000 visiteurs. En novembre, le Conseil géné-
ral des Pyrénées-Orientales a racheté I’ilot F, correspondant a 42 hectares du camp
Joffre.

En 2006, le projet de matérialisation de 1’édifice a fait 1’objet d’une mise au
concours, remportée par I’architecte Rudy Ricciotti, né a Alger en 1952, re-
connu, entre autres, pour la réalisation du MuCEM a Marseille. La construction
a commencé en 2012. Parallelement, 1a volonté de constituer un fonds documen-
taire du site, I’opération «Faire parler les murs», a permis de garder les traces
des graffitis, des inscriptions et des dessins encore visibles sur le site, par le biais
d’un inventaire photographique des ilots J, F et K, ainsi que d’un répertoire et
des photographies de tous les batiments. En 2013, le Conseil régional Langue-
doc-Roussillon, chargé de la suite du projet, a approuvé la création du fonds de
dotation du Mémorial du Camp de Rivesaltes.

Quant a I’architecture du mémorial, d’emblée pensée symboliquement en cohé-
rence avec le lieu, elle se traduit par un batiment brut, semi-enterré, de 4000 m?,
au cceur des ruines de 1'flot F, correspondant a la place d’armes du camp, un lieu
de rassemblement. Il se fond ainsi dans la premic¢re matérialité des traces, clas-
sées monument historique, dont 1’authenticité est préservée. Les ruines sont des
lors le premier et le dernier contact du visiteur avec le site. Malgré son volume
imposant, le mémorial, lui aussi un monolithe, est enfoncé dans la terre sans
écraser les vestiges qui I’entourent. A ’entrée, le toit affleure le sol naturel et
s’éleve progressivement vers ’est, sans dépasser le faitage des baraquements en
dur qui s’étendent a perte de vue. Pour accéder a I’espace d’exposition, le visi-
teur doit descendre le long d’une rampe. Il est en quelque sorte invité a découvrir
I’archéologie des lieux.

73



74

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

Le mémorial, congu sur le mode d’un centre d’interprétation, n’est en effet pas
situé a coté de I’espace traumatique, comme c’est le cas dans la configuration de
villages martyrs, conservés pour ’exemple, a I’instar d’Oradour-sur-Glane, mais
a I’intérieur méme de I’ancien camp. Le visiteur se voit d’ailleurs proposer un
parcours en plein air sur le site, au milieu des vestiges laissés en 1’état et des ba-
raques, consolidées ou restaurées pour certaines, en plus du parcours dans la salle
d’exposition permanente a I’intérieur du mémorial.

La narration de cette dernic¢re tente de restituer chronologiquement les nom-
breuses fonctions qui ont été assignées a ce lieu et les multiples strates de mé-
moires traumatiques qui y sont connectées. Elle constitue la piece maitresse de
I’ensemble muséal ot 1000 m? lui sont consacrés.

L’élément central est une longue table vitrée de 40 metres qui déroule chronolo-
giquement I’histoire de ce lieu d’internement, a 1’aide de multiples sources docu-
mentaires, photographies et objets référencés, sélectionnés par I’historien Tho-
mas Fontaine, co commissaire de 1’exposition, offrant au public la possibilité de
recomposer le fil des passages, I’anatomie du camp, les acteurs individuels de
cette expérience collective complexe.

Autour de cette colonne vertébrale sont disposés six grands panneaux lumi-
neux, appelés «totems», qui contextualisent internationalement chaque période
historique ol les communautés importantes d’internés arrivent, vivent et re-
partent. A c6té de ces mises en perspective, deux dispositifs technologiques,
visuel et auditif, structurés autour des quatre grands groupes d’internés, dans
les quatre espaces respectifs, appelés «foréts de témoins», permettent, par des
outils d’acces au téléchargement et a I’écoute individuelle d’extraits de té-
moignages et par des projections d’archives photographiques et filmiques sur
grand écran, de redonner un visage et une voix aux victimes, de laisser la pa-
role aux témoins. Cette recomposition vivante compléte ainsi le message des
associations et des porte-voix officiels ayant ceuvré a la réalisation des mono-
lithes présentés antérieurement. Pour compléter la médiation, le mémorial a
d’ailleurs produit une collection d’ouvrages rassemblant des témoignages des
communautés d’internés, introduits par des historiens, ce qui permet au visi-
teur d’étayer ce parcours d’exposition et du site extérieur par des traces de la
multiplicité des expériences que les ressources muséales et les monuments a
leur mémoire ne peuvent apporter.*!

En outre, ce dispositif permanent est prolongé par des expositions temporaires
thématiques qui offrent la possibilité d’aborder un aspect plus amplement, de
connecter la narration a d’autres sujets complémentaires ou a I’actualité, etc. Un
auditorium de 160 places, des salles pédagogiques, un centre de documentation
pour les chercheurs et une librairie offrent aussi I’occasion d’héberger des col-
loques, des conférences, de mettre en place une médiation scolaire, d’animer le



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

lieu par des activités culturelles, des projections de films et d’organiser des ren-
contres avec des témoins, entre autres.

Cette troisieme matérialité de 1’histoire traumatique, qui requalifie une derniere
fois le lieu, constitue un défi a la lumiere des engagements et des combats qui
I’ont précédée durant pres de deux décennies. En outre, la mise en valeur de ce
patrimoine mémoriel s’est révélé un atout économique pour la région, contredi-
sant les résistances locales antérieures.

Néanmoins, sous 1’angle de la «muséohistoire», elle comporte également des li-
mites. Ainsi, comme peut I’observer tout visiteur, et comme le mentionnent Le-
bourg et Moumen, le projet muséographique témoigne d’une «difficulté a penser
le commun»* au sens ou le récit reste rivé a une structure divisée en commu-
nautés, a I’instar des monolithes du souvenir, mais aussi de 1’historiographie, qui
peine a investir la problématique par le biais transnational, méme si 1’exposition
tente de réunir ces groupes sous le qualificatif «indésirables» pensé par 1’ad-
ministration frangaise. De plus, il convient égalemment de s’interroger sur les
termes utilisés pour définir le camp qui témoignent de la difficulté, aujourd’hui,
a employer le mot «concentration», contrairement a 1’'usage des acteurs de
I’époque,” et a lui préférer celui «d’internement», au sens moins incriminant
pour I’Etat. Enfin, pour le visiteur qui se rend sur le site, la configuration du mé-
morial tourne le dos aux monolithes, situés a coté de la route nationale et qui ne
bénéficient pas de la méme signalisation, pourtant témoins de la mémorialisation
des groupes associatifs qui ont lutté, en amont, pour la reconnaissance de 1’his-
toire traumatique de Rivesaltes.

Enfin, au-dela des limites ayant trait a la médiation muséale, depuis son inaugu-
ration en 2015, le mémorial est devenu la pierre de touche du site qui, a son tour,
a généré des réactions divergentes. Pour certains, il constitue un espace de recon-
naissance et de transmission, faisant de nouveau écho a la réflexion de Gérard
Wajcman, «avoir un lieu, ¢’est avoir eu lieu» .* Pour d’autres, comme 1’ancienne
internée espagnole de 87 ans, Josefa (Pepita) de Bedoya Rodriguez, dont le té-
moignage est intégré au dispositif muséal, les 23 millions d’euros dépensés pour
cette ceuvre de résistance a 1’oubli auraient pu €tre placés au service des victimes
du présent. Elle qui dit avoir «souhaité fuir I’inauguration» .43

Notre expérience de voyage sur site accompagné de la co-organisation de
deux journées de conférences-débats entre chercheurs historiens (dont Denis
Peschanski, Geneviéve Dreyfus-Armand et Fatima Besnaci-Lancou), anthropo-
logues, sociologues, associations de mémoire, témoins et familles, représentants
de musées d’histoire et public, en décembre 2015,* a été une expérience pratique
supplémentaire de la démarche d’histoire publique. L’observation du site dans
un contexte de témoignages de ces multiples acteurs a montré I’intérét de cet
espace de réflexion, de mémoire et de débat autour de ces histoires croisées. La

75



76

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

rencontre a suscité I’affluence du public et a permis de conférer a I’espace de mé-
diation muséale une fonction d’agora, un concept de transmission publique de
la mémoire que nous empruntons a I’historien Ricard Vinyes. Cependant, cette
initiative s’est aussi heurtée a une limite. Elle n’a pas réussi a réunir des repré-
sentants des Tsiganes, qui n’ont pas répondu a I’appel. A cette occasion, donc, le
mémorial de Rivesaltes n’a pas pu réinvestir I’espace d’unité mémorielle obte-
nue en 2013 autour du monolithe tsigane.

Néanmoins, depuis son ouverture, le mémorial est un espace public de média-
tion de I’histoire qui jouit d’une fréquentation globale croissante et régionale
constante. En 2019, le Mémorial de Rivesaltes a enregistré 50 143 visiteurs, dont
32 721 provenant de la région (plus de 8000 visiteurs globaux supplémentaires
qu’en 2018 et un chiffre constant pour le public de la région).*” Sachant que le
public des musées d’histoire est généralement composé de 80 % de scolaires, la
réception de ce travail de public history se mesurera a I’aune de la prochaine gé-
nération.

Pour conclure

Durant ce parcours sur 1’histoire traumatique du camp Joffre, a Rivesaltes, de-
puis 1939, et de sa médiation publique, jusqu’en 2015, nous avons tenté d’éclai-
rer le processus de requalifications mémorielles de ce lieu depuis la derniere dé-
cennie du XX si¢cle, qui sont a la fois un produit de la public history et un objet
de recherche que nous étudions en mobilisant deux méthodes d’analyse de 1’his-
toire publique.

Nous avons montré comment le site de Rivesaltes est un terrain de pratique des
historiens hors les murs académiques depuis les années 1990 pour visibiliser et
reconnaitre, aux cOtés de multiples acteurs, la mémoire traumatique des inter-
nés qui y ont été reclus. Dans un premier temps, vingt ans apres la publication,
par Serge Klarsfeld, de la liste des juifs déportés et décédés au camp, I’historien
Edgar Morin s’est associé a Simone Veil, Robert Badinter, Claude Simon et a de
nombreux représentants de la société civile frangaise, pour lancer une pétition
nationale afin de sauvegarder les restes du camp, menacés de destruction. Cette
initiative a répondu a la découverte d’archives du camp concernant les inter-
nés juifs dans une déchetterie de Perpignan, en 1997. Elle a généré une prise de
conscience publique et un tournant menant a la premiere qualification de la maté-
rialité des traces comme Monument historique, trois ans plus tard. Parallélement,
les associations de victimes ont également ceuvré a une autre matérialité, celle
des monolithes en mémoire des victimes, érigés aux abords du site, la encore, a
partir de la derni¢re décennie du XX siecle. Ce mouvement, que nous avons ana-



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

lysé comme phénomene de «mémorialisation», un domaine d’étude de la public
history, s’est décliné en quatre temps, au rythme de 1’assomption de 1’histoire
traumatique des grands contingents ayant été reclus a Rivesaltes: 1994, pour la
stele des internés juifs; puis 1995 et 2001, pour deux monolithes du groupe des
rapatriés de la guerre d’ Algérie; 1999, pour celui des Républicains espagnols; et
2009 pour le monument en hommage a la communauté tzigane. Ces démarches
mémorielles ont suivi une dynamique communautaire. Un moment d’union cé-
rémonielle a pourtant existé en ce lieu, en 2013, a I’occasion de la Journée inter-
nationale des Gitans.

Enfin la troisieme matérialité, a savoir le mémorial, inauguré en 2015, représen-
tant la derni¢re requalification du site de Rivesaltes, a constitué 1’objet de notre
derniére analyse, menée sous 1’angle de la «muséohistoire». Nous avons ainsi
retracé la mise en architecture et en récit des passés traumatiques du site. Congu
comme un espace d’interprétation de I’histoire et des mémoires des internements
de 1939 a 2007 et de dialogue avec la société civile, politique et scientifique, il
a su s’inscrire en connexion avec les deux autres matérialités présentées, mais
aussi avec d’autres dispositifs muséaux nationaux et extraterritoriaux. Il a éga-
lement suscité I'intérét d’un public croissant depuis son inauguration, générant
ainsi une nouvelle attractivité pour la région. Nous en avons fait 1’expérience
pratique en 2015 dans le cadre d’'un voyage et d’un congrés co-organisés pour
I’observer et en débattre. La muséalisation comprend cependant quelques limites
telles que la difficulté a dépasser une narration communautaire de I’internement,
a aborder le terme de camp de concentration pour définir la fonction du camp
Joffre et a intégrer, dans son récit, les monolithes en hommage aux victimes.
En dépit de sa position semi-enterrée, le mémorial semble ainsi surplomber les
autres formes de médiation.

Zusammenfassung

Rivesaltes 1939-2015. «Was eine Stitte hat, hat stattgefunden?»

Rivesaltes liegt in den franzosischen Ostpyrenéden und bewahrt auf einem weit-
laufigen Geldnde die Spuren jener Gewalt, der zwischen der Errichtung des Mi-
litdarlagers «Joffre» im Jahre 1939 bis zur Schliessung eines Abschiebegefin-
gnisses 2007 rund 60.000 "unerwiinschte" Personen ausgesetzt waren. Der
Beitrag arbeitet drei Ebenen von Materialitidt heraus, welche die Vermittlung der
traumatischen Geschichte dieser Stitte prigen.

Die erste Ebene besteht in den Ruinen des ehemaligen Internierungslagers.
Deren Erhaltung haben Opferverbinde und lokale Politiker durch langjihriges
regionales und nationales Engagement erreicht. Die zweite manifestiert sich
in «Memorialisierungen», den Monolithen am Rand des Gelidndes sowie Erin-

77



78

Le matériel dans I'histoire publique traverse 2023/3

nerungsritualen als Formen gemeinschaftlichen Gedenkens. Diese verbinden
sich mit der von den Interessengruppen vorgebrachten Forderung nach 6ffent-
licher Anerkennung dieses dunklen Teils der lokalen, nationalen und trans-
nationalen Geschichte. Die dritte Ebene der Materialitidt wird durch museale
Vermittlung geschaffen. Nach mehr als zwei Jahrzehnten der Konfrontation
zwischen der Lokalbevolkerung und den Fiirsprecher:innen der Gedenkstiitte
entstand in Block F in der Mitte des Lagers ein Interpretationszentrum. Das
halb unterirdische Gebdude wurde im Einklang mit dem Ort konzipiert. Die
darin untergebrachte Dauerausstellung, erarbeitet von einem Komitee aus His-
toriker:innen, Vertreter:innen der Opferverbande und einigen Zeitzeug:innen,
présentiert eine Chronologie der Funktionen, die dem Lager zugewiesen wurden,
und verschridnkt sie mit den vielen damit verbundenen Erinnerungsschichten.
Gleichzeitig untersucht der Beitrag aus empirischer wie theoretischer Sicht den
Erzidhlinhalt und seine Dispositive sowie die Vermittlungsformen im Sinne einer
Museumsgeschichte («muséohistoires).

(Ubersetzung: Herausgeber:innen)

Notes

1 En hommage au général de la Premiére Guerre mondiale, né a Rivesaltes.

2 Robert Kelley, «Public History. Its Origins, Nature and Prospects», The Public Historian 1
(1978), 16, et Constance Schulz, «Becoming public Historian», in James B. Gardner, Peter
LaPaglia, Public History. Essays from the Field, Malabar 2006, 16, cités par Thomas Cauvin,
Public History. A Textbook of Practice, New York, Londres 2016, 9-10.

3 Nicolas Lebourg, Abderahmen Moumen, Rivesaltes, le camp de la France de 1939 a nos jours,
Canet-en-Roussillon 2015, 9.

4 Gérard Noiriel, Réfugiés et sans-papiers. La République face au droit d’asile, XIX*-XX* siécle,
Paris 2012 [1991], 194.

5 Journal officiel. Lois et décrets, 13. 11. 1938, 12 920-12 923, cité notamment par Geneviéve
Dreyfus-Armand, «Les réfugiés espagnols en 1939, des <indésirables>», Plein Droit 108 (mars
2016), 46 et 48.

6 Entretien avec Denis Peschanski: Laure Cailloce, «Mémoire de I’internement», Le Journal
CNRS, 10. 12. 2015, https://lejournal .cnrs fr/articles/rivesaltes-memoire-de-linternement (16. 8.
2022).

7 Dreyfus-Armand (voir note 5), 46 et 48; rapport du préfet des Pyrénées-Orientales au ministre
de I'Intérieur, 6. 3. 1939, 2, cité par Lebourg/Moumen (voir note 3), 13.

8 Dreyfus-Armand (voir note 5), 48.

9 Henriette Asséo, Les Tsiganes. Une destinée européenne, Paris 1991, 168.

10 Henriette Asséo, «L’invention des <Nomades> en Europe au XX si¢cle et la nationalisation im-
possible des Tsiganes», in Gérard Noiriel (éd.), L’Identification. Genése d’un travail d 'Etat,
Paris 2007, 174—-180.

11 Alexandre Doulut, Les Tsiganes au camp de Rivesaltes, Paris 2015.

12 Alexandre Doulut, Les Juifs au camp de Rivesaltes. Internement et déportation (1941-1942),
Paris 2014, 20.

13 Voir la liste in ibid., 157-200.



Rodriguez: Rivesaltes 1939-2015

14
15
16
17
18

19
20
21
22
23
24

25

26
27
28
29

30
31

32

33

34

35

36

37
38
39

40
41

42
43

Ibid., 15-111.

Ibid., 4044,

Ibid., 44-70.

Ibid., 79-124.

Intervention du général Jean Olié lors de la réunion du Conseil national des musulmans
frangais, archives de la CIMADE (Comité inter-mouvements aupres des évacués), 3D19/6,
réunion du 19. 11. 1962, citée in ibid., 113.

Ibid., 124-130.

Ibid., 130-132.

Entretien avec Denis Peschanski in Cailloce (voir note 6).

Gérard Wajcman, L’objet du siécle, Lagrasse 1998, 11-17.

Katherine Hite, Politics and the Art of Commemoration, Londres, New York 2011, 22.

Ricard Vinyes, «La memoria del Estado», in Ricard Vinyes (éd.), EI Estado y la memoria. Go-
biernos y ciudadanos frente a los traumas de la historia, Barcelone 2009, 46-61.

Wajcman (voir note 22), 16, cité par Jesiis Alonso Carballés, «Politiques symboliques dans

les camps de concentration et d’extermination nazis. Les monuments et la mémoire des lieux:
Auschwitz et Buchenwald», Cahiers d’études romanes 33 (2016), 23.

Reinhart Koselleck, «Les monuments aux morts, lieux de fondation de 1'identité des survi-
vants», in L’expérience de I’histoire, Paris 1997 [1979], 135-160 et 137-138 pour la citation.
Sébastien Ledoux, Le devoir de mémoire. Une formule et son histoire, Paris 2016, 82—178.
Premiére commémoration officielle au Camp Joffre de Rivesaltes.

Friedel Bohny-Reiter, Journal de Rivesaltes 1941-1942, Carouge 1993.

Ledoux (voir note 27), 186-210.

Terminologie dans le cadre du vote de la loi N° 74-1044 du 9. 12. 1974 adoptée a I’ Assemblée
nationale. Voir Fatima Besnaci-Lancou, Harkis au camp de Rivesaltes. La relégation des famil-
les, septembre 1962 — décembre 1964, Villemur-sur-Tarn 2019, 161, et Ledoux (voir note 27),
196 et 307.

Fatima Besnaci-Lancou, Gilles Manceron, Les Harkis dans la colonisation et ses suites, Ivry-
sur-Seine 2008, 217.

Voir notamment Sylvie Thénault, Algérie: des «événements» a la guerre. Idées recues sur la
guerre d’indépendance algérienne, Paris 2012, et Alain Peyrefitte, C’était de Gaulle, Paris
1994, 196, cité par Besnaci-Lancou (voir note 31), 20.

A I'instar de Fatima Besnaci-Lancou, historienne et fille de harki, elle-méme internée dans des
camps frangais durant quinze ans. Ibid., 24.

Federica Luzi, «Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels», New Cul-
tural Frontiers 3 (2012), 91-104, et Véronique Moulinié «Polyphonie ou cacophonie? La mé-
moire des républicains espagnols en Languedoc-Roussillon» in Gaetano Ciarcia (dir.), Ethrolo-
gues et passeurs de mémoires, Paris 2011, 258-260.

Emmanuel Filhol, Marie-Christine Hubert, Les Tsiganes en France, un sort a part 1939-1946,
Paris 2009, 343.

Lebourg/Moumen (voir note 3), 150.

https://anrfr/Projet-ANR-08-BLAN-0071.

Frédéric Rousseau, «Introduction. De I’esclavage a4 Hiroshima: la muséohistoire des passés
douloureux de I'humanité», in Frédéric Rousseau (dir.), Les Présents des passés douloureux.
Musées d’histoire et configurations mémorielles. Essais de muséohistoire, Paris 2012, 5.
Denis Peschanski, La France des camps. L'internement, 1938—1946, Paris 2002.

Doulut (voir notes 11 et 12); Besnaci-Lancou (voir note 31); Geneviéve Dreyfus-Armand, Les
Républicains espagnols au camp de Rivesaltes. D’un camp a I'autre, leurs enfants témoignent
(janvier 1941 — novembre 1942), Mémorial du camp de Rivesaltes 2020.

Lebourg/Moumen (voir note 3), 149.

Voir notamment Dreyfus-Armand (voir note 5), 48.

Wajcman (voir note 22), 16, cité par Carballés (voir note 25), 23.

79



80

Le matériel dans |'histoire publique traverse 2023/3

45

46
47

Sandra Canal, «Inauguration du mémorial de Rivesaltes: une «euvre de résistance a 1’oubli>»,
Les Inrockuptibles, 16. 10. 2015, disponible sur www lesinrocks.com/actu/inauguration-du-me-
morial-de-rivesaltes-une-oeuvre-de-resistance-a-loubli-858 18-16-10-2015 (8. 1. 2021).
Programme disponible sur https://memorha.hypotheses.org/64.

Rapport d’activité du Mémorial de Rivesaltes, 2019, 29-30, www.memorialcamprivesaltes.eu/
sites/default/files/2021-04/RA_2019_OK_BD_PAGES .pdf (4. 9. 2022).



	Rivesaltes 1939-2015 : "Avoir un lieu, c'est avoir eu lieu"?

