
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 30 (2023)

Heft: 2: Überwinden, erschliessen, erobern? : Infrastrukturen und Architektur
des Alpenraums = Surmonter, connecter, conquérir? : Infrastructures et
architecture de l'espace alpin

Artikel: Nachhaltigkeit im Buch : ein Gespräch mit Milo Probst und Annette
Kehnel

Autor: Hähnle, Mirjam / Schober, Sarah-Maria / Schürch, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachhaltigkeit im Buch

Ein Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

Mirjam Hähnle, Sarah-Maria Schober, Isabelle Schürch

Wie können wir als Historikerinnen mit den multiplen Krisen der Gegenwart

umgehen? Fast zeitgleich sind im Sommer 2021 zwei Bücher erschienen, in
denen sich je eine Historikerin und ein Historiker mit dieser Frage
auseinandersetzen: Milo Probsts Für einen Umweltschutz der 99 %. Eine historische

Spurensuche und Annette Kehneis Wir konnten auch anders. Eine kurze
Geschichte der Nachhaltigkeit} Beide Autorinnen interessieren sich dafür, wie

Anliegen, Formen und Rhythmen von Aktivismus und Wissenschaft in Einklang
gebracht werden können und sollen.

Dabei unterscheiden sich jedoch nicht nur die gewählte Epoche des historischen

Ausblicks, sondern auch das anvisierte Themenfeld und damit die Perspektive:
Bei Milo Probst stehen Utopien und anarchistisches Denken des 19. Jahrhunderts

im Zentrum, Annette Kehnel fokussiert auf Wirtschaftspraktiken und

Infrastrukturen im Hoch- und Spätmittelalter. Kehnel legt in ihrem für ein breites

Publikum geschriebenen, umfangreichen Band den Versuch vor, aus der

Geschichte Alternativen zu gegenwärtigen Praktiken und Maximen des Wirtschaftens

und des Wachstums aufzuzeigen. Dabei setzt sie ein Vokabular und
Ansätze aus dem 21. Jahrhundert ein, wenn sie etwa von Minimalismus, Sharing,

Recycling, Urban Gardening oder Mikrokrediten im Mittelalter spricht. Milo
Probst hingegen verbindet sein Plädoyer für einen «Umweltschutz der 99 %» mit
sozialen Fragen zu Gleichheit und Solidarität, indem er die Verbindungen
sozialistischer und anarchistischer Utopien der klassischen Moderne mit Umweltthemen

nachzeichnet. Entsprechend sind seine historischen Fallstudien zu Figuren
wie dem kubanischen Minenarbeiter Maximiliano Tornet oder der berühmten

französischen Anarchistin, Kommunardin und Lehrerin Louise Michel
sozialökologisch und intersektional ausgerichtet - beispielsweise in der Analyse der

Zusammenhänge zwischen Umweltschutz und Antirassismus, Armutsbekämpfung

oder Feminismus.

Die Interviewerinnen trafen sich mit Annette Kehnel und Milo Probst im Kontext

der 6. Schweizerischen Geschichtstage 2022 zum Gespräch, um aus der

Perspektive einer Mediävistin und zweier Frühneuzeithistorikerinnen «Nach-

154 haltigkeit im Buch» zu diskutieren, also die Bücher - ein Jahr nach ihrem Er-



Nachhaltigkeit im Buch. Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

scheinen - selbst auf den Prüfstand ihrer Nachhaltigkeit, ihrer Wirkung aus Sicht

der Autorin und des Autors, zu stellen.

Eignet sich das träge Medium des Buchs für diese Debatte? Welche Diskussionen

entstanden bei der Besprechung und Bewerbung der Bücher? Welche

zunächst angenommenen Widerstände entpuppten sich als Chimären, welche

entstanden erst im Anschluss an die Buchpublikation? Und: Wie kann es

weitergehen? Welche Rolle kann die Geschichtswissenschaft in der zentralen aktuellen

Krise einnehmen?

Interviewerinnen: Wir würden gerne einsteigen mit der Frage, welche Reaktionen

ihr auf eure Bücher erhalten habt: Welche Fragen wurden euch häufig
gestellt? Welche Reaktionen haben euch besonders gut gefallen?
Annette Kehnel: Ich war sehr überrascht, dass die Leute das alles lesen wollten.

Und habe bei der Gelegenheit gelernt, wie viele Menschen und Aktionsgruppen
seit Jahren Nachhaltigkeit tatsächlich vorantreiben. Von ihnen wurde ich zu

Vorträgen eingeladen. Die erste Einladung kam von einer Energiegenossenschaft in

Ingelheim bei Mainz, dann die Solidarische Landwirtschaft (SoLaWis) in Münster,

die eine Kapitalerhöhung planten, eine Initiative in Esslingen, wo sich kirchliche

Gruppen mit Attac und der VHS zusammentaten, später die Schweizer

Architekteninnung, die sich für die Geschichte des nachhaltigen Bauens interessierte,

oder eine Bank, die Ökokredite vergibt, usw. Da läuft unglaublich viel. Ich glaube,
das Buch spricht jene Menschen an, die die Sorge für ihre Kinder und Enkel emst

nehmen. Viele Leute sagten, dass ihnen - oder ihren Eltern - Nachhaltigkeit in

die Wiege gelegt wurde, dass sie Zeiten erlebt haben, in denen es beispielsweise
selbstverständlich war, dass man nur ein Paar Turnschuhe in seinem ganzen Leben

hatte. Das hat mir total gutgetan, zu sehen, dass die Leute ein Bedürfnis nach einer

Geschichte der Nachhaltigkeit haben. Sie sind ja gar nicht so versessen darauf,

jeden Tag einen neuen Lippenstift oder ein neues Paar Sneakers zu haben.

Interviewerinnen: Das klingt ein bisschen nach einer Überraschung, oder?

Annette Kehnel: Ich war total überrascht. Das hätte ich nicht gedacht, weil ich

natürlich davon ausgehe oder ausgegangen bin, dass der Mainstream, der ja
besonders laut ist, eher kritisch nachfragt. Es gab ein paar wenige negative
Reaktionen, die mich aber auch sehr amüsiert haben, wie zum Beispiel die Kritik,
das Buch habe viele Geschichten, aber keine wissenschaftlichen Belege. Was

nur davon zeugt, dass der Kritiker den Text gar nicht gelesen hat. Der Verlag hat

ja schon die Hälfte der Fussnoten mit wissenschaftlichen Belegen rausgenommen.

Und trotzdem sind es noch immer mehr als 40 Seiten Anmerkungen mit
ausschliesslich wissenschaftlichen Belegen. Ein anderer Kritiker hat angemerkt,
dass mein Buch allem widerspreche, was wir als «Höherentwicklung» oder Zivi- 155



Debatte / Débat traverse 2023/2

lisationsgeschichte kennen: Wie wir zu dem wurden, was wir heute sind. Das hat

mich sehr gefreut. Denn dieses Narrativ ist es ja, gegen das ich anschreibe. Die
Menschen im Mittelalter waren eben keine unterentwickelte Vorform von dem,

was wir heute sind. Das wird ja oft noch suggeriert. Nein, es waren erwachsene

Menschen, die mit den Herausforderungen ihrer Zeit zum Teil wesentlich klüger

umgegangen sind, als wir das heute tun. Von Fachkolleginnen und -kollegen
habe ich überwiegend positive Reaktionen erhalten.

Interviewerinnen: Damit sind einige Punkte angesprochen, auf die wir nochmal

zurückkommen können, aber jetzt erst zu dir, Milo: An welche Reaktionen
erinnerst du dich spontan?

Milo Probst: Mir füllt auf, dass im Fall meines Buchs ein anderes Publikum
Interesse zeigte als bei Annette, das auch einer anderen Generation angehört. Ich
bin vor allem mit Leuten aus der Klimabewegung und aus anderen sozialen

Bewegungen ins Gespräch gekommen. Und was mich sehr positiv überrascht hat,

ist, dass diese Gespräche, diese Lesungen immer dazu geführt haben, dass in
der Runde eine Diskussion entstand: Was heisst es, klimapolitisch aktiv zu sein?

Welche Strategien kann/soll man anwenden? Also eigentlich genau das, was ich
bewirken wollte. Ich wollte eben nicht zu belehrend wirken im Sinne von: Macht

es so und nicht anders. Sondern ich wollte wirklich Diskussionen auslösen. Das

ist, glaube ich, das grösste Kompliment, das ich bekommen habe, dass Leute aus

der Bewegung mir gesagt haben: Ja, man merkt, dass du auch aktiv bist und dass

du nicht belehrend bist, sondern dass du durch diese Beispiele aus der Geschichte

versuchst, Diskussionen anzuregen.

Annette Kehnel: Ich hätte da direkt eine Nachfrage: Wie schafft man so etwas

neben dem Schreiben einer Dissertation?

Milo Probst: Ich weiss es nicht. Einiges in Umweltschutz der 99 % basiert auf
dem Material meiner Dissertation, sowohl die Quellen wie die Forschungsliteratur.

Die Idee eines anders gelagerten Buches ist zudem ein Gedanke, der mir
schon länger im Kopf herumschwirrte. Und irgendwann habe ich gemerkt, dass

ich im Kontext von Corona und Lockdown gerade nicht weiterkomme mit dem

Schreiben an der Dissertation, und da habe ich irgendwie einen Weg gefunden,
durch das Schreiben an einem anderen Buch weiterzudenken.

Interviewerinnen: Was uns bei euch beiden aufgefallen ist - und das hängt mit
der Intention eurer Bücher zusammen -, dass ihr vor allem auf die Reaktionen in
aktivistischen Kreisen zu sprechen gekommen seid. Aber: Gibt es bereits
Reaktionen aus der Wissenschaft? Unterscheiden die sich? Und die andere Frage, die

156 eure eben gemachten Ausführungen nahelegen, bezieht sich auf die Adressaten-



Nachhaltigkeit im Buch. Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

nen: Bei dir, Milo, eher die jüngere Generation, bei dir, Annette, eher die Eltern-
und Grosselterngeneration. Warum eigentlich?
Annette Kehnel: Für mich war durchaus auch die Auseinandersetzung mit
Studierenden, also jüngeren Menschen, sehr wichtig. Fridays for Future und Science

for Future in Mannheim waren Kontexte, in denen das Buch entstanden ist.

Und wir haben Seminare zu dem Thema durchgeführt. Da waren Laura Edin-

ger Schons, eine Kollegin aus der BWL, dabei und Talke Schaffrannek, Director
Circular Economy der BASF. Ich war perplex. Die Nachfrage nach historischem
Wissen auf dem Weg in eine nachhaltige Zukunft ist gross. Und die Studierenden

sind da sehr offen, oft viel freier, als man denkt. Für sie ist, glaube ich, das

Vorwissen über den angenommenen Gang der Geschichte, gegen den ich
angeschrieben habe, noch nicht so zementiert wie für meine Generation.

Interviewerinnen: Nur damit wir uns richtig verstehen: Studierende sind also

weniger von einem Fortschrittsdenken geprägt als die ältere Generation?

Annette Kehnel: Ganz genau. Das wäre auch ein grosses Lob an unsere Fachdisziplin,

die es offensichtlich doch irgendwie geschafft hat, dass man den Bruch
mit den Fortschrittsnarrativen vermitteln konnte.

Interviewerinnen: Bei dir, Milo, ging es in den Diskussionen gar nicht mehr um
den Inhalt deines Buchs, sondern um die Frage: Was machen wir jetzt daraus?

Milo Probst: Ja, ganz grundsätzlich ist das Buch im Anschluss an die grossen
Klimabewegungen entstanden. Ich habe es auch damit im Hinterkopf geschrieben.

Nachdem das Buch erschienen war, war die Bewegung allerdings eher in
einem Tief und ist es ja immer noch. Und ich glaube, die Frage, die sich jetzt
viele stellen, ist: Wie weiter? Und da stellen sich schon auch Fragen wie: Was

machen wir? Welche Interventionsmöglichkeiten haben wir?

Interviewerinnen: Und dein Buch bietet diesbezüglich ja auch vieles an. Inter-
sektionalität beispielsweise, also wenn du beispielsweise die engen Bezüge
aufzeigst zwischen sozialen Anliegen, Antirassismus, Feminismus und den Zielen
der Klimabewegungen und entsprechend zur Zusammenarbeit aufrufst.

Milo Probst: Genau. Ich würde aber gerne noch zur Frage der wissenschaftlichen

Rezeption zurückgehen. Im Unterschied zu dir, Annette, wurde mein Buch unter
Historiker*innen nicht gross herumgereicht. Es gibt überhaupt keine Rezensionen

in den üblichen wissenschaftlichen Zeitschriften. Ich weiss aber von vielen

Kolleginnen und Kollegen, die es gelesen haben, und auch von Studierenden, die
das Buch auch als Publikation an sich anregend fanden, weil es eben zu Diskussionen

anregt, wie beispielsweise zur Frage: Was heisst es, Aktivismus und
Geschichtswissenschaften zusammenzubringen?



Debatte / Débat traverse 2023/2

Interviewerinnen: Dein Buch ist aktivistisch geprägt, aber es ist ja durchaus auch

wissenschaftlich. Wie unterscheiden sich denn die beiden Register jetzt im
Endeffekt?

Milo Probst: Das ist eine gute Frage. Ich würde sagen, dass die Ausdrucksformen

unterschiedlichen Ansprüchen folgen, beispielsweise in Bezug auf die

Darstellungsweise. Auf der einen Seite gibt es das akademische Register. Hier gelten
bestimmte wissenschaftliche Regeln, mit denen auch wir in der Runde alle
vertraut sind und auf die ich beim Schreiben meiner Dissertation achten musste. Im
Fall von Umweltschutz der 99 % habe ich mir diesbezüglich viel mehr Freiheiten

genommen als beim Schreiben der Diss. Aber dennoch beruht das Buch auf
wissenschaftlicher Forschung und überprüfbaren Tatsachen. Man könnte vielleicht

sagen, dass mein Buch etwas journalistischer ist, dass es mir mehr darum ging,
einfach «Geschichten zu erzählen». So konnte ich zum Beispiel einfacher

Beziehungen herstellen zwischen Akteur*innen und Beispielen. Hier würde wohl
ein*e Reviewer*in kritisch anmerken, das sei aus der Luft gegriffen. Diese

Beziehungen sind eher aus der politischen Haltung heraus hergestellt und weniger
aus dem historischen Gegenstand.

Interviewerinnen: Was sind denn Widerstände oder Vorbehalte, auf die ihr ge-
stossen seid? Und da eure Publikationen ja nun über ein Jahr zurückliegen: Wie
blickt ihr auf das Buch zurück?

Annette Kehnel: Also bei mir war es unter anderem der Vorbehalt der
historisch-kritischen Richtigstellung. Wie sagt man so schön: Die Kunst, zu langweilen,

besteht darin, alles sagen zu wollen. Die Auswahl, die ich getroffen habe -
und die du, Milo, auch getroffen hast -, ist natürlich immer angreifbar. Und auch

die Erfindung der «Nachhaltigkeit» ist ja selbst ein Produkt des Fortschrittsdenkens.

Die Sylvicultura oeconomica von Carl von Carlowitz aus dem Jahr 1713

gilt als Geburtsstunde der Nachhaltigkeit. Ulrich Grober hat diesen Begriff
geprägt, aber auch deutlich gemacht, dass es die Bedürfnisse des intensivierten

Bergbaus in Sachsen waren, die diese Geburtsstunde bedingten.2 Carlowitz war
Leiter des sächsischen Bergamtes in Freiberg in Sachsen. Das Anliegen seiner

Zeit war Effizienzsteigerung. Allein dazu könnte man ein ganzes Buch schreiben.

Manchmal muss man zugunsten einer Erzählung manches weglassen, um
den Bogen der Geschichte nicht zu verlieren. Der wichtigste Schritt in Droy-
sens Modell der historischen Methode ist vielleicht die Selektion. Wenn wir die

Quellen und Befunde zusammengetragen haben, muss zwangsläufig eine
Auswahl getroffen werden. Sonst kommen wir nicht zu Potte. Aber natürlich bleibt
das Unbehagen, denn wenn ich eine Aussage über die Vergangenheit treffe, dann

weiss ich als Historikerin immer, dass diese Aussage nur unter bestimmten Be-

158 dingungen gilt. Diesen Sachverhalt einerseits im Auge zu behalten und trotzdem



Nachhaltigkeit im Buch. Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

den Mut zu haben, eine Geschichte zu erzählen, das ist immer eine Gratwanderung.

Sie macht uns angreifbar. Und der andere Kritikpunkt ist die anachronistische

Verwendung von Termini. Also die alte Frage: Ja, haben die denn damals

schon über Nachhaltigkeit geredet? Können wir wirklich sagen, dass Diogenes
in der Tonne ein Minimalist war? Wussten die Beginen, dass sie Urban

Gardening betrieben? Natürlich lautet die Antwort nein, das sind alles Anachronismen,

aber in dem Sinne ist der Investiturstreit auch ein Anachronismus. Im 11.

und 12. Jahrhundert wussten die Menschen nicht, dass sie im Zeitalter des

Investiturstreits lebten. Kein Zeitgenosse hätte im Jahr 1122 etwas mit dem Wormser

Konkordat anfangen können. Das sind alles Begriffe des 19. Jahrhunderts. Nur
weil sich diese Terminologie seit hundert Jahren in unseren Schulbüchern eingenistet

hat, verwenden wir sie und denken, das sei genuin mittelalterlich. In
diesem Sinne schlage ich vor, dass man jetzt die Terminologie des 21. Jahrhunderts

nimmt und schaut, in welcher Weise sich damit vergangene Erfahrungen
interpretieren lassen und welche Zugänge entstehen.

Interviewerinnen: Das ist sehr interessant, weil wir als Historikerinnen auf
die Frage, wie wir Narrative aufbrechen wollen, lange mit der Ausweitung von

Komplexität geantwortet haben. Man könnte ja auch wieder andere Narrative
anbieten, allerdings im Wissen, dass man sie auch wieder aufbrechen muss. Aber
zunächst noch an Milo die Frage: Gegen welche Widerstände musstest du antreten?

Milo Probst: Sie waren ganz ähnlich. Was mir aber noch wichtig ist: Die «historische

Spurensuche», die ja auch den Untertitel dieses Buches darstellt, ist der

weniger rezipierte Teil des Buches. Das Buch wird eher als politisches Plädoyer, als

Manifest gekauft und gelesen. Der historische Teil wird dann eher als Illustration

gelesen. Das finde ich rückblickend schade, denn ich wollte die Frage vom Ver-

gangenheit-Gegenwarts-Bezug aufnehmen. Mir war es wichtig, dies auch

transparent zu machen, indem ich Kapiteleinleitungen geschrieben habe, die von einer

politischen Frage aus der Gegenwart ausgehen. Erst dann steige ich mit historischen

Beispielen ein. So wollte ich eine Spannung zwischen Vergangenheit und

Gegenwart bestehen lassen. Andersherum könnte man ja auch erst die Geschichte

schreiben und danach sozusagen die Moral daraus ableiten: Das war gut, das war
schlecht. Doch das wollte ich genau nicht machen. Ich glaube, gewinnbringende
Diskussionen entstehen in genau jenem spannungsreichen Raum, wo Vergangenheit

und Gegenwart in Beziehung gesetzt werden, ohne sie gleichzusetzen.

Interviewerinnen: Hier möchten wir kurz nachfassen. Inwieweit ist ein solches

Rezeptionsproblem auch der Textökonomie geschuldet? Milo, du verknüpfst das

Manifest und die historischen Beispiele stark und durchgängig miteinander. Aber 159



Debatte / Débat traverse 2023/2

du schreibst dann trotzdem: «Dieses Buch hat zwei Teile [...] Der zweite Teil
stellt die Geschichte in einen Dialog mit den ökologischen Herausforderungen
der Gegenwart.»3 War das, rückblickend betrachtet, ein zu starkes Signal, dass

man nach dem ersten Drittel eigentlich nicht weiterzulesen brauche?

Milo Probst: Ja, da stimme ich zu, das ist ein Problem. Deshalb war das erste

Kapitel ursprünglich auch als Einleitung konzipiert. Doch es wurde dann mit der

Zeit immer länger und länger. Und dann hat die Lektorin gemeint, das gehe so

nicht, und so ist es dann zum ersten Kapitel geworden.

Interviewerinnen: Was bleibt offen für euch? Worüber hättet ihr gerne diskutiert,
aber niemand hat euch danach gefragt?
Annette Kehnel: Ich würde gern an die Frage vom Vergangenheit-Gegenwarts-Bezug

anknüpfen. Mich interessiert, wann die Gegenwart all das wertvolle

Wissen um die Vergangenheit vergessen hat: zum Beispiel das Verhältnis

zwischen Menschen und Tieren. Mich hat das Zitat des französischen Geogra-
fen Reclus zum Thema Nutztierhaltung und Zucht in Milos Buch sehr angesprochen.

Das war bei Reclus «eine Praxis der Zusammenarbeit, in der Menschen

die Tiere erzogen und zähmten, aber auch selbst von den Tieren lernten. Hingegen

sei in modernen Gesellschaften dieses Zusammenspannen untergegangen
und habe einer einseitigen Beherrschung der Tiere Platz gemacht. Tiere würden

nur noch gezüchtet, um möglichst viel Fleisch zu gewinnen, wodurch ihre Körper

verstümmelt und geschwächt würden, bis sie ihre körperliche Widerstandsfähigkeit

verlören».4 Aber Reclus' Äusserung stammt aus dem Jahr 1897. Und
fast auf jeder Seite deines Buches frage ich mich: Wann haben wir angefangen,
das zu vergessen?

Milo Probst: Vielleicht als Gegenfrage: Ist es nicht normal, dass vergessen wird?

Respektive: Gehört es nicht zur Natur der Geschichtsschreibung, dass wir mit
neuen Fragen an historische Gegenstände herantreten und dadurch noch nicht
Gewusstes oder Übersehenes aus der Vergangenheit heben? Sonst würden wir ja
immer nur dasselbe erzählen. Ich glaube, das Gleiche haben sich Frauenhistori-

ker*innen in den 1970er-Jahren auch gefragt: Warum konnte man die Hälfte der

Menschheit vergessen? Oft heben wir als Historikerinnen Sachen aus der

Vergangenheit hervor, die die Akteurinnen selbst gar nicht so wichtig fanden. Das

ist für mein Thema wichtig zu unterstreichen: Gerade im anarchistischen Denken

des 19. Jahrhunderts waren andere Fragen viel, viel wichtiger, das kann man
nicht leugnen: Repression, Militarismus oder Krieg. Aber trotzdem setze ich jetzt
mit meiner Frage bei den Naturverhältnissen an, weil ich in meiner Gegenwart

lebe, mit meinen Fragen und meinen Sorgen.



Nachhaltigkeit im Buch. Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

Interviewerinnen: Dieser letzte Punkt ist ganz spannend, wie stark nämlich in

euren Ausführungen Geschichte als aktive und selektive Erinnerung deutlich

wird. Und diese Frage der Selektion möchten wir gerne zum Publikationskontext
hin wenden: Wie seht ihr eigentlich das Verhältnis zwischen eurem Anliegen, das

ihr hattet und nach wie vor habt, und der Wahl der Form? Es sind ja schon zwei

sehr unterschiedliche Formate herausgekommen - ein dickes Buch bei Annette

und ein taschentaugliches Manifest bei Milo -, die auch bei unterschiedlichen

Verlagen gedruckt wurden.

Annette Kehnel: Die Form ist erst im Verlauf des Schreibens entstanden. Eigentlich

wollte ich ein Buch zum Abschied vom Homo oeconomicus schreiben. Das

wurde plötzlich ganz was anderes und dann musste ich auch gefühlt zwei Drittel
dessen, was ich geschrieben hatte, wieder rausschmeissen. Aber das sind

Kollateralschäden, die man in Kauf nimmt. So hat es etwa ein wunderschönes Kapitel
über die Anfänge des Minimalismus zu Zeiten der ägyptischen Wüstenväter im
4. Jahrhundert nach Christus nicht ins Buch geschafft.

Interviewerinnen: Aber das heisst, es war von Anfang an ein Buchprojekt, das

sich dann mehr oder weniger organisch und aus einer gewissen Dringlichkeit
und aufgrund äusserer Debatten geformt hat. War das bei dir, Milo, auch so? War

klar, dass da ein Buch, ein Pamphlet entsteht oder hätte es auch eine andere

Publikationsform geben können?

Milo Probst: Nein, das war von Anfang an klar. Ich habe länger mit diesem

Gedanken gespielt und auch länger über den Aufbau und die Konzeption nachgedacht.

Gewisse Argumente des Buches konnte ich schon in einem Artikel für die

Wochenzeitung schärfen.5 Als ich dann angefangen habe, das Buch zu schreiben,

hatte ich eine ziemlich genaue Vorstellung davon, was herauskommen sollte. Das

lag wohl auch daran, dass ich mir selbst gewisse Schranken setzen wollte, um
mich irgendwann doch wieder der Dissertation zuwenden zu können.

Interviewerinnen: Aber bei dir war schon stärker die Idee da, dass es eigentlich
eine Form des Manifests werden sollte, oder? Es ist ja in der Reihe Flugschriften

bei der Edition Nautilus erschienen. Die Wahl des Kommunikationsmediums

spielt doch - auch aktivistisch - eine Rolle?

Milo Probst: Absolut. Es sollte auch ein Beitrag sein zur politischen Diskussion

und eine Intervention in einem Feld von klimapolitisch Interessierten. Ich

glaube, das war mir von Anfang an bewusst. Es gab Leser*innen, die schon

gemeint haben, das wäre noch kompliziert genug zum Lesen. Und auch von der

Lektorin wurde angemerkt, dass sich das Buch an Leute richte, die von gewissen

Sachen schon überzeugt sind. Ja, das anerkenne ich und ich bin mir dessen

auch bewusst. Ich erkläre zum Beispiel nicht sehr breit, weshalb es aus meiner



Debatte / Débat traverse 2023/2

Sicht einen Widerspruch gibt zwischen einer profit- und wachstumsorientierten

Wirtschaft und genuinem Umwelt- und Klimaschutz. Das ist für mich einfach

gesetzt. Und die Leute, die das nicht überzeugend finden, die werde ich mit meinem

Buch wohl nicht überzeugen können.

Interviewerinnen: Es ist ja schon eine Entscheidung, ein Buch zu verfassen. Das

braucht zum Schreiben Zeit und dann auch nochmals, um publiziert zu werden.

Dagegen haben das Lesen als Form des Handelns und die Thematik der Umwelt-
krisen ja eine sehr starke Dringlichkeit. Wie seid ihr damit umgegangen, einerseits

einen dringlichen Appell machen zu wollen und andererseits euch die Zeit

zu nehmen, ein Buch zu schreiben und auf einem Buchmarkt mit seiner stetig
wechselnden Aufmerksamkeitsökonomie zu publizieren? Wie nachhaltig stuft

ihr das ein? Und wie steht es mit der Dringlichkeit der Thematik?

Milo Probst: Der Widerspruch zwischen der Dringlichkeit des Themas und der

Langsamkeit der historischen Wissensproduktion hat mich sehr beschäftigt. Ich

denke, gerade beim Thema Klimawandel müssen wir als Wissenschaftler*in-

nen und Historiker*innen über Publikationsmöglichkeiten nachdenken, die mit
den rasanten ökologischen und politischen Transformationen schritthalten können.

Ich wollte nicht warten, bis meine Diss erscheint. Das dauerte mir einfach

zu lange. Also habe ich mich drangesetzt und es ging für die Verhältnisse im
Verlagswesen auch sehr schnell. Und natürlich war ich trotzdem ungeduldig,
als vom Verlag die Rückmeldung kam, dass sie mich eigentlich ins

Frühjahrsprogramm aufnehmen könnten, aber das Programm schon zu voll wäre und das

Buch aus marketingtechnischen Gründen erst im Herbst erscheinen würde. Und

zur Frage nach der nachhaltigen Wirkung: Da habe ich manchmal die Tendenz,

zu sagen, dass wir unseren Impact auch nicht überschätzen sollten. Damit müssen

wir auch leben. Einige Menschen hat das Buch bewegt, das weiss ich. Das

reicht mir und ich bin zufrieden damit.

Annette Kehnel: Du musst natürlich weitere Bücher schreiben!

Interviewerinnen: Bücher kosten ja auch. Das Buch von Milo kostet im Schweizer

Buchhandel momentan 25.90 Franken und das von Annette 37.90 Franken.

Wenn man ein Buch vorlegt, das erworben werden muss, schafft das ja auch eine

gewisse Barriere. Es muss erst mal gekauft oder zumindest getauscht werden.

Habt ihr euch denn auch überlegt, euer Anliegen mit dem Buch, mit den Themen,
die ihr verhandelt, barrierefrei und kostenlos zur Verfügung zu stellen? Also auch

das als Form des Aktivismus zu begreifen, das Anliegen und das Wissen, das ihr
habt, jenseits eines käuflichen Buches zugänglich zu machen?

Milo Probst: Ehrlich gesagt, nein. Ich habe mir diese Gedanken nicht gemacht,
162 aber ich finde das sehr, sehr wichtig. Auch der Inhalt ist nicht barrierefrei. Ich



Nachhaltigkeit im Buch. Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

glaube aber, dass es wichtig ist, dass in den Gesprächen und in den Formen des

Austausches, die sich rund um das Buch bildeten, mehr Zugänglichkeit entstehen

kann. Vielleicht noch mehr als der Preis ist es der Inhalt und die Sprache,
die dazu führen, dass wir letztendlich doch nur für einen sehr kleinen Personenkreis

schreiben.

Annette Kehnel: Unser Medium ist vor allem das Buch. Es gibt zwar Open

Access, aber das ersetzt ja nicht das Marketing. Nur weil etwas frei zugänglich
ist, heisst das noch lange nicht, dass es auch bekannt wird.

Interviewerinnen: Gehen wir in médias res, und zwar mit zwei Zitaten von euch.

Zuerst von dir, Annette. Du schreibst auf Seite 45: «Was wir brauchen, sind

Geschichten, die uns dabei helfen, die Herausforderungen des 21. Jahrhunderts zu

meistern. [...] Es wird Zeit, dass wir die historische Erfahrung im Umgang mit
Krisen und Herausforderungen als Ressource für die Gestaltung der Zukunft
nutzen.»6 Und Milo, du schreibst im Kontext von einer neuen Ethik des Sorgenden:
«Eben deshalb sind Utopien wichtig. Denn sie sind nicht nur weltfremde
Gedankenspiele, sondern können auch dazu dienen, <unsere Phantasie zu trainieren).»7

Daher die Frage, die sich uns dreien gestellt hat: In welchem Verhältnis stehen

eure Forderungen zu unseren Narrativen der Geschichte beziehungsweise der

Geschichtsschreibung? Was seht ihr als Rolle von Historikerinnen im Kontext
der Klimakrise?
Annette Kehnel: Friedrich Nietzsche sah zwei grosse Nachteile der Historie, wie
sie zu seinen Zeiten betrieben wurde: Erstens sei sie handlungshemmend und

zweitens werterelativierend. Historische Wissenschaft ist generell kritische
Wissenschaft. Das heisst, ich stelle das, was ist, durch Historisierung infrage. Und

es ist ein Zugang, der heute im Zeitalter von Fake News mehr denn je gebraucht
wird. Die Techniken der Unterscheidung und die Überprüfbarkeit von Aussagen
sind zentral. Allerdings gibt es eben auch einen negativen side effect. Im
Hinblick auf konstruktive Vorschläge für die Zukunft wird schnell übers Ziel
hinausgeschossen. Jeder positive Vorschlag, insbesondere von jungen Leuten, wird
sofort historisiert mit den Worten: «Ah, das gab's schon mal» oder «Das hatten

wir schon, und es hat damals auch nicht geklappt. Wieso soll es jetzt klappen?»
Und ich glaube, genau diese Form der Bedenkenträgerei führt dazu, dass mit
historischen Argumenten neuen Bewegungen der Wind aus den Segeln genommen

wird. Das sollten wir uns abgewöhnen und stattdessen sagen: «Ja, okay!
Geschichte ist keine Wissenschaft der Erfolge der Menschheit, nein, es ist auch

eine Wissenschaft vom Scheitern und von den Fehlern. Aber jetzt soll die nächste

Generation mit ihren Ideen auch die Chance haben, mit unserer Rückendeckung
ihre eigenen Fehler machen zu dürfen.» Diese Bedenkenträgerei ist, glaube

ich, so ein bisschen eine Berufskrankheit von uns. Eine deformation professio- 163



Debatte / Débat traverse 2023/2

nelle. Deswegen sind wir Historikerinnen geworden, weil wir kritisch denken,

weil wir Mythenzerstörer*innen sind und weil Dekonstruktion unser Brot-und-
Butter-Geschäft ist. Aber wenn Greta Thunberg auf dem Weltklimagipfel sagt:
«Reisst euch jetzt mal zusammen und hört auf mit der Zerstörung des Planeten »

Dann sollten wir aufhören mit Historisieren. Die junge Generation braucht unseren

Rückenwind, nicht unsere Bedenkenträgerei.

Milo Probst: Es gibt diese eine Seite der Medaille. Es gehört zum Selbstverständnis

vieler Historikerinnen, Gewissheiten infrage zu stellen und zu
dekonstruieren. Das ist sehr wichtig und nützlich. Das Problem sehe ich, wenn das zu
einem Selbstzweck wird und dadurch in ein abgehobenes Belehren oder einen

Zynismus umschlägt. Dieses abgehobene Belehren sehe ich vor allem in einigen
kulturwissenschaftlichen oder philosophischen Beiträgen zur Klimakrise, wo
der Anspruch - überspitzt formuliert - lautet, dass wir alles überdenken müssen,

etwa unsere gesamte naturalistische Ontologie überwinden müssen. Die Folge
ist eine Aburteilung der Vergangenheit, sodass uns in letzter Konsequenz die

Vergangenheit gar nichts Positives mehr zu sagen hat und jedes Anknüpfen an

vergangene Befreiungsversuche politisch gefährlich wird.8 Manchmal scheint es

mir um eine abgehobene Suche nach einer perfekten Theorie zu gehen, ohne zu

fragen, inwiefern diese Theorie auch tatsächlich für gegenwärtiges politisches
Handeln anschlussfähig ist. Mit den statt gegen die politischen Aktivistinnen zu

denken, ist für mich ausgesprochen wichtig, um diese akademische Selbstgenügsamkeit

abzulegen.
Neben einer Historisierung von politischen Projekten in Form einer Dekonstruktion,

welche ganz zu Recht die Ambivalenzen oder blinden Flecken zutage

fördert, könnte eine weitere Aufgabe der Geschichtsschreibung darin liegen, zu

zeigen, dass es sich trotz aller Widersprüche lohnt, politisch zu handeln und

Veränderungen anzustreben. Ich glaube, die Geschichte könnte lehren, dass jedes

politische Handeln widersprüchlich ist, ein Sprung ins Ungewisse darstellt,
Scheitern oder ungewollte Konsequenzen mit sich bringen kann. Vor allem aber

könnte sie uns die Lust und Freude an diesen Suchbewegungen vermitteln, statt

nur Angst davor zu schüren, dass es - polemisch ausgedrückt - sowieso schiefgehen

wird.

Interviewerinnen: Das führt uns zur Grundfrage zurück, was du sagen würdest

zur Rolle der Historikerinnen in der Klimakrise.

Milo Probst: Darauf habe ich immer zwei Antworten. Die eine ist: Hey, nehmt

euch nicht so wichtig. Das meine ich nur halb ironisch. Ich glaube wirklich, dass

es in erster Linie Formen von Aktivismus ausserhalb der Akademie braucht. Die

ganz entscheidende Frage ist jedoch: Für wen machen wir Wissenschaft? Was wir
164 ja jetzt sehen bei den Klimawissenschaftler*innen und den Hard Sciences, ist,



Nachhaltigkeit im Buch. Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

dass festgestellt wird: Wir produzieren seit Jahrzehnten Fakten, aber uns wird ja
nicht zugehört. Damit stellt sich das Problem: Für wen? Sind wir Beraterinnen

von irgendwelchen Institutionen? Von Staaten und Unternehmen? Oder produzieren

wir unser Wissen für Akteurinnen und Akteure, die widerständig sind? Das

wäre meine Option. Ich möchte nicht sagen, dass ich das andere nicht sinnvoll

finde, aber meine Antwort darauf wäre, zu sagen, wir sollten darüber nachdenken,

wie wir bestimmte soziale Akteurinnen und Akteure unterstützen können.

Interviewerinnen: Das würden wir gerne an dich, Annette, zurückgeben und

fragen, wie du das Verhältnis von Aktivismus und Geschichtswissenschaft siehst.

Annette Kehnel: Go ahead, wäre meine Antwort. Wir sollten die Nachfrage nach

Narrativen nicht der Politik und der Wirtschaft überlassen. Wer, wenn nicht die

Historiker und Historikerinnen, könnte die Geschichte in einen grösseren

Zusammenhang einordnen?

Milo Probst: Noch als Antwort auf die Frage, ob es nur Historikerinnen sind,
die Geschichtsmacht haben. Da beobachte ich eher umgekehrt, dass es eben

gerade Aktivistinnen und andere soziale Akteurinnen sind, die die Geschichte

neu entdecken und ein neues historisches Narrativ entwickeln und sich damit

auch anders in der Geschichte situieren. Ich habe ganz an den Anfang meines
Buches ein Zitat von einer antirassistischen Aktivistin, Assa Traoré, gesetzt: «Wir
kommen nicht von nirgendwo, um die Welt zu retten.»9 Sie sagt: «Dadurch, dass

wir politisch aktiv wurden, haben wir selber entdeckt, dass wir in einer Tradition
stehen, in einer Tradition von antirassistischen Kämpfen, die uns gar nicht be-

wusst war und die wir wiederentdeckt haben.»10 Es ist also wichtig, sich bewusst

zu sein, dass auch andere gesellschaftliche Akteur*innen diese Narrative entwickeln.

Sie können ein Ausgangspunkt sein, um geschichtswissenschaftliche Fragen

zu entwickeln.
Annette Kehnel: Genau, ich weiss nicht, wie es dir damit geht, aber mir sträuben

sich manchmal schon die Haare, wenn jemand vorschwärmt, wie schön das im
Kloster im Mittelalter gewesen sei und wie friedlich da alle waren. Oder auch,

wie hässlich das im Kloster gewesen sei, wo alle nur unterdrückt und ausgebeutet

wurden. Aber im Gegensatz zu Aktivistinnen, die ja keine Zeit für historische

Quellenarbeit haben, bin ich professionelle Historikerin und deswegen ist

es eigentlich an mir, in meiner Verantwortung, Narrative kritisch aus dem
historischen Kontext heraus zu entwickeln.

Interviewerinnen: Da würden wir gerne einhaken. Lasst uns noch ein bisschen

genauer auf die spezifischen Beiträge schauen, die ihr als Historikerinnen leisten

könnt mit der Expertise, die ihr habt. Ihr schaut euch sehr unterschiedliche

historische Zeiten an. Das heisst, uns würde interessieren, wo du, Annette, die 165



Debatte / Débat traverse 2023/2

Bedeutung der Vormoderne in diesem Konglomerat aus Nachdenken über die

Vergangenheit und Erzählen für die Zukunft siehst, und welche Bedeutung die

Moderne für dich, Milo, hat.

Annette Kehnel: Für mich bietet die Vormoderne einen Fundus an Erfahrungswissen

im Umgang mit Herausforderungen, die es ja immer gab. Jetzt, wo wir
mit den Paradigmen der Moderne an die planetaren Grenzen stossen, könnte sich

ein Blick in die Vörmoderne lohnen. Achtung: Ich will kein Zurück ins Mittelalter.

Wer dahin will, muss ohne mich gehen. Doch ist nicht auszuschliessen, dass

die Antworten der Menschen auf die Herausforderungen ihrer Zeit gute Impulsgeber

für das 21. Jahrhundert sind. Nehmen wir zum Beispiel Beginen als eine

langfristig erfolgreiche Form des Zusammenlebens von Frauen in spätmittelalterlichen

Städten des 13. Jahrhunderts. Das Modell kam in den flandrischen Städten

auf, setzte sich aber in ganz Europa durch. Beginen hat man in der modernen

Geschichtswissenschaft als Form des Religiosentums behandelt, die ziemlich
abschreckend war, weil damit das Vorurteil einherging, man habe die Frauen

in den Beginenhöfen, überspitzt gesagt, einfach weggesperrt. Diese Geschichte

der Beginen wird derzeit neu erzählt. Da lebten Frauen in eigens für sie und von
ihnen gebauten Stadtvierteln zusammen und teilten ihre Lebenszeit, gingen
verschiedenen Arbeiten nach, viele waren in der Textilproduktion tätig, andere in

der Krankenpflege und Sterbebegleitung, wieder andere waren so wohlhabend,
dass sie als Kapitalgeberinnen auf dem städtischen Kapitalmarkt aktiv waren.
Das ist für Roubaud, ein Haus der Beginen in Marseille, hervorragend in
Notariatsregistern der Stadt dokumentiert. Die Beginen verliehen Startkapital an junge
Ehepaare, zum Beispiel zur Eröffnung einer Bäckerei oder eines Schuhmacherladens,

investierten in Getreide, Immobilien und machten auch mit Lombarden,
also Geldwechslern - heute würde man sie professionelle Banker nennen -,
Geschäfte. Die Forschung hat das hervorragend aufgearbeitet. Doch geht es darum,
diese Forschung auch sichtbar zu machen und in das kollektive historische Wissen

einzuspeisen.

Milo Probst: Wir wollen uns ja auch ein bisschen streiten. Ein Problem, das ich

feststelle, ist - ich möchte dir das aber nicht unterstellen - häufig die Vorstellung,
mit der Moderne sei alles den Bach runtergegangen. Die Moderne wird als das

Problem und Ursache für die Umweltzerstörung bezeichnet. Aber was ich
versuche in diesem Buch und auch in meiner Dissertation, ist eine andere Lesart -
und da bin ich ja auch nicht alleine. Ich gehe davon aus, dass die Moderne
ausgehandelt wurde. Das ist ein Prozess, der auf Konflikten beruht. Das zeigen gerade

postkoloniale Ansätze sehr schön. Das, was wir als moderne Errungenschaften
ansehen, wurde eigentlich sehr, sehr stark auch von nichtwestlichen Gesellschaften

mitgeprägt und eingefordert. An dieser Stelle finde ich auch Ausführungen
166 anregend wie die von David Graeber und David Wengrow, die zeigen, dass die



Nachhaltigkeit im Buch. Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

Aufklärung eigentlich mitgeprägt wurde durch nichtwestliche Philosophie."
Also, die Moderne wurde ausgehandelt und ist ein Prozess. Um das Beispiel
der Arbeitszeit zu nehmen: Natürlich wurde ganz entscheidend über Arbeitszeit

gestritten. Wir verdanken es widerständigen Bewegungen, dass wir heute eine

Reduzierung der Arbeitszeit haben. Das Interessante an der Moderne ist, dass

ihr vieles vorgeworfen wird. Das erinnert stark an anarchistische Autoren und

Autorinnen. Einerseits schreiben sie sich auf eine aus unserer Sicht sehr

widersprüchliche Art und Weise in die Moderne ein und sagen, dass sie eigentlich die

Speerspitze der Moderne seien und sie die Moderne vollenden wollen. Gleichzeitig

haben sie viele Dinge, die gemeinhin der Moderne zugeschrieben werden,

kritisiert, zum Beispiel die modernen Formen des Privateigentums und die damit

einhergehende Übernutzung der natürlichen Ressourcen. Und ich glaube, das ist

mein Anliegen, zu zeigen, dass Kritik und Widerstände immer vorkommen, zu
allen Zeiten.

Interviewerinnen: Als kurze Nachfrage, Milo: Würdest du im Hinblick auf eine

Geschichtsschreibung in Zeiten der Klimakrise denken, dass für dich das grösste
Potenzial für die Gegenwart gerade in der Betrachtung von Dissident*innen, also

von Bewegungen und von Widerständigen, in der Geschichte liegt?
Milo Probst: Ja, genauso wie ich auch nicht an einen konsensuellen Umweltschutz

heute glaube. Mein Anspruch ist eine Konfliktgeschichte der Naturverhältnisse,

auch in der Moderne. Es ist ein grosser Trugschluss einiger
Strömungen in der Umweltschutzbewegung, zu denken, dass man in Einklang eine

nachhaltige Welt erreichen kann. Viele Aspekte der anarchistischen Umweltkritik

um 1900 sind aus heutiger Sicht problematisch. Eine Affinität zwischen heute

und damals sehe ich aber insofern, als auch die anarchistischen Akteur*innen

von damals einsahen, dass ohne Veränderung der zwischenmenschlichen
Verhältnisse eine Transformation der Naturbeziehungen unmöglich ist.

Annette Kehnel: Aber meinst du, das reicht? Wäre es nicht besser, wenn wir
einfach aufhören würden, giftige Emissionen zu produzieren? Es ist ja schon irritierend,

dass Unternehmen wie BlackRock nun Nachhaltigkeit bei der Akkreditierung

verlangen. Die Erkenntnis, dass wir nur mit ganzheitlichen Lösungen die

sozialen, ökonomischen und ökologischen Folgekosten angehen können, sickert
doch allmählich durch.

Milo Probst: Ich bin da skeptischer. Es gibt ja die Idee der Einpreisung schon

länger. Zum Beispiel im Bereich der CO,-Bepreisung: Da zeigt sich aber

weiterhin, dass man den grossen Ölkonzernen Rechte gratis weitergibt. Im Sommer

hat das EU-Parlament weiter beschlossen, dass bis 2030 gratis C02-Zertifikate
verschenkt werden. Das dauert also noch lange. Das Gleiche gilt für BlackRock,
das weiterhin ein riesiger Investor in fossile Energien bleibt und damit mitverant- 167



Debatte / Débat traverse 2023/2

wortlich für die Klimaerwärmung ist. Und in diesem Sinn glaube ich, dass solche

Strategien eben eigentlich darauf abzielen, sich zu legitimieren und dass hier

Greenwashing betrieben wird.

Interviewerinnen: Abschliessend würden wir gerne die Frage an euch beide stellen,

wie ihr weitergehen wollt mit eurer Erfahrung aus Academia und Bewegungen

sowie mit den Büchern im Hintergrund.
Annette Kehnel: Also wissenschaftlich würde ich gerne ein weiteres Buch

schreiben, und zwar mit dem Arbeitstitel «Warum ist Veränderung so schwer?».

Und gleichzeitig würde es mich reizen, eine Initiative zu Recycling im Alltag zu

starten.

Milo Probst: Wofür ich mich jetzt zu interessieren beginne, ist Ökofeminismus.

Als Strömung in der Feminismusgeschichte wurde Ökofeminismus lange belächelt

und mit dem Vörwand des Essenzialismus abgelehnt. Ich glaube aber, es

bieten sich hier interessante Anknüpfungspunkte für heute, etwa was Intersektio-
nalität betrifft. Wenn man diese Texte aus den 1970er- und frühen 1980er-Jahren

liest, dann ist vieles schon drin: Rassismus, Sexismus und Naturzerstörung müssen

zusammenhängend diskutiert werden.

Anmerkungen

1 Milo Probst, Für einen Umweltschutz der 99 %. Eine historische Spurensuche, Hamburg 2021;
Annette Kehnel, Wir konnten auch anders. Eine kurze Geschichte der Nachhaltigkeit, München
2021.

2 Vgl. dazu Ulrich Grober, Die Entdeckung der Nachhaltigkeit. Kulturgeschichte eines Begriffs,
München 2010.

3 Probst (wie Anm. 1), 21 f.
4 Ebd., 55 f.
5 Milo Probst, «Für einen Klimaschutz für die 99 Prozent», Die Wochenzeitung, 27. 2. 2020,

www.woz.ch/2009/klima-und-gerechtigkeit/fuer-einen-klimaschutz-fuer-die-99-prozent
(12. 12.2022).

6 Kehnel (wie Anm. 1),45.
7 Probst (wie Anm. 1), 57, Zitat: Bini Adamczak, Beziehungsweise Revolution. 1917, 1968 und

kommende, Berlin 2017,96.
8 Vgl. Milo Probst, «Nichts ist verloren zu geben. Für eine symmetrische und ausgangsoffene

Geschichte der Naturverhältnisse», Historische Anthropologie 28/1 (2020), 78-94.
9 Probst (wie Anm. 1), 6.

10 Paraphrasiert anhand eines Interviews von Alban Elkaïm mit Assa Traoré, 19.7. 2017, www.
bondyblog.fr/societe/police-justice/assa-traore-cest-la-culture-et-la-formation-de-la-police-
quil-faut-changer (24.2. 2022).

11 David Graeber, David Wengrow, The Dawn ofEverything. A New History ofHumanity, New
York 2021.



Ukraine, Krieg, linke Positionen

Wie agieren Grossmächte in Zeiten geopolitischer Umbrüche

- und: Wie können sich linke Kräfte im Klima allseitiger

Aufrüstung behaupten? Hilfe für die ukrainische Bevölkerung

tut not, und Russlands Krieg ist falsch. Doch sind

deswegen die Waffen des Westens richtig?

Beiträge zu sozialistischer Politik 80
Ukraine, Krieg,
linke Positionen

l.Brangsch, F. Cava Iii,
R. Dillmann. I.Georgiev,

M.Graff, M.Heiniger, R.Herzog.
R. Hürtgen, W. Ischlsthenko.
D. Iten. E. Kasakow. D. Klein,

T.Konicz.U. Mader.
H. Perekhoda, B. Ringger,
M. Roberts, D. Salomon,

A.Sancar, P.Schadt, H.Schappi,
A. Speth, A. Ulyanov, N. Weis

Wie agieren Grossmächte in Zeiten geopolitischer
Umbrüche - und: Wie können sich linke Kräfte
im Klima allseitiger Aufrüstung behaupten? Hilfe
für die ukrainische Bevölkerung tut not, und
Russlands Krieg ist falsch. Doch sind deswegen
die Waffen des Westens richtig?

248 Seiten, Broschur
ISBN 978-3-85869-994-7

«a.Jg./i. Halbjahr »ozj

Einzelheft Fr. 25-
Jahresa bonnement (2 Hefte) Fr. 40-
Fördera bonnement (2 Hefte) Fr. 150-
Gönneninnen mindestens Fr. 500 - pro Jahr

IBAN CH98 0900 0000 8005 6062 5 widerspruch.ch


	Nachhaltigkeit im Buch : ein Gespräch mit Milo Probst und Annette Kehnel

