
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 29 (2022)

Heft: 3: Les saisonniers·ères en Suisse : travail, migration, xénophobie et
solidarité = Saisonarbeitende in der Schweiz : Arbeit, Migration,
Fremdenfeindlichkeit und Solidarität

Artikel: Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik : ein Kommentar
zu Geraldine Heng

Autor: Hess, Cordelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Status quo der rassismuskritischen
Mediävistik
Ein Kommentar zu Geraldine Heng

Cordelia Heß

Viele Mediävist:innen, in Europa und weltweit, sind sich mittlerweile einig, dass

es irgendein Konzept von race braucht, um vormoderne Formen von Othering,
Alterität, gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit etc. zu verstehen und zu

analysieren. Ebenfalls herrscht Einigkeit darüber, dass die jeweiligen historischen

und sozialen Kontexte, in denen race produziert wird, höchst relevant

sind. Dies gilt für mediävistische Forschungsfelder und Kontexte, aber auch für
gegenwärtige akademische und aktivistische Kontexte, in denen über race
gesprochen und gearbeitet wird. Und hier ergeben sich Unterschiede in der

Perspektive zwischen Geraldine Hengs Ausführungen im Interview zwischen ihr
und Isabelle Schürch aus dem Heft 2/2022 einerseits und einer europäischen

beziehungsweise deutschsprachigen Mediävistik andererseits, die mir relevant für
die Übertragung ihres Konzepts von vormoderner race auf europäische Kontexte
erscheinen.1

Ich werde im Folgenden vor allem aus der Perspektive der nordeuropäischen

«Peripherien» argumentieren. Der nordatlantische und fennoskandische Raum

ist einerseits weniger erforscht als etwa die Iberische Halbinsel oder der
mediterrane Raum, andererseits kann diese Perspektivierung interessante Ergebnisse

bezüglich der Frage von race ermöglichen, die auch Geraldine Heng am Rande

anspricht. Hier zeigt sich zudem die Verschränkung mangelhaft aufgearbeiteter,

nach wie vor bestehender kolonialer Verhältnisse in Schweden, Norwegen,
Finnland, Russland und Grönland mit der Wissensproduktion über die vormodernen

Regionen, in denen diese Verhältnisse noch nicht begonnen hatten. Viele
der hier festgehaltenen Gedanken sind noch nicht im Rahmen von Forschungsarbeiten

publiziert, sondern werden derzeit im Rahmen des Projekts «Mission vor
der Kolonialisierung. Eine Neubewertung des religiösen Kontakts in Grönland
und Säpmi zwischen 1000 und 1700» von Solveig Marie Wang, Erik Wolf und

mir erarbeitet und diskutiert.2

171



Debatte / Débat traverse 2022/3

Race überall oder nirgends

Wie viele Kollegiinnen, die sich in produktiver Weise mit kritischen Studien zu

race, whiteness oder auch Gender im Mittelalter beschäftigt haben, ist Geraldine

Heng Professorin für English and Comparative Literature an einer nordamerikanischen

Universität. In diesem Feld, das zwar tendenziell mehr interdisziplinäre

Bezüge aufweist als etwa Ältere Deutsche Literatur und für das Geraldine

Heng zu Recht eine Dekolonisierung des Kanons einfordert und umsetzt, sind

in den letzten Jahrzehnten wesentliche theoretische Impulse gekommen: Queer

Studies, Monster-Theory, Disability-Studies, Human-Animal Studies, race in
der Vormoderne. Warum genau ausgerechnet aus der englischen Literaturwissenschaft

viele der theoretisch innovativsten Ansätze gekommen sind und noch

kommen, ist für mich persönlich noch immer ein wenig ein Rätsel. Vermutlich

regen traditionell besonders konservative Fächer auch besonders kreative

Gegenbewegungen und Reaktionen an, oder die personelle Basis ist in

englischsprachigen Ländern in English Literature einfach sehr gross und entsprechend

divers. Gleichzeitig scheint mir in diesen Fächern die Auseinandersetzung

über die Repräsentation diverser Identitäten und Hintergründe, über den

Kanon und über die Folgen daraus sowohl für Stellenbesetzungen als auch für
das Selbstverständnis des Fachs am stärksten von aktuellen aktivistischen

Auseinandersetzungen geprägt zu sein.3 In jedem Fall aber ist die Inspiration, die

viele der progressiven theoretischen Ansätze in der Mediävistik finden, durchaus

von diesen beiden Faktoren ihrer Herkunft geprägt: British/English
Literature und Nordamerika. Ersteres äussert sich vor allem im starken
literaturwissenschaftlichen Fokus der Methoden und Quellen, die andere Phänomene

und empirische Befunde zulassen als die traditionelle Geschichtswissenschaft

mit ihren üblichen Quellen aus der Historiografie oder Diplomatik: Queerness,
literarische Verhandlungen von Alterität, Verhandlungen über andere als christliche

Ethik, Kontakte mit Fabelwesen und «Wundervölkern». Die höfische

Literatur des Hoch- und Spätmittelalters - in England und im übrigen Europa -
bietet ein Panorama von verspieltem Umgang mit Grenzen und Alterität, das in
üblichen Quellen der historischen Überlieferung so einfach nicht zu finden ist.4

Dagegen bieten andere Felder die Möglichkeit, stärker mit materiellen Quellen,

archäologischen Funden und damit einer Kontextualisierung der schriftlichen

Quellen zu arbeiten, die besonders in den Regionen, in denen die Überlieferung
dünn ist, höchst notwendig erscheint und die Sicht aus den literarischen
Beziehungen stark differenzieren kann.

Es gibt ein Grundproblem erkenntnistheoretischer Art, das die meisten Studien

über race - und über Antisemitismus - im Mittelalter durchzieht. Es hängt zu-
172 sammen mit dem mittlerweile zur Genüge entkräfteten Argument, dass die Über-



Hess: Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik

tragung von modernen Konzepten auf vormoderne Gesellschaften nur bedingt
möglich sei; es ist jedoch nicht deckungsgleich damit.

Eine völlige «methodische Askese» bezüglich der Anwendung moderner theoretischer

Konzepte auf vormoderne Phänomene wurde vielleicht in einigen Diskussionen

in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts noch gefordert.5 Mittlerweile
hat sich aber auch die deutschsprachige mediävistische Forschung insgesamt
theoretisch geöffnet und sieht einen Mehrwert darin, Konzepte wie «Disability»,
«Antisemitismus» oder auch «Emotionen» unter Berücksichtigung der Alterität
vormoderner Gesellschaften zu entwickeln und fruchtbar zu machen.

Während die Diskussion über die grundsätzliche Anwendbarkeit von Begriffen,
die es im Mittelalter noch nicht gegeben hat, als Analyseinstmmente abgeschlossen

scheint oder zumindest innerfachlich keine neuen Argumente mehr produziert,

ist dem schwerwiegenderen Problem auch nicht mit einem theoretischen

Instrumentarium beizukommen: der Fokus auf race (oder Antisemitismus) in jeder
beliebigen historischen Periode birgt die Gefahr, das Phänomen überall zu entdecken.

Eine Studie über antijüdische Stereotype in der Kirchenkunst des 15.

Jahrhunderts wird zwangsläufig zu dem Ergebnis kommen, dass Antijudaismus oder

Antisemitismus ein virulentes Problem war - eine Studie über jüdisch-christliche
Beziehungen in derselben Zeit wird viele Beispiele für Antisemitismus, aber auch

viele für Koexistenz, Unterstützung der jüdischen Minderheit durch kirchliche
und weltliche Autoritäten etc. finden, wodurch der zweifellos vorhandene
Antisemitismus anders kontextualisiert und gewichtet wird.6

Ebenso verhält es sich mit Studien über race. Hat die Forscherin einmal entschieden,

dass nach empirischen Belegen für race gesucht werden soll, ist es nicht
schwer, diese im literarischen und juridischen Material zu finden, und je breiter

das Konzept von race ist, desto grösser die Wahrscheinlichkeit, empirische

Belege zu sammeln. Dennoch erschwert dieser Fokus auch die Möglichkeit der

Kontextualisierung und damit der Gewichtung des Phänomens. Es gibt unzählige

Mechanismen des Othering im vormodernen Europa, also soziale, religiöse
und kulturelle Stratifizierungen und Differenzierungen, die in mittelalterlichen
Texten sichtbar werden und einen - vielleicht wertfreien - Unterschied zwischen

einer Wir-Gruppe und den «Anderen» formulieren. Einige davon schlugen sich

in Rechtsverhältnissen nieder, wie die religiöse Differenz zwischen Christen und
NichtChristen. Einige zogen Gewalt nach sich, wie die Häretisierung bestimmter

religiöser Ausrichtungen. Einige waren aber auch einfach Mechanismen, um
beobachtete kulturelle, geografische und sprachliche Differenzen zu benennen,

ohne daraus eine essenzialisierte und biologistisch begründete Feindschaft oder

Hierarchie abzuleiten.

Ein Beispiel für eine solche Differenzierung, die positive, negative und auch völlig

neutrale Ausdrücke finden konnte, sind die Sâmi, eine Bevölkerungsgruppe im 173



Debatte / Débat traverse 2022/3

nördlichen Fennoskandien, die in den Rechtstexten der norwegischen und
schwedischen Administration sowie in den Sagas vielfach erwähnt werden.7 Es ist

verlockend, gerade angesichts der neuzeitlichen aggressiven Kolonisierung und

Unterdrückung der Sämi, rassistische Machtverhältnisse bereits in der Vormoderne

anzusetzen. Eine Reihe von Forschungen folgt entweder diesem Paradigma
oder reproduziert paternalistische Sichtweisen, die aus kolonialen Beziehungen
entstanden sind und eine enorme Wirkungsmacht sowohl im semantischen als

auch im realpolitischen Bereich haben und hatten. Innerhalb dieser Paradigmen,
sowohl der solidarisch-rassismuskritischen als auch der paternalistisch-kolonia-
len, erscheinen die Sämi des Hoch- und Spätmittelalters aus europäischer Sicht
als eine pagane Gruppe, die ständigen Versuchen der Unterwerfung und Ausbeutung

ausgesetzt war und der primär Unverständnis, Feindschaft und allenfalls
furchtsame Faszination bezüglich ihrer magischen Fähigkeiten, immer gefolgt
von einer Verdammung ihres Heidentums, begegneten.

Einige neuere Forschungen dagegen hinterfragen die so selbsterklärend
scheinende Präsenz von mittelalterlichem Rassismus zwischen skandinavischen und
samischen Bewohnerinnen des Nordens.8 Aus einer Zusammenschau der

verfügbaren Quellen literarischer und juridischer Art sowie archäologischer Funde

ergibt sich langsam ein anderes Bild. Zunächst scheint sich das Bild der

Siedlungsmuster, das früher von einer recht klaren Trennung samischer und
skandinavischer Gebiete bei stetigem Vorrücken skandinavischer Siedlerinnen in den

Norden ausging, zu verändern. Vermutlich waren weite Teile Skandinaviens von
koexistierenden Gruppen besiedelt, die sich durch eine funktionale Aufteilung
in jagende, fischende und ackerbauende Gruppen auszeichneten, von denen jede
entweder samische oder skandinavische Kultur und Sprache oder auch beides

ausüben konnten; sie konnten christlich sein oder nicht. Auch in den schriftlichen

Quellen lesen neuere Interpretationen eine Normalisierung und Koexistenz der

Gruppen, die sich in der Vielzahl der Erwähnungen der Sämi in ganz
unterschiedlichen Kontexten sowie in der offensichtlich mehrfach neu verhandelten

Besteuerungspolitik zeigt.9 Auch das Christentum war nur ein Aspekt der
möglichen, aber nicht notwendigen Akkulturation zwischen den Gruppen, zumal sich

das Interesse der schwedischen und der norwegischen Krone an einer vollständigen

Christianisierung sehr in Grenzen hielt.
Die dramatischen Folgen der neuzeitlichen Kolonisierung für die Sämi dürfen

nicht geleugnet werden. Die lange Geschichte der Beziehungen zwischen den

Bevölkerungsgruppen im fennoskandischen Raum aber muss differenzierter
geschrieben werden. Im Mittelalter erschienen sicherlich die Sämi als eine relativ
fest umrissene Bevölkerungsgruppe, klar unterschieden von Skandinavierfinnen,

nicht jedoch sichtbar in allen ihren sprachlichen und kulturellen Binnen-

174 differenzierungen - diese Konstruktion an sich musste aber nicht in allen Fällen



Hess: Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik

rassistische und essenzialisierende Züge tragen. Die Analyse aller verfügbaren
schriftlichen Quellen gemeinsam mit dem langsam wachsenden Fundus

archäologischer Forschungen sowie einem Paradigmenwechsel in allen historischen

Disziplinen verändern das Bild von Siedlung, Bevölkerung, Kultur und Religion
im fennoskandischen Raum, der bis heute von kolonialen und rassistischen
Mechanismen geprägt ist, ohne dass diese notwendigerweise und flächendeckend

im Mittelalter angelegt gewesen wären.

Religion und race

Forschung über mittelalterlichen Antisemitismus, aber auch über die Kreuzzüge

hat schon lange die zentral auch von Fleng untersuchte Verbindung
zwischen der christlichen Religion und der Ausformung von race im europäischen
Mittelalter erkannt und beleuchtet. Die Zusammenhänge sind aber alles andere

als linear und hegemonisch - mittelalterliche religiöse Aus- und Abgrenzungsmechanismen

können Vorläufer von neuzeitlichem Rassismus sein, müssen es

aber nicht. Dies zeigt sich unter anderem an der in den letzten Jahrzehnten in
den Fokus der Mediävistik geratenen nicht vorhandenen Homogenität des

mittelalterlichen Christentums.10 Gleichzeitig spielt die enge Verbindung zwischen

Klerus und lateinischer Schriftlichkeit und Verwaltung eine wichtige Rolle für
diesen Blickwinkel und daraus folgend die nahezu durchgängige Parteilichkeit
der Quellen. Zwar können Franziskaner und Dominikaner über theologische Fragen

streiten oder klerikale Autoren die Bedeutung des kaisernahen Erzbistums

Hamburg-Bremen für die Mission aus England und Irland kontrovers behandeln,

jedoch teilen all diese Quellen den Blick auf das religiös «Andere» als grundlegend

suspekt. Doch gibt es auch hier fundamentale Unterschiede, die sich
sowohl in den von Heng besonders beachteten literarischen Quellen als auch in

Verwaltungsschriftgut und Chroniken, teils auch in materiellen Quellen und der

Ikonografie niederschlagen.

Bezüglich der Entwicklung des mittelalterlichen Antisemitismus haben viele
Mediävistlinnen festgestellt, dass es eine Entwicklung von rein religiös begründeter
Feindschaft zu einer Essenzialisierung des Jüdischen spätestens in der Mitte des

14. Jahrhunderts gab.11 Heng setzt diese Veränderung mit Blick auf das Beispiel
England deutlich früher an, was aber meines Erachtens nicht zu verallgemeinern
ist. Die Grundlage der Judenfeindschaft war der Deizidvorwurf, aus dem sich

nahezu alle anderen Stereotype und Vorwürfe ableiteten. Diese wurden auf der

Ebene der «hermeneutischen Juden», Juden in der christlichen Imagination, stetig

weiterentwickelt, radikalisiert und popularisiert, die grundlegenden Figuren
waren jedoch bereits bei den Kirchenvätern angelegt und konnten im Zusammen-



Debatte / Débat traverse 2022/3

hang mit lokalen Massakern, den Kreuzzügen, Ritualmordvorwürfen und anderen

Übergriffen und Vertreibungen als Legitimation herangezogen werden.

Parallel dazu gab es aber auch das konkrete jüdisch-christliche Zusammenleben,

das deutlich weniger linear verlief als die Entwicklung der theologischen
Judenfeindschaft. Vor den umfassenden Pogromen des 14. Jahrhunderts im
Zusammenhang mit der Pest gab es in Mitteleuropa eine Vielzahl von jüdischen
Gemeinden unterschiedlicher Grösse, viele von ihnen schlecht oder gar nicht

schriftlich dokumentiert. Je kleiner die Gemeinden, umso enger musste deren

Verflechtung mit der christlichen Gemeinde sein, was die Segregation und

zwangsweise Sichtbarkeit, die eine Vorbedingung für konsequente Ausgrenzung
darstellt, unwahrscheinlich macht.

Die Tatsache, dass Jüdinnen im christlichen Europa immer einer Sondergesetzgebung

unterlagen, schuf letztlich die Grundlage für essenzialisierende Formen

der Ausgrenzung. Jedoch war diese Grundlage so umfassend, dass sie nicht als

Erklärung für die Formierung von race herangezogen werden kann: die christlichen

Gesellschaften und deren auf dem Christentum beruhende Konzepte von
Flerrschaft und Gerichtsbarkeit waren nicht in der Lage, NichtChristen als

gleichwertige Mitglieder zu integrieren. Allerdings war Gleichwertigkeit überhaupt
kein Ziel, im Gegenteil, nicht nur NichtChristen, sondern auch eine Vielzahl
christlicher Personengruppen waren von der Rechtsfähigkeit, dem Erben, der

Schwurfähigkeit, dem Recht auf Privatbesitz und anderen Aspekten des

gemeinschaftlichen Lebens ausgeschlossen: Frauen, Kleriker, Unfreie, Exkommunizierte.

Die Zugehörigkeit zu einem abweichenden oder gar keinem Rechtsstatus,

wie es für die jüdischen Gemeinden galt, war bei weitem kein Alleinstellungsmerkmal

für diese und kann damit die Entwicklung hin zu rassistischer Ausgrenzung

nicht hinreichend erklären.12

Auch das Zusammenwirken von Rechtsstatus und religiöser Devianz war für
Jüdinnen nicht exklusiv. Die christliche Theologie entwickelte umfassende

Handreichungen, wie christliche Herrscher mit paganen Untertanen umzugehen hätten -
prominent verhandelt etwa anhand des Rechtsstreits des Deutschen Ordens mit
Polen-Litauen auf dem Konstanzer Konzil.13 Hier ging es unter anderem um die

Frage, ob der Orden das Recht habe, die nichtchristlichen Bevölkerungsgruppen in
und an den Grenzen seines Gebiets zwangsweise zu missionieren. In Ungarn wurden

jüdische, aber auch muslimische Gemeinden bis zum 15. Jahrhundert als hos-

pites unter einem Rechtsstatus zusammengefasst und integriert.14 In Eidformeln,

Steuerregelungen und Einbürgerungsrechten manifestierte sich die beschränkte,

aber immerhin vorhandene Fähigkeit der mittelalterlichen christianitas, Nicht-
christen zu integrieren - aber wegen der starken christlichen Prägung der säkularen

Rechtssysteme benötigten diese eben einen eigenen Status. Daraus konnten essen-

176 zialistische Zuschreibungen erwachsen, sie mussten es aber nicht zwangsläufig.



Hess: Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik

The Global Middle Ages und lokale Verhältnisse

Geraldine Heng betont zu Recht die Bedeutung einer Verbreiterung des

Blickwinkels über das europäische Mittelalter hinaus, um Prozesse des Othering
verstehen zu können, Kulturen im Vergleich und im Dialog zu sehen und insgesamt

gegen den «European exceptionalism» und die Vorstellung, nur Europa habe

im Mittelalter über eine Zivilisation verfügt, anzudenken und anzuschreiben.

Gleichzeitig braucht die Untersuchung von Alterität im Mittelalter differenziertes

Wissen über lokale Unterschiede, um die Produktion von race zu verstehen.

Und in vielen Fällen reichen dafür die schriftlichen Quellen nicht aus.

Ein gutes Beispiel ist die Kolonisation des Nordatlantiks durch Siedlerinnen aus

Island und Norwegen seit der Mitte des 10. Jahrhunderts. Deren Kontakte mit der

indigenen Bevölkerung in Vinland - archäologisch am wahrscheinlichsten

belegt sind Siedlungen in L'Anse aux Meadows im heutigen Neufundland - liest

Heng als ein Beispiel von missglückter Kommunikation aufgrund von «European

supremacy». Ihre Interpretation folgt eng den beiden überlieferten
sogenannten Vinland-Sagas, der Grcenlendinga saga und Eiriks saga rauda. Wie alle

Sagas weisen die beiden Texte eine komplizierte und fragmentarische
Überlieferungsgeschichte auf. Eiriks saga rauda ist in zwei Handschriften überliefert, dem

Hauksbok aus dem 14. Jahrhundert und dem Skalhöltsbök aus dem 15. Jahrhundert;

die Forschung nimmt an, dass letztere Fassung näher am Original, das

vermutlich im 13. Jahrhundert aufgezeichnet wurde und verloren ist, liegt. Grcenlendinga

saga ist ausschliesslich im Flateyjarbok, einer Sammelhandschrift aus dem

14. Jahrhundert, überliefert. Wie alle Sagas bilden auch die Vinland-Sagas eine

Rückprojektion oder Imagination der paganen Vergangenheit aus einer bereits

seit einigen Jahrhunderten christianisierten Gesellschaft heraus, besonders in
Eiriks saga rauda dominieren polemische und negative Beschreibungen von

paganen Praktiken wie Zauberei und Prophezeiungen. Die Entdeckung Grönlands

und danach auch Vinlands war diesen Quellen zufolge ein Projekt eines Mannes,
der einem Mordprozess auf Island entgehen wollte. Die Darstellung der Grönländer

ebenso wie der indigenen Bevölkerungen, mit denen sie in Kontakt kamen, ist

in diesem Kontext zu sehen. Es handelt sich also weder einfach um eine realistische

noch um eine idealisierte Beschreibung der heroischen Vorfahren.

Betrachtet man den Kontakt zwischen isländisch-norwegischen Siedlerinnen

und Indigenen in Grönland und Nordamerika ausschliesslich aufgrund der

Sagas, ergibt sich ein Bild eines kurzfristigen, von schnell aufflammenden
Konflikten und deren gewalttätiger Lösung geprägten Kontaktes in Nordamerika,
während die Dorset und Inuit als Akteure in der schriftlichen Überlieferung völlig

fehlen. Mit der Zunahme archäologischer Ausgrabungen, aber auch grösserem

Respekt vor indigener Überlieferung und damit kritischerer Betrachtung 177



Debatte / Débat traverse 2022/3

der christlichen Quellen schält sich langsam ein anderes Bild des Kontakts
heraus. Die Siedlerinnen waren zahlenmässig kleine Gemeinschaften, in denen

sich früh eine lokalspezifische laikale Version des Christentums ausbildete. Ihre

Schriftlichkeit war primär westnordisch und über Runen vermittelt, während

das Lateinische nur ganz rudimentär in liturgischen Fragmenten bekannt war.
Erst im 13. Jahrhundert bildete sich eine stabile, mit Skandinavien verbundene

Bistumsorganisation aus.15

Ältere Forschungen gingen davon aus, dass die Siedlerinnen auf Grönland im
Wesentlichen lebten wie auf Island und in Norwegen.16 Eine Anpassung an die

arktischen Verhältnisse in Bezug auf Ernährung, Kleidung und Hausbau,
vielleicht gar ein Lernen von den indigenen Gemeinschaften schien undenkbar.

Mittlerweile deutet sich eher ein Bild an, in dem europäische und indigene
Bevölkerungen über Jahrhunderte hinweg zwar nicht gemeinsam in Siedlungen lebten,

aber Waren austauschten, Jagdgebiete teilten und die knappen Ressourcen

der Arktis nutzten. Gerade diejenigen, die von Grönland aus nach Nordamerika

reisten, gehörten den ersten beiden Generationen an, die teils zwangsweise, teils

mangels Ressourcen im Ursprungsland aus Skandinavien ausgewandert waren.

Einige waren bereits Christen, andere nicht. Wir haben keine direkten schriftlichen

Quellen von ihnen. Ihre Akkulturation an die arktischen Verhältnisse kann

noch nicht weit fortgeschritten gewesen sein, und ihre Versorgung mit kontinentalen

Ressourcen wie Metall, Holz, Haustieren und Milchprodukten muss spärlich

gewesen sein. Für den Aufbau der neuen Siedlungen in Nordamerika fehlte

es ihnen vermutlich an Material zum Handeltreiben, weshalb sie in einer fremden

Umgebung mit fremdem Klima mit den Indigenen um alle Ressourcen

konkurrieren mussten.

Eine kollektive Identität dieser auf vielen Ebenen marginalisierten Siedlerinnen
des späten 10. Jahrhunderts ist schwer zu rekonstruieren, sicher ist nur, dass die

in den Sagas vermittelte Identität diejenige der isländischen gebildeten christlichen

Oberschicht des 13. und 14. Jahrhunderts war. Daraus abzuleiten, dass

die Siedlerinnen des 10. Jahrhunderts bereits mit einer Idee von «European

supremacy» in Nordamerika ankamen und dass diese ihre Begegnung mit den

Indigenen prägte, ist weder anhand der schriftlichen Quellen noch im Gesamtbild

der schriftlichen und materiellen Überlieferung zu rechtfertigen. Die Tatsache,

dass es später eine eher pejorative Kollektivbezeichnung (skrcellinger) für alle

Indigenen gab, heisst noch nicht, dass die Begegnungen selbst von pejorativen

Zuschreibungen geprägt waren. Sie bedeutet lediglich, dass sprachliche
und kulturelle Differenz der Gruppen in den christlichen Narrativen überliefert
wurde. Welche Bezeichnungen umgekehrt die indigenen Gruppen für die

Europäerfinnen hatten, ist nicht überliefert.



Hess: Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik

Rassismus in den USA und in Europa

Die Verankerung der Debatten um race im Mittelalter in den aktivistischen

Bewegungen sowie den Universitäten Nordamerikas zieht notwendigerweise nach sich,
dass die benutzten Konzepte von Rassismus an nordamerikanischen, teilweise an

britischen Verhältnissen ausgerichtet sind. Wie Geraldine Heng anmerkt, sind die

Traditionen der Critical Race-Theory (CRT), mit denen sie arbeitet, unter anderem

stark von Black Studies und Black Feminist Studies geprägt. Sie und andere haben

diese Traditionen zwar für das europäische Mittelalter adaptiert und nutzbar

gemacht, der konkrete gesellschaftspolitische Kontext, in denen sie entstanden sind,

bleibt aber fundamental unterschiedlich von dem in Europa. In den USA sind viele

der mediävistischen Fachdebatten über whiteness im Mittelalter, die Vereinnahmung

mittelalterlicher Symbole und Personen in white supremacist movements

und auch das globale Mittelalter verbunden mit Fragen der Repräsentation an den

Universitäten selbst: Wer spricht und forscht über Rassismus? Wer benutzt dafür

seine/ihre Privilegien? Inwieweit unterscheiden sich die Perspektiven von People

of Color (PoC) von denen von Nicht-PoC? Diese beiden Aspekte, die spezifische
nordamerikanische Prägung der Rassismustheorien und die Verbindung der
fachlichen Debatten mit Fragen um Repräsentation, sind in Europa, vor allem in der

deutschsprachigen Mediävistik, grundlegend unterschiedlich.
Gerade in den vergangenen Jahren hat antirassistischer Aktivismus in den USA
immense gesellschaftliche und politische Veränderungen bewirkt. Themen wie

Polizeigewalt, Erinnerung an die Sklaverei und die Repräsentation der
nichtweissen Bevölkerung in politischen Ämtern wurden breit diskutiert, im
kollektiven Gedächtnis verankert und teilweise auch im öffentlichen Raum

erkämpft. Der Zeitpunkt der Auseinandersetzung und die Auswahl dieser Themen

sind stark von der US-amerikanischen Geschichte und Demografie beeinflusst:

die Gründung des Landes aus europäischen Siedlerkolonien nach der Vertreibung

und teilweisen Vernichtung der indigenen Bevölkerung, der ökonomische

Aufstieg der Plantagenbesitzenden durch Sklaverei und die damit verbundene

Zwangsmigration, die umfassenden Migrationsbewegungen aus Europa und

Asien im 19. Jahrhundert. Vor allem die Tatsache, dass diejenigen Gruppen, die

derzeit Erfolge in ihren antirassistischen Kämpfen erleben, schon lange im Land

sind, spielt eine wichtige Rolle für die Repräsentation ihrer Kämpfe und der Art
von Rassismus, die sie erleben. Dies gilt gleichermassen für akademische und

aktivistische Diskurse. In den letzten Jahren hat sich auch die Rassismustheorie

in Richtung einer stärkeren Integration des Siedlerkolonialismus in die Analyse
der Gegenwart entwickelt.17

Die Situation in Europa ist völlig anders und unterscheidet sich von Land zu
Land. In Grossbritannien, Frankreich und den Niederlanden beispielsweise sind



Debatte / Débat traverse 2022/3

die Kolonisierten seit vielen Generationen demografisch auch im Kolonialland

vertreten, die kolonialen Befreiungskämpfe etwa in Algerien veränderten die
kolonisierenden Gesellschaften nachhaltig. Der deutsche Kolonialismus dagegen

ist bis heute kaum aufgearbeitet und dringt erst langsam ins kollektive Bewusst-
sein18 - auch wegen der Dominanz und Singularität des Holocaust und der damit
verbundenen erinnerungspolitischen Kämpfe. Die Kolonisierten aus Namibia,
Ruanda und Tansania bilden in Deutschland keine sichtbare demografische

Gruppe; vielleicht hängt es damit zusammen, dass eine Stellungnahme der

Bundesrepublik zum Völkermord an den Herero und Nama bis heute ausbleibt. Im
Gegensatz zu den USA gibt es in den meisten europäischen Ländern, mit
Ausnahme von Grossbritannien, keine Schwarze Bevölkerung, die bereits seit der

Kolonialzeit und das ganze 20. Jahrhundert über in den kolonisierenden Ländern

präsent war.19

Rassismus in Europa hat viele Facetten und richtet sich gegen viele Personengruppen.

Die zentralen Konzepte der Critical Race-Theory aber sind in den USA
anhand von nordamerikanischen Erfahrungen und Verhältnissen entwickelt und

geschärft worden, in denen Sichtbarkeit, Migrationsgeschichte und Rechtsstatus

jeweils anders verhandelt wurden und werden. Die Theorie ist zunächst in den

USA von Juristfinnen entwickelt worden, um den systematischen Rassismus in
den US-amerikanischen Institutionen zu benennen und bekämpfen zu können.20

Aspekte von Kultur und Religion spielen im europäischen Rassismus eine wichtige

Rolle - von Debatten über die deutsche «Leitkultur» bis zu medialer

Aufregung darüber, dass manche Politikerfinnen nicht nur «Frohe Ostern», sondern

auch «Ramadan Mubarak» oder «Chag sameach» wünschen. In Nordamerika

waren die europäischen Kolonisatorfinnen dagegen oft aus religiösen Gründen

eingewandert und religiöse Diversität, wenn auch oft «nur» innerchristliche,
gehörte zum Selbstverständnis.

Viele derjenigen Menschen, die in Europa im Moment besonders von Rassismus

betroffen sind, sind erst seit wenigen Generationen oder gar Jahren in Europa
und können nicht von bereits etablierten, gut ausgebildeten und ökonomisch
gesicherten Netzwerken profitieren, beispielsweise als Personen auf der Flucht aus

Afghanistan, dem Sudan oder Somalia. Das rechtfertigt natürlich nicht den

Rassismus, erklärt aber in einem gewissen Ausmass, dass die theoretischen Debatten

und das öffentliche Bewusstsein etwa über Antisemitismus viel besser

ausgeprägt sind als über Rassismus. Rassismus, der sich wie in den USA gegen eine

Schwarze Bevölkerung mit sehr lange zurückliegender Migrationsgeschichte
richtet, funktioniert anders als der europäische, in dem es nicht nur um Hautfarben

und ihnen zugeordnete Zuschreibungen geht, sondern für sehr viele auch um
Aufenthaltsstatus, Staatsangehörigkeit und damit Zugang zu Ressourcen wie So-

180 zialleistungen, Bildung und Wohnung. Auch hier sind in den vergangenen Jahren



Hess: Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik

Erfolge erzielt worden: Das deutsche Einbürgerungsrecht wurde für die grosse

Gruppe der türkischstämmigen Personen, die in zweiter oder dritter Generation

in Deutschland leben, liberalisiert und ermöglicht seit etwa 15 Jahren eine

doppelte Staatsbürgerschaft. Eine dieser Personen ist derzeit der Landwirtschaftsminister

Cem Özdemir, das erste Mitglied der Bundesregierung mit türkischem

Migrationshintergmnd.
Auch in den USA verhindern rassistische Strukturen und Ausschlussmechanismen

die Repräsentation von PoC in den geisteswissenschaftlichen Fächern
gemäss ihrem Anteil an der Gesamtbevölkerung. Dennoch machen diejenigen, die

es geschafft haben, einen wichtigen Teil der Debatte aus; sie haben Themen
gesetzt und forschungspolitische Agenden hervorgebracht. Die deutschsprachige
Mediävistik dagegen ist in der ganz grossen Mehrheit weiss (und auch nach wie

vor überwiegend cismännlich).21 Eines der Flaggschiffe, die Reichenau-Tagungen

des Konstanzer Arbeitskreises für mittelalterliche Geschichte, kann

symptomatisch für die kanonischen Themen des Feldes gelten: Herrschaft und

Herrschaftsausübung, Gebetspraxis (christlich), Thronfolge, Erben, Rhetorik und

noch im Oktober 2016 «Herrschaft über fremde Völker und Reiche».22 Dass bei

diesen Themen subtilere Formen der Macht wie struktureller Rassismus und
Sexismus wenig Beachtung finden, ist naheliegend. Wer soll die Auseinandersetzung

damit einfordern?
Natürlich können nicht nur PoC über race forschen, nicht nur queere Personen

über queere Sexualität. Aber die eigene Erfahrung, die eigene Sprecherfinnenposition

spielt eine wichtige Rolle für die Wahl von Themen und auch für die

Position im Diskurs, die die eigene Arbeit über Themen einnehmen kann. Und
die Forschungen über Gruppen, denen eine:r selbst angehört, und sei es vor
tausend Jahren, hat auch eine andere Relevanz für die Communitys heute, die diese

Forschung wahrnehmen und daraus vielleicht Aspekte ihrer eigenen historischen

Identität ableiten können. In Deutschland ist es noch nicht einmal möglich, Zahlen

über die (Nicht-)Repräsentation von PoC in einzelnen Fächern zu bekommen,

die nicht nur die viel kritisierte Kategorie Migrationshintergrund, sondern

auch race oder andere Faktoren von Diversität abbilden würden, nicht zuletzt
weil die meisten europäischen Gesellschaften sich aus historischen Gründen

einer Registrierung dieser Kategorien verweigern.23 Die Bedingungen für die

Verbindung von akademischen Forschungsfeldem und akademischen Jobs und
das Zurückwirken beider auf bestimmte Communitys sind also in Deutschland,
Österreich und der Schweiz ganz anders als in den USA.
Mit den Forschungsthemen kommen auch die Sichtbarkeit und das Sprechen
darüber, und dies ist noch weniger von der forschenden Person und deren Identität

abzukoppeln. Das Zentrum für Antisemitismusforschung an der Technischen

Universität Berlin wird immer wieder dafür kritisiert, dass dort viele nichtjüdi-



Debatte / Débat traverse 2022/3

sehe Personen über Antisemitismus forschen und sich dazu öffentlich
positionieren.24 Vermutlich würde niemand nichtjüdischen Historikerinnen grundsätzlich

die Fähigkeit absprechen, antisemitische Texte des Kaiserreichs zu lesen

und zu interpretieren. Aber wenn sie mit dieser Arbeit akademische Stellen

bekommen und als Expertinnen auch für aktuelle Fragestellungen von
Antisemitismus sichtbar werden, wird kulturelles Kapital an Personen vergeben, die

selbst nicht von Antisemitismus betroffen sind. Der hieraus resultierende
argumentative und emotionale Doublebind ist sicher vielen Kolleginnen aus den ersten

akademischen Generationen vertraut, die sich mit Geschlechterforschung

(damals oft Frauengeschichte genannt) beschäftigt haben. Einerseits war und

ist es eine höchst legitime Forderung, Geschlecht als Kategorie in allen

Forschungen und von allen Forschenden beachtet zu sehen.25 Andererseits: Sollen

Cismänner ihre Karrieren auf Forschung über patriarchale Unterdrückungsformen

aufbauen können, während sie von ihren eigenen patriarchalen Privilegien
profitieren?
Nur wenige PoC wählen eine Laufbahn in den deutschsprachigen
Geisteswissenschaften - wegen struktureller Benachteiligungen im Bildungssystem,

wegen Rassismus, aber auch wegen der kürzeren und anderen

Migrationsgeschichten, die eine demografische und sozioökonomische Struktur der

migrantischen Communitys nach sich zieht, die radikal verschieden ist von
der der Schwarzen Bevölkerung in den USA. Den Kämpfen um Repräsentation

gehen Kämpfe um viel basalere Formen des Zugangs zu Ressourcen

voraus oder sie gehen mit ihnen Hand in Hand. Ohne Aufenthaltsstatus ist es

schwierig oder unmöglich, sich das Wissen zu verschaffen, das nötig ist, um
die eigenen Anliegen sichtbar zu machen. Obwohl antirassistische und auch

feministische Aktivist:innen meist explizit gegen alle Formen von Unterdrückung

kämpfen wollen, ist doch offensichtlich, dass die konkreten

Auseinandersetzungen und Erfolge meist davon geprägt sind, welche Gruppen aus
historischen und sozioökonomischen Gründen für sich selbst sprechen können und

damit Gehör erhalten.26 Unsere Universitäten haben Gleichstellungsbeauftragte,
die nach einem binären Geschlechtermodell Diskriminierung von (Cis-)Frauen
verhindern sollen - der Weisse Feminismus hat eine Institution erkämpft. Wir
haben keine institutionalisierten Mechanismen, um race, sexuelle Orientierung,
Klasse oder andere Faktoren in den Stellenbesetzungsverfahren zu berücksichtigen.

Der Zugang zum akademischen Arbeitsmarkt, noch dazu in geisteswissenschaftlichen

Fächern, ist für viele der nichtweissen Gruppen in Europa aus vielen

verschiedenen Gründen in weiter Ferne.

Wir bräuchten theoretische Konzepte und Begriffe von race und Rassismus, die

dem Rechnung tragen und sowohl die historischen Spezifika als auch die

gegenwärtigen Verflechtungen zu fassen wissen. Wäre nicht eine europäisch geprägte



Hess: Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik

Critical Race-Theory vielleicht besser geeignet, race im europäischen Mittelalter

zu analysieren? Es braucht wohl noch einige Generationen, bis wir das

wissen können.

Fazit

Geraldine Heng hat mit ihren geografisch und chronologisch breit, für
mittelalterliche Verhältnisse nahezu global angelegten Studien eine unglaubliche
Verbreiterung und Popularisierung des Forschens und Sprechens über race im
Mittelalter angestossen und etabliert. Die deutschsprachige Mediävistik befasst

sich seit mehreren Jahrzehnten mit Fragen, wie das «Andere» in mittelalterlichen

Quellen konstruiert wurde - die ersten Studien dieser Art kamen nahezu

ausschliesslich zu dem Ergebnis, dass das «Andere» primär zur christlichen

Selbstvergewisserung hergestellt und betrachtet wurde. Im Gegensatz zu
diesem Fokus auf das «Andere» als christlichem Selbstzweck erlaubt die analytische

Benutzung der Kategorie race eine Differenzierung von Otheringpro-

zessen, in denen Subjekt und Objekt dieser Prozesse beide eine Rolle spielen:

von der reinen Kollektivbezeichnung von Bevölkerungsgruppen mit distinkten

sprachlichen und kulturellen Eigenheiten über die Herstellung von spezifischen
Rechtsstatus bis hin zum Zusammenfliessen von religiöser Differenz und
zugeschriebener abweichender Physiognomie. Alle diese Ebenen von Othering spielen

für die Produktion von Rassismus, für das making race, zusammen, sie sind
aber einzeln nicht gleichbedeutend mit mittelalterlichem Rassismus. Um dies

herauszuarbeiten, benötigt die Mediävistik einen Blickwinkel, der von
kritischer Rassismustheorie profitieren muss: die Abwendung von der Betrachtung
des Anderen als reine Reflexion der eigenen Identität hin zur Untersuchung der

Produktion struktureller Kategorien von Differenz. Erst dann kann das

Zusammenwirken dieser Kategorien auf semantischer, ikonografischer, juristischer
und sozioökonomischer Ebene jeweils analysiert werden: Wann bewirkt eine

bestimmte Form von Marginalisierung Alterität, und wann schlägt die

Anerkennung von Differenz in Feindschaft um? Und welche Rolle spielt die
mangelnde Diversität in europäischen geisteswissenschaftlichen Fakultäten für die

Erkenntnis dieser Strukturen?
Es ist noch ein weiter Weg bis zu einer differenzierten Analyse von race im
europäischen ebenso wie im globalen Mittelalter. Für die deutschsprachige
Mediävistik scheinen mir zwei der hier skizzierten Aspekte für die nahe Zukunft
besonders relevant zu sein: erstens die Entwicklung von Rassismusbegriffen und

-analysen, die die spezifischen europäischen demografischen und historischen

Verhältnisse berücksichtigen, anstatt an nordamerikanischen oder britischen Ver- 183



Debatte / Débat traverse 2022/3

hältnissen geschärfte Kategorien unhinterfragt zu benutzen, zweitens die

interdisziplinäre Betrachtung der historischen Kontexte derjenigen Quellen, in denen

race produziert und verhandelt wird, und damit eine Miteinbeziehung der Kontakte

an den unzähligen Stellen, an denen die Kolonisierten, die von Rassismus

und Antisemitismus Betroffenen, keine eigenen schriftlichen Quellen hinterlassen

haben. Ihnen eine Stimme zu geben, bedeutet nicht, sie pauschal als Opfer
mittelalterlicher Zuschreibungen von race zu deklarieren. Es bedeutet, parteiisch
zu sein für die agency aller marginalisierten Gruppen und Personen.

Anmerkungen

1 Siehe dazu Isabelle Schürch, «Interview with Geraldine Heng», traverse 2 (2022), 167-181.
2 Siehe https://geschichte.uni-greifswald.de/ngll-l/standard-titel-l-l (31.5. 2022).
3 Als Beispiel kann die kürzlich explodierte Auseinandersetzung um die Rezension von Mary

Rambaran-Olm über «The Bright Middle Ages» dienen, ausführlich dargelegt in Jennifer
Schuessler, «Medieval Scholars Spar on a Modern Battlefield: Twitter», The New York Times,
6. 5. 2022, www.nytimes.com/2022/05/06/arts/medieval-race-twitter.html (31.5. 2022).

4 Nicht umsonst ging die erste umfassende deutschsprachige mediävistische Auseinandersetzung
mit dem Begriff «Alterität» aus germanistischen Fachtagungen hervor. Siehe Rezension von
Gerhard Wolf, «Wie anders war das Mittelalter? Fragen an das Konzept der Alterität»,
Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 137/3 (2015), 511-518.

5 So etwa von Joachim Suchomski für das Verständnis mittelalterlicher komischer Literatur in
den 1970er-Jahren. Siehe die Diskussion hierzu bei Klaus Kipf, «Lachte das Mittelalter anders?

Relative Alterität und kognitive Kontinuität komischer Strukturen in Schwankerzählungen des

13.-15. Jahrhunderts», in Manuel Braun (Hg.), Wie anders war das Mittelalter? Fragen an das

Konzept der Alterität, Göttingen 2013,233-263.
6 Diese Perspektivierung wurde 1963 durch Salo Barons Forderung eingeleitet, die mittelalter¬

liche aschkenasische Geschichte nicht als reine «lachrymose» (tränenreiche) Geschichte zu

konzeptionalisieren, ohne aber die Gewalterfahrungen zu ignorieren. Eine aktuelle
Auseinandersetzung damit bei Adam Teller, «Revisiting Baron's <Lachrymose Conception). The
Meanings of Violence in Jewish History», AJS Review. The Journal of the Association for Jewish
Studies 38 (2014), 431-439.

7 Ein aktueller Überblick über die Forschungslandschaft mit neuzeitlichem Fokus: Laura

Junka-Aikio, Jukka Nyyssönen, Veli-Pekka Lehtola (Hg.), Sämi Research in Transition.

Knowledge, Politics and Social Change, London 2022.
8 Siehe etwa Björnar Olsen, «Belligerent Chieftains and Oppressed Hunters? Changing Concep¬

tions of Interethnic Relationships in Northern Norway during the Iron Age and Early Medieval
Period», in James H. Barrett (Hg.), Contact, Continuity, and Collapse. The Norse Colonization

of the North Atlantic, Turnhout 2003,9-32.
9 Solveig Marie Wang, Decolonising Medieval Fennoscandia. An Interdisciplinary Study of

Norse-Saami Relations in the Medieval Period, Berlin 2023 (im Druck).
10 Paradigmatisch war hier das Projekt «Diversitas religionum» an der Universität Münster unter

der Leitung von Sita Steckel, www.uni-muenster.de/Geschichte/histsem/steckel/forschung/di-
versitas.html (31.5. 2022).

11 Siehe zum Beispiel Robert Chazan, «Anti-Judaism and Anti-Semitism», in Constance M. Furey
et al. (Hg.), Encyclopedia of the Bible and Its Reception Online, Berlin 2010, mit weiteren
Referenzen.



Hess: Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik

12 Als weiterer Hinweis sei hier die keineswegs lineare Entwicklung der Politik des Papsttums
gegenüber den jüdischen Gemeinden genannt, von dem immer wieder Verbote von Verfolgung
und Anschuldigungen überliefert sind. Siehe etwa Rebecca Rist, Popes and Jews, 1095-1291,
Oxford 2016.

13 Hierzu neuerdings Helmut Flachenecker (Hg.), Der Deutsche Orden auf dem Konstanzer Kon¬

zil. Pläne - Strategien - Erwartungen, Ilmtal-Weinstrasse 2020.
14 Nora Berend, At the Gate of Christendom. Jews, Muslims, and «Pagans» in Medieval Hungary,

c. 1000-c. 1300, Cambridge 2001,237-244.
15 Die bisher einzige deutschsprachige Darstellung des Bistums Garöar, mit deutlichen Schwä¬

chen im Bereich postkolonialer Terminologie und Methodik, ist Marco Richter, Die Diözese

am Ende der Welt. Die Geschichte des Grönlandbistums Garöar, München 2017.
16 Paradigmatisch Finn Gad, Grönlands historié, Kpbenhavn 1976.

17 Natsu Taylor Saito, Settler Colonialism, Race, and the Law. Why Structural Racism Persists,
New York 2020.

18 In dieser Argumentationsrichtung erschien im vergangenen Jahr eine Vielzahl von Medienbei¬

trägen, die die Wirkungen der Black-Lives-Matter-Bewegung in Deutschland thematisierten.
Siehe etwa Esther Diestelmann, «Warum die Rassismus-Debatte erst am Anfang steht, BR Kultur

und Bühne», www.br.de/kultur/gesellschaft/rassismus-debatte-deutschland-was-hat-sich-ge-
aendert-nach-dem-tod-von-george-floyd-100.html (21. 5. 2021).

19 Ein Beispiel für auch populärwissenschaftlich sichtbar gemachte Präsenz ist die Website «The

Black Presence in Britain», auf der eine Vielzahl von wissenschaftlich fundierten Artikeln
verlinkt oder verfasst wurde, https://blackpresence.co.uk (31.5. 2022).

20 Eine gute, übersichtliche Einführung in die Thematik findet sich unter dem Lemma «critical
race theory», Encyclopedia Britannica, www.britannica.com/topic/critical-race-theory (31.5.
2022).

21 Eine Statistik zu race in der deutschsprachigen Mediävistik gibt es nicht. Für den Bereich «Ge¬

schichte des Mittelalters» (also ohne Ältere deutsche Literatur etc.) sind beim Mediävistenverband

140 Professuren für Deutschland, zehn für die Schweiz und zwölf für Österreich gelistet

(Stand Mai 2022). Davon sind 41 Frauen, weitere fünf Frauen haben Junior- oder befristete
Professuren. Wenn sich aus den Namen etwa Hinweise auf eine nichteuropäische Herkunft
oder Migrationsgeschichte ableiten lassen sollten, gilt dies für lediglich eine Handvoll der
Personen auf dieser Liste.

22 Siehe den Tagungsüberblick unter https://konstanzer-arbeitskreis.de/tagungen/tagungen (31.5.
2022). Eine recht unkritische Zusammenfassung der Tagung «Herrschaft über fremde Völker
und Reiche. Formen, Ziele und Probleme der Eroberungspolitik im Mittelalter» von Sandra

Venzke unter www.hsozkult.de/conferencereport/id/fdkn-125646 (31.5. 2022).
23 Die Problematik wird im Bereich der Administration und des Policy-Making unter dem Schlag¬

wort «equality data» behandelt, siehe die Handreichung der EU-Kommission dazu: https://ec.
europa.eu/info/sites/default/files/european_handbook_on_equality.pdf (31.5. 2022).

24 Auch die gegenteilige Kritikrichtung existiert, dass nämlich jüdische Forschende einen verzerr¬

ten Blick auf das Phänomen hätten. Siehe eine Zusammenfassung der Debatte in Marc Grimm,
Bodo Kahmann, «Perspektiven und Kontroversen der Antisemitismusforschung im 21. Jahrhundert.

Zur Einleitung», in Marc Grimm, Bodo Kahmann (Hg.), Antisemitismus im 21. Jahrhundert.

Virulenz einer alten Feindschaft in Zeiten von Islamismus und Terror, Berlin 2018,1-26.
25 Ein schöner Über- und Rückblick hierzu bei Kirsten Heinsohn, Claudia Kemper, «Geschlech¬

tergeschichte», Docupedia-Zeitgeschichte, 2012, http://docupedia.de/zg/heinsohn_kemper_ge-
schlechtergeschichte_vl_de_2012 (31.5.2022).

26 Eine scharfe Kritik an Weissem Feminismus, der sich als allgemeingültig geriert, formulierte
kürzlich Rafia Zakaria, Against White Feminism. Notes on Disruption, New York 2021.

185



Erinnern für Gegenwart und Zukunft

Wer erinnert, handelt, deutet die Vergangenheit und macht Aussagen

zu Gegenwart und Zukunft. Erinnerung und politische

Transformation hängen zusammen. Dazu braucht es Kollektivität, das

öffentlich und kollektiv Werden privater Erinnerungen. Wie lassen

sich Erinnerungen verknüpfen mit den Kämpfen von heute?

E0S33H3
Beitrage zu sozialistischer Politik

D.Z. Bertschinger; S. Bürgi;
I Burkart; P. De Martin;

A.Demirovic;S.EI Bulbeisi;
H. Fässler; S.Friedrich;

B.Hüttner; R.Jain; T. Klein;
H.-C. König; T. Konicz; L. Küng;

J.Lang; A.Maihofer; D.Mehler-
Würzbach; C. Notz; R. Peter;
E.Rieser; K.Seifert; A.Spéth;

M.Züst

79
Erinnern für
Gegenwart und Zukunft

Wie erinnern wir unsere linke Geschichte?
Veränderung erfordert Erinnern, Bewusstsein,
Gedächtnis. Denn Herrschaft und Ignoranz
t ilgen die Spuren von unzähligen Versuchen,
Verhältnisse menschlich zu gestalten. Befreiung
basiert auf dem Anknüpfen an Traditionen und
auf vorwärtsgewandter Offenheit.

i 41. Jg. /z. Halbjahr 2022

Einzelheft Fr. 25.-
Jahresabonnement (2 Hefte) Fr. 40-
Förderabonnement (2 Hefte) Fr. 150-
Gönnerlnnen mindestens Fr. 500.-pro Jahr

IBAN CH98 0900 0000 8005 6062 5

224 Seiten, Broschur
ISBN 978-3-85869-967-1

widerspruch.ch


	Zum Status quo der rassismuskritischen Mediävistik : ein Kommentar zu Geraldine Heng

