Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Age postcolonial?

Artikel: L'Afrique et I'Europe entre Moyen Age et Renaissance : changements
de points de vue

Autor: Kopp, Vanina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005940

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

106

L'Afrique et I'Europe entre Moyen Age
et Renaissance

Changements de points de vue

Vanina Kopp

C’est par les récits d’un ambassadeur du sultan de Fez devenu pupille du pape
a Rome que le cercle des humanistes de la cité vaticane ont entendu parler de
Tombouctou, la capitale des humanistes musulmans dans le premier tiers du
XVI¢ siecle.! Envoyé par le souverain marocain sillonner 1’ Afrique subsaha-
rienne et I’Egypte, ce natif de Grenade d’oil fut chassée sa famille par la Recon-
quista des rois catholiques, fut fait prisonnier par des pirates chrétiens durant son
trajet de retour en Méditerranée. Alors que son rang et ses connaissances furent
reconnus a2 Rome, il réemploya ses riches notes et, en changeant d’écriture et de
langue, il coucha par écrit en italien, pour un nouveau public, son périple sous
le titre Descrittione dell’Africa en 1526. Ecumant les manuscrits de la biblio-
theque pontificale en tant que traducteur de textes arabes en collaboration avec
des collegues juifs, le néoconverti s’employa également a rédiger un nouveau
dictionnaire latin-hébreu-arabe et une anthologie sur les médecins et les philo-
sophes arabes.” Cependant, c’est bien son introduction aux contrées lointaines,
aux villes regorgeant de livres et aux cités rayonnant par I’art et les écoles sous
la protection des souverains songhai qui lui réserve une place singuliére dans le
monde des savoirs. Il réussissait ainsi a remplacer les fantasmes vagues de 1’Oc-
cident sur ces parties du monde par des faits et des récits autobiographiques.’
Hasan ibn Muhammad al-Wazzan al-Fasi, mieux connu dans le monde européen
de la Renaissance sous le nom de Jean Léon I’ Africain,* produisit donc I’'un des
tout premiers récits géographiques, politiques et culturels en qualité de témoin
voyageur, s’adressant désormais aux élites de la Renaissance chrétienne, intéres-
sées par des informations de premiére main sur les cultures qui leur demeurent
inconnues. Son récit fut rapidement traduit en latin, en anglais et dans d’autres
langues européennes et restera pendant les siécles a venir 1’une des uniques
sources d’information sur I’ Afrique subsaharienne. Il se joint ensuite aux récits
des autres voyageurs africains qui arrivent progressivement dans les cours eu-
ropéennes en apportant marchandises et récits détaillés, informations et savoirs
dont ils avaient le monopole.

Les échanges interculturels, notamment transméditerranéens, de I’époque pré-
moderne s’inscrivent depuis longtemps dans une historiographie a vocation



Kopp: L'Afrique et I'Europe entre Moyen Age et Renaissance

«globale» en «provincialisant I’Europe».” Sont mis au centre non pas les expé-
riences de ceux qui quittent I’Europe (vikings, croisés, pelerins, marchands, «ex-
plorateurs»...), mais la relation du «monde» avec 1’Occident latin. Les ambas-
sades abbassides et byzantines chez les Carolingiens,” les contacts sporadiques
de pelerins nestoriens de Chine ou orthodoxes d’Ethiopie & partir du XII¢ siécle
en témoignent.” Des colonies pour les communautés musulmanes par des rois
chrétiens sont documentées, notamment les installations,? les services’ et les ré-
munérations,'® ainsi que des voyages transatlantiques par des Amérindiens chez
les puissances ibériques.!! Accessible en allemand et en anglais, la base de don-
nées Blackcentraleurope.com enregistre des sources textuelles et visuelles de la
présence de people of colour sur le continent européen et dans 1’imaginaire de
I’époque médiévale."

Ces recherches universitaires se superposent, de nos jours, aux débats de la so-
ciété civile sur le passé colonial. Actuellement, le mouvement transnational
Black Lives Matter questionne 1’héritage colonial et son patrimoine muséal,'
méme pour des pays noncolonisateurs comme la Suisse, en interrogeant la so-
ciété sur son passé, et plus important, sur son actualité. L’histoire des migrations
et des profits économiques a 1’époque prémoderne a été étudiée localement pour
Saint-Gall' au travers de ses liens avec Constance, et mis en lumiére par 1’expo-
sition Stoff. Blut. Gold. Auf den Spuren der Konstanzer Kolonialzeit." En outre,
le récent livre d’Olivette Otele consacre deux chapitres au Moyen Age et 2 la Re-
naissance afin de souligner la longue tradition d’«African Europeans»;'® des sé-
ries télévisées comme Black and British de David Olusoga sur la BBC en 2016
s’intéressent a des voix et a des vies qu’Otele appelle «untold» ou «forgotten»,
car n’ayant pas de place dans les narratifs historiques occidentaux considérés
souvent comme universels.

Dresser un panorama de ces passages et de ces présences, temporaires ou du-
rables, des personnes primo-arrivantes depuis le continent africain sur le conti-
nent européen (voyageurs, ambassadeurs, travailleuses et travailleurs, personnes
asservies ou pelerins), de leurs motivations et de leurs expériences sera au cceur
de cet article. La fin du Moyen Age, dans lequel j’englobe la Renaissance pour
des raisons de continuités, y joue un role clé, car bien avant que ne débutent le
marché triangulaire et 1’esclavage a grande échelle, cultures et marchés se ren-
contrérent, régis par des rapports de force bien distincts et bien moins unilatéraux
qu’aux époques ultérieures. L’articulation de I’article se fera en deux temps: la
premiere partie montrera, notamment a travers des voix noneuropéennes, les ex-
périences et les échanges économiques et diplomatiques des royaumes africains,
comme ceux du Kongo et d’Ethiopie, en insistant sur le role de la religion et leurs
liens a I’Europe comme facteurs communs. Ce sont surtout les représentants de
ces grands empires africains et de leur noblesse qui entrent en contact avec I’Eu-

107



108

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

rope. La seconde partie analysera, a travers des points de vue européens, les
changements discursifs en Europe menant a une construction des Africains fon-
dée sur des caractéristiques notamment sociales et «raciales» a partir du début
du XVI* siecle.

Voyages et ambassades africaines

Le Kongo est un exemple privilégié pour étudier les échanges et les finalités des
séjours en Europe des Africains. En mai 1517, le roi du Kongo Nzinga Mbemba,
sous son nom de baptéme Afonso I*, poursuit une correspondance réguliére avec
son homologue, le roi portugais Manuel I.'” Via sa propre chancellerie luso-
phone, le roi kongolais s’enquiert de I’avancement des études de ses fils Hen-
rique et Francisco ainsi que d’autres princes, envoyés au Portugal pour leurs
études dés 1508.'® Henrique, Francisco, mais aussi leurs cousins Joao et Afonso,
ainsi que son neveu Rodrigo feront des allers-retours entre le Kongo et le Por-
tugal, comme en témoignent les livres de comptes de la chancellerie portugaise.
Comme dans de nombreux cas similaires auparavant, pour des princes djolof ou
béninois, la chancellerie note toutes les dépenses et les achats liés aux voyages,
logements et vétements appropriés a leur rang royal, afin d’entretenir ses hotes
africains."

Henrique, pour lequel son pére le roi avait prévu une carricre ecclésiastique, a
ainsi été envoyé au couvent Saint-Eloy de Lisbonne et y réussira ses études de
théologie. Il aurait pu partir, en compagnie de 1’ambassadeur kongolais Pedro da
Sousa, au sein d’une délégation portugaise a Rome en 1514, pour y étre nommé
évéque. Cependant, se heurtant a des obstacles diplomatiques posés par les Por-
tugais,” Henrique devra attendre sa nomination jusqu’en 1520, avant de s’em-
barquer pour Madeére et le Kongo et d’y vaquer a ses activités épiscopales.?! En
attendant, le couvent de Saint-Eloy a Lisbonne, était devenu un centre d’études:
non seulement pour des princes africains,” mais aussi pour les futurs mission-
naires portugais qui y c6toyaient et apprenaient de leurs colleégues africains les
langues et les coutumes. L’échange d’informations et la familiarisation entre
langues et cultures étaient jugés indispensables pour favoriser les contacts reli-
gieux, militaires et surtout commerciaux. Ainsi, la cité de Tombouctou était un
fantasme des rois portugais, moins pour ses livres et ses savants, que pour son or
supposé,” association apparemment fréquente et déja mentionnée dans 1’ Atlas
catalan de 1375.

Lors des premieres rencontres, les Africains des cotes prenaient facilement
contact avec les Portugais et montaient dans les caravelles, et les Portugais, loin
de les garder en otages ou de les réduire en esclavage, semblaient surtout s’en



Kopp: L'Afrique et I'Europe entre Moyen Age et Renaissance

servir pour avoir des informations et construire des réseaux avec ces territoires.”
Finalement, les premiers volontaires font le voyages vers I’Europe, envoyés
par leurs souverains, de leur propre gré et en tant qu'hétes: le neveu d’un roi
wolof, un prétre non chrétien du Bénin et son épouse, le prétendant Bumi Jeleen,
jusqu’aux princes kongolais Henrique et ses cousins comptent parmi les premiers
d’un mouvement entre la cour portugaise et les royaumes africains, mouvement
marqué par une reconnaissance commune du statut dominant de la noblesse et
de la religion.”® Les femmes ne sont d’ailleurs pas en reste, car certains ambas-
sadeurs ameénent leurs épouses, reflet probable du haut statut social des femmes
dans leurs royaumes. Outre les vétements portugais pour Pedro da Sousa et sa
femme lors de leur départ, la reine portugaise Maria recoit a de nombreuses re-
prises son épouse, paralleéle aux multiples conversations entre le roi portugais Ma-
nuel I et I’ambassadeur du roi kongolais.”” Le contact pérenne entre le Kongo et
le Portugal n’est donc pas une exception pour 1’élite africaine.

Cependant, les Portugais allaient d’échec en échec en matiere de commerce et
de mission.”® La mission wolof (dans 1’actuel Sénégal) avait échoué. Le Bénin®
avait en majeure partie refusé non seulement de se convertir, mais réussi aussi
a canaliser et surtout a limiter ou méme a saborder les demandes grandissantes
des Portugais en matiére de commerce, notamment d’esclaves.*® Au Kongo, avec
la conversion assez précoce de la famille royale dés 1491, tout comme dans le
royaume wolof sénégalais, la situation était différente: la coopération non seule-
ment religieuse mais aussi militaire semblait utile aux souverains locaux. A partir
de 1487, le bumi (prince héritier) du royaume wolof nommé Jeleen, appelé dans
les sources portugaises Bemoy ou Bemoym et Jean aprés son baptéme,*! et au
moins quarante personnes wolof sont recues par le roi et la reine portugais a Lis-
bonne.*?> Les chroniques portugaises parlent avec émerveillement de la prestance
et de la rhétorique des hotes africains que le roi traite avec tous les honneurs en
organisant des festivités, des danses, des tournois et des corridas.*® Apres un ca-
téchisme et des messes, Bumi Jeleen et six hauts dignitaires accepteront de rece-
voir le baptéme, avec, entre autres comme parrains, le roi et la reine, un évéque
portugais et un «commissaire du pape». Finalement, le roi portugais adoube le
prince africain chevalier et promet son soutien militaire.* Sur le chemin du re-
tour, rien ne se passe comme prévu: pour des raisons inconnues, le prince wolof
est assassiné par un capitaine portugais qui préfere ne jamais atteindre les cOtes
africaines.” Néanmoins, les anecdotes du séjour portugais du prince sénégalais
se répandent en Italie et en Flandre par le biais de lettres ou de récits d’autres
ambassadeurs ou de témoins sur place — ce rayonnement diplomatique de la cour
portugaise était probablement un des buts de ces réceptions publiques.*
Contrairement au Bénin, et similairement 2 Bumi Jeleen du Sénégal, les rois du
Kongo Joao I puis Afonso I*' se servaient des Portugais pour consolider leur sta-

109



110

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

bilité politique, ce qui passait par des relations commerciales privilégiées avec les
Portugais mais aussi militaires: en proie a des révoltes dynastiques internes, les
armes européennes donnaient un avantage indiscutable. A part cela, qu’avaient-
ils a gagner en envoyant des membres de la maison royale en Europe, afin de se
convertir? Pour Tymowski, les souverains africains étaient probablement tout
aussi curieux des Européens que ceux-ci de I’ Afrique. Y envoyer des membres
de la famille consolidait de nouveaux liens qui pouvaient facilement étre utilisés
stratégiquement dans les rivalités économiques et politiques sur place.?” Northrup
a souligné qu’entre les cultures africaines et le catholicisme «folklorique» ibé-
rique de 1’époque, les spiritualités étaient proches.”® De plus, dans de nombreux
royaumes africains, la position du roi quasi divine et comme garant des religions
était proche de la société hiérarchisée encore en place en Europe. Aprés une
premiere stratégie politico-utilitaire, la conversion au catholicisme, outil indis-
pensable pour décider les Portugais a fournir des armes et des soldats, était, au
Kongo, empreinte de beaucoup de piété et la religion partagée devenait ainsi le
vecteur majeur du rapprochement entre les royaumes pour les maisons gouver-
nantes. La correspondance du roi kongolais Afonso I*, celui dont le fils devint
évéque, témoigne davantage de sollicitations en matiere religieuse que de sou-
tien militaire. D’ailleurs, il ne se prive pas de se plaindre régulierement aupres de
son homologue du manque de missionnaires et de leur pictre qualité, et surtout
du manque de discernement des Portugais qui capturent et réduisent en esclavage
des sujets chrétiens.® En revanche, les outils européens et les techniques agricoles
n’intéressaient pas le roi kongolais; par exemple le travail de maréchalerie ou le
systeme d’exploitation agraire en place étaient bien plus adaptés.”

Par ailleurs, les royaumes africains christianisés trouvaient une place dans le sérail
des royaumes amis. Bumi Jeleen est nommé sur des cartes européennes comme
«rex cenage» (roi du Sénégal) et son royaume nommé «regno de Senega», avec
les répartitions en cayor et djolof pour le royaume wolof.*! Il regoit des mains du
roi portugais seulement le rang de chevalier. Ce procédé sera utilisé a de nom-
breuses reprises par les Portugais pour témoigner du respect envers les visiteurs
sub-sahariens, comme envers Pedro, ambassadeur kongolais devenu membre
de 1’Ordre du Christ en 1512, Jacome Abexi (d’Abyssinie, donc d’Ethiopie) en
1515, tout comme deux autres ambassadeurs du Kongo et d’Angola, membres de
I’Ordre de Santiago, une autre distinction prestigieuse apreés 1550.# Ces nomi-
nations étaient accompagnées de cadeaux appropriés, notamment des vétements
requis pour I’ordre que recevaient les Africains des mains des Portugais.”® Les
honneurs réservés aux personnes s’étendent aussi aux contrées lointaines avec la
création d’armes héraldiques. Pour la délégation sénégalaise, ce sera une croix
dorée sur fond pourpre entourée des écussons du Portugal * Il est probable que
les armes du prince wolof, tout comme les armes pour Negomo Chirisamhuru, le



Kopp: L'Afrique et I'Europe entre Moyen Age et Renaissance

mwenemutapa (souverain) du Mutapa dans le sud-est du continent africain, dessi-
nées en 1569, n’ont jamais été utilisées par les Sénégalais. Pour le royaume du
Kongo, les armes héraldiques naissent du mélange visuel de I’héraldique médié-
vale et du récit kongolais du futur Afonso I a propos de la bataille décisive autour
de la capitale Mbanza Kongo contre son frére, un autre prétendant au trone et ani-
miste. La bataille est victorieuse pour le prince chrétien «gréice a I’aide de Dieu».*
Le narratif du roi kongolais se trouve ainsi transposé dans les armoiries, et les cinq
épées qui y figurent sont une adaptation des mythes kongolais tout en encapsulant
visuellement I’épée qui renvoie au travail de la forge et qui symbolise le pouvoir
politique.*’ Ces armes figurent, du cdté portugais, dans le «Livre de la noblesse
et de la perfection des armes des royaumes chrétiens et des lignes nobles des rois
et seigneurs du Portugal», ol le «rRei de Manicongo» (sic) se trouve, parmi les
douze rois chrétiens (tous européens) amis du roi et de la noblesse portugaise, re-
présentés de la méme taille et avec le méme soin, sur la page avec les armes des
rois d’Ecosse, de Pologne et de Bohéme.** Ces armes ont aussi été accueillies au
Kongo, le roi Afonso I en faisant un embléme pour se placer dans la lignée des
rois chrétiens, a 1’égal des Portugais.”

Si les Kongolais envoyaient sans probleme des travailleurs et des travailleuses,
et de I’or au Portugal, ils s’attendaient aussi a des retours appropriés comme en
témoignent les lettres de la chancellerie royale, rédigées par des Kongolais luso-
phones. Dans une lettre de juin 1517, le souverain demande, pour le prétre local,
des objets servant a la liturgie et a la messe: des croix, des décorations et des
objets liturgiques, des livres antiphonaires pour le chant, I'un pour la semaine,
1’autre pour le dimanche, quatre missels, quatre bréviaires, une douzaine de pe-
tits retables pour les églises du Kongo.* Un seigneur local (bor-damel) wolof
de Cayor, en mai 1529, demande I’envoi de magons et de charpentiers portugais
contre rémunération pour aider a la construction d’un fort. Il rappelle avoir déja
fait cette demande au roi portugais précédent sept ans plus tdt et avoir envoyé
une mission diplomatique, en y enjoignant quinze esclaves.’ La simultanéité des
relations mutuelles entre nobles et coreligionnaires et la réduction en esclavage
d’ Africains semble insoutenable.” Elle s’explique cependant par la correspon-
dance des rangs et de la religion de I’élite, ce qui permet la dissociation des popu-
lations et la vente de non-nobles et de non-chrétiens locaux aux Ibériques. Ainsi,
les princes wolof et kongolais ont alimenté le marché européen: les séjours des
princes kongolais étaient financés par le trésor royal portugais qui engrangeait
I’or et les esclaves apportés par ses hotes africains.*

Ces demandes sont comparables aux demandes faites par une autre Eglise afri-
caine, celle d’Ethiopie. Installée dans la corne de I’ Afrique depuis le I'V¢ siécle,
I’Eglise éthiopienne, soutenue par la dynastie salomonique, était I’un des prin-
cipaux pouvoirs de I’est africain. Depuis 1290 arrivent en Europe des pelerins

111



112

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

éthiopiens via la Méditerranée. Entre 1400 et 1520, a peu prés une douzaine de
délégations éthiopiennes visitent les cours européennes: a Venise, a Naples, a
Rome, puis a Lisbonne. On retrouve leurs traces dans les archives du concile de
Constance en 1418, tout comme a Saint-Jacques de Compostelle > Bien que sou-
vent en guerre contre leurs voisins musulmans, ces envoyés sont des pelerins;
ils ne cherchent pas d’alliance militaire avec les autres royaumes chrétiens ou
’acquisition d’armes a feu. Aucune correspondance diplomatique ne mentionne
ce point, aucune demande parvenue via les archives européennes en portent une
trace. La premiere requéte militaire intervient en 1520 par Ldbnd Dengel ou
Dawid II, au moment ot le sultanat musulman d’ Adel menagait sérieusement la
suprématie salomonique sur les hauts plateaux.*

Ce qui intéresse au plus haut point les rois éthiopiens, c’est d’acquérir des
ceuvres d’art liturgiques, des tissus étrangers, des reliques saintes, mais aussi
d’attirer des artisans ou des artistes capables de transférer leurs connaissances
techniques. Le but était de fonder, voire d’enrichir les églises éthiopiennes, de
montrer par la le prestige et la 1égitimité de la dynastie éthiopienne. La religion
étant politique, les explorations en Europe ont pour but de renforcer le pouvoir
local africain. Le nombre d’objets acquis par les souverains, soit en Europe, soit
par le biais de marchands musulmans sur les rives de la Méditerranée, sont co-
lossaux.* Pour les Portugais par contre, I’'un des buts de ces voyages ainsi que
celui des contacts étaient clairement religieux et militaires, dirigés contre les mu-
sulmans.’” Ils voulaient négocier armes et alliances, ports et forts. Les interlocu-
teurs éthiopiens avaient toutefois d’autres intentions et buts: lors d’'une premiére
audience, le souverain éthiopien Libné Dengal s’enquérait aupres des Portugais
du prix des tapis au Portugal et leur montrait des rideaux précieux venant d’Eu-
rope.”® Avant méme 1’audience, les Portugais recevaient un privilége marchand,
signé du souverain éthiopien pour le commerce d’ceuvres d’art, dont s’ offusquait
le diplomate en chef portugais, car il considérait la dénomination de marchand
comme une insulte a I’égard de sa personne et de sa noblesse.*® Le malentendu
entre Portugais et Ethiopiens était profond, tant se contredisaient les intentions
et les valeurs des deux pouvoirs chrétiens. Une confusion liée aux perceptions
différentes des Africains par les Européens entre Moyen Age et Renaissance,
comme nous le verrons dans la partie suivante.

L'imaginaire, les relations et les perceptions
La culture médiévale a toujours connu des figures non européennes bien an-

crées dans le monde et I’imaginaire. A partir du XVt siécle, la reine de Saba par
exemple, ou encore le roi mage Balthazar, font partie intégrante de la narration



Kopp: L'Afrique et I'Europe entre Moyen Age et Renaissance

biblique et chrétienne.®® Saint Maurice devient a partir du XIII® siecle le saint
patron du Saint Empire romain germanique, peu importe sa couleur de peau
(noire, méme dans les représentations visuelles et sculpturales a partir de celle
de Magdebourg vers 1240) et son origine (Thebes, en Egypte dans 1’Empire
romain), membre d’une garnison romaine stationnée a Acaunum (aujourd’hui
Saint-Maurice dans le canton du Valais).®! Dans le cycle arthurien depuis le
XII¢ siecle, Palamedes et ses fréres Safir et Segwarides sont des chevaliers de la
table ronde arthurienne nonobstant leur religion musulmane (Palameédes ne se
convertit que sur le lit de mort) et ils sont associés au jeu d’échecs dont le damier
orne leurs armes.®? L’Ethiopie (ou I’Inde, selon les narratifs et les époques), at-
tachée a la légende du prétre Jean, souverain d’un royaume utopique théocrate
et modele idéalisé d’une communauté chrétienne,” se retrouve jusque dans les
projections utopiques tardo-médiévales des moralisateurs monastiques notam-
ment suisses: ainsi, le moine Gallus Kremi de Saint-Gall se sert de 1’'utopie du
royaume africain du prétre Jean pour demander une réforme de 1’Eglise.®
Cependant, imaginaires idéalisés et représentions (proto)racistes® peuvent trés
bien cohabiter.

Au Moyen Age, la couleur de peau est ’objet d’attention, et cette catégorie a,
a coté du rang, de la religion et du genre, bien évidemment joué un role dans la
construction de 1’altérité.* Elle n’était pas seulement regue positivement par les
contemporains comme en témoignent notamment les analyses sur la «race» ré-
centes de Geraldine Heng ou les recherches d’autres spécialistes de la littérature
anglaise médiévale.” Aux yeux des Européens chrétiens du XV siecle, la cou-
leur de peau n’est pas le criteére prédominant pour définir des structures de domi-
nation, mais peut devenir un des critéres de perception et d’infériorisation. Ainsi,
dans le cas du récit de la mission et du baptéme de Bumi Jeleen par un Portugais,
les éléments qui distinguent le prince africain sont les suivants: le chroniqueur,
Ruy de Pina note bien que le prince n’est pas chrétien, ce qui pose des problemes
diplomatiques pour le roi portugais quant a la demande sénégalaise d’aide; ce-
pendant, ce n’est pas une raison pour le chroniqueur de rabaisser les personnes
djolof: leur rang de haut dignitaire et le respect dii leur est explicitement reconnu,
d’autant que le prince allait se convertir par la suite. Ainsi, en 1485, deux ans
avant I'arrivée du prince sénégalais, Lisbonne avait déja recu en grande pompe
et avec moult festivités un ambassadeur béninois et son épouse. Le chroniqueur
portugais avait noté I’aisance rhétorique et la sagesse de I’ Africain, des quali-
tés extrémement positives et nobles dans la hiérarchie des canons humanistes de
1’époque . Plus loin, Bumi Jeleen est également loué pour ses capacités intellec-
tuelles, comparé a un prince grec éduqué a Athénes pour sa prestance et son élo-
quence.®® Cependant, les récits plus tardifs de ce méme séjour, a partir de 1530,
dressent un portrait moins favorable du prince, en rabaissant les Africains. Le

113



114

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

critere de «race» devient prépondérant, les préjugés sur les «barbares», sur leur
monstruosité physique, abondent. En trente ans, semble-t-il, le ton et la percep-
tion des Africains a entierement changé au Portugal .’

Tout au long du XVI* siecle, le discours change graduellement dés que les per-
sonnes concernées ne sont plus de rang social respecté et les descriptions se dé-
tériorent en reléguant les inconnus a 1’altérité, a la limite de la monstruosité. Un
exemple, certes non portugais mais bien dans 1’air du temps, nous parvient du
jeune Thomas More, qui apergoit en 1501 dans le cortége de la jeune reine ara-
gonaise Catherine a Londres un groupe au nombre indéfini de personnes de cou-
leur, dont probablement la dame d’honneur Catalina de Cardones et son mari
Oviedo, un armurier noir. Dans une lettre 2 un ami universitaire, il n’a pas de
mots assez durs pour ces personnes, a I’exception de quatre individus, en se mo-
quant de leurs corps qu’il pergoit comme difformes: «And the Spanish escort
— good heavens! — what a sight! If you had seen it, I am afraid you would have
burst with laughter; they were so ludicrous. Except for three, or at the most four
of them, they were just too much to look at: hunchbacked, undersized, barefoot.
Pygmies from Ethiopia. If you had been there, you would have thought they were
refugees from hell.»"' Désormais, avant méme la religion, le corps marque la dif-
férence et sa domestication ainsi que la blancheur devient un indicateur d’huma-
nité.”” Ainsi, les répétitions de cadeaux vestimentaires aux hotes africains men-
tionnés précédemment, méme ceux devenus membres des ordres de chevalerie,
révelent moins de la générosité diplomatique des Portugais, que de cette urgence
de vétir les membres chevaliers honorés des ordres — il s’agit bien de mettre les
corps dans I’ordre de la civilisation occidentale et universelle.

Lentement, 1’identification et la construction de groupes se fait a travers des cri-
teres de distinction soudainement visibles et percus, notamment le corps et la
couleur de peau. C’est le méme phénomene qui frappe les personnes d’origine
africaine dans la péninsule Ibérique. Selon des estimations, a partir de la fin du
X Ve siecle, environ 2000 Africaines et Africains, réduits en esclavage, arrivent
chaque année dans les ports portugais;’® d’autres estiment qu’en 1550, 10% de la
population de Lisbonne était d’origine africaine.”

C’est a partir de 1440, la décennie ol arrivent les premiers bateaux avec des per-
sonnes achetées en Afrique subsaharienne, que le mot pour «escravos» désigne en
premier lieu une personne a la peau noire, avant de se limiter a la signification pé-
jorative «d’esclave», bientot doublé du mot «negro». En anglais, le phénomene est
analogue avec le terme «mo(o)re», dont la signification se détériore également.”
Ces observations s’inscrivent dans un cadre plus large de changements de points
de vue européens: Au fur et 2 mesure que les personnes de couleur, que ce soient
des Amérindiens ou des Africains, voir des Guanches (les habitants indigénes
des Canaries) ne sont plus vus qu’a travers le prisme de marchandise, puis en-



Kopp: L'Afrique et I'Europe entre Moyen Age et Renaissance

tierement déshumanisés, le terme est associé aux esclaves.”® Plus largement,
c’est aussi la mise en place des discours de «naturalisation» des idées raciales: la
couleur de peau, la «pureté» du sang transmis par lignage (notamment pour les
convertis, les juifs et les musulmans ibériques) deviennent des marqueurs jugés
indélébiles et forcément moraux qui permettent d’hiérarchiser par la loi, d’infé-
rioriser et de déshumaniser des groupes.”” La ol avant primaient comme grille
de lecture les critéres sociaux et religieux, comme le rang noble ou les apparte-
nances au christianisme, nous voyons de plus en plus le basculement vers des
caractéristiques «biologiques». Aux éléments corporels comme la couleur de
peau s’ajoute une dimension morale, l1égitimant la déshumanisation de certains
groupes sociaux désignés et construits comme différents de corps et «de nature».

Conclusion

En 1518, le futur Charles Quint introduit avec les asientos de negros un instru-
ment de redevance qui permet aux Espagnols de sous-traiter le transport de per-
sonnes réduites en esclavage vers les Amériques: Comme 1’ont montré récem-
ment des chercheuses et chercheurs suisses et allemand-es, se trouve parmi les
premiers signataires de cette concession en 1528 une association entre le mar-
chand de Constance Henry Ehinger et le marchand de Saint-Gall Jerome Sailer.
Ce droit s’élevait a2 4000 esclaves, dont au moins un tiers de femmes.”® Il est donc
primordial de souligner qu’au méme moment ol les couronnes ibériques ac-
cueillent des étudiants des nobles familles africaines avec honneur et respect, au
moment ol un prince kongolais part 2 Rome pour devenir évéque, ou encore les
cercles humanistes se délectent des textes et des savoirs uniques sur les grands
empires africains transmis par I’ex-ambassadeur musulman Léon 1’ Africain, ce
méme pouvoir permet, de concert avec des investisseurs venus de I’autre bout du
Saint-Empire, des bords du lac de Constance, la longue et triste mise en ceuvre
d’un marché humain transatlantique.

Cet article souhaite mettre en exergue les simultanéités et les basculements dans
les constructions sociales des relations interculturelles. Pour 1’expérience euro-
péenne entre la fin du Moyen Age et la Renaissance, I’agentivité de ceux qui ar-
rivent en Europe doit ainsi étre analysée a la lumiére de ces constructions sociales
et des rapports de force en place et de leur changements discursifs: pour certains,
le séjour européen était honorable et temporaire dii a leur rang ou a une finalité
politique (les études, la diplomatie...), pour d’autres une série d’expériences trau-
matisantes et déshumanisantes (notamment 1’esclavagisme). Cette dichotomie
puise ses origines a plusieurs niveaux. Héritage d’une société hiérarchisée et de
valeurs mettant 1’accent sur la position sociale et la communauté religieuse, la fin

115



116

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

du Moyen Age a reu les princes africains de 1’Ouest et les émissaires d’Ethiopie
avec le respect dii, tout en acceptant la réduction en esclavage de personnes non
chrétiennes et non nobles. Cependant, il semblerait qu’au milieu du XVI* siecle,
au tournant de la Renaissance européenne, se développe lentement cette pensée
déshumanisante: ce statut d’infériorité lié a des critéres corporels et transmis par
génération s’applique lentement a toutes les personnes d’origine africaine. C’est
1a un sujet d’étude en pleine expansion, forcément traité de maniere incompléte
ici, et dont les interprétations seront clarifiées grace a des travaux en cours.” Ob-
server ces changements dans les discours et les pratiques sociales nous permet
surtout de remettre en perspective les themes étudiés et de trouver de nouveaux
sujets a analyser. Ainsi, on peut participer aux débats publics actuels afin de faire
un lien entre I’histoire passée et les questionnements présents. Au-dela des faits
historiques sur les voyageurs africains en Europe, cet article vise a participer a
une histoire nuancée et complexe qui promeut une remise en question constante
des narratifs jugés universels. Anne Stoler a magistralement montré que les ar-
chives coloniales ne sont jamais neutres et que donc les voix «subalternes», selon
Gayatri Chakravorty Spivak, manquent et manqueront toujours,* les sources kon-
golaises et éthiopiennes ou encore des égo-documents d’un Léon étant rares ou
liés a des capacités linguistiques d’autant peu fréquentes, notamment en Europe.
Cependant, des recherches actuelles s’efforcent de «retourner» littéralement ar-
chives et textes afin d’y recentrer les bribes que 1’on peut y trouver pour y inclure
des perspectives non européennes. Reconstruire les logiques et les réalités poli-
tiques et sociales des empires africains et mettre au défi des certitudes canoniques
européennes est un défi postcolonial en soi.%!

Notes

1 «Leo Africanus, History and Description of Africa», in Alfred Andrea, James Overfield (éd.),
The Human Record. Sources in Global History, vol. 2, Boston 1998, 46-49. Pour une traduc-
tion partielle en allemand, voir Dietrich Rauchenberger, Johannes Leo der Afrikaner. Seine Be-
schreibung des Raumes zwischen Nil und Niger nach dem Urtext, Wiesbaden 1999.

2 Sur le milieu intellectuel, Natalie Zemon Davis, «<Leo Africanus> and His Worlds of Transla-

tion», in Federico M. Federici, Dario Tessicini (éd.), Translators, Interpreters, and Cultural

Negotiators. Mediating and Communicating Power from the Middle Ages to the Modern Era,

Londres 2014, 62-80.

Concernant la légende de Tombouctou, voir plus bas.

4 Sur ses multiples vies, Natalie Zemon Davis, Trickster Travels. A Sixteenth-Century Muslim
between Worlds, New York 2007; plus romancé, voir Amin Maalouf, Léon I’ Africain, Paris
1986,0umelbanine Zhiri, L’Afrique au miroir de I’Europe. Fortunes de Jean Léon I’ Africain a
la Renaissance, Genéve 1991.

5 Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference,
Princeton 2000.

6 Wolfram Drews, Die Karolinger und die Abbasiden von Bagdad. Legitimationsstrategien

w



Kopp: L'Afrique et I’'Europe entre Moyen Age et Renaissance

10

11

12

13

14

15

16
17

18
19

20

21

Jrithmittelalterlicher Herrscherdynastien im transkulturellen Vergleich, Berlin 2009; Achim
Thomas Hack, Abul Abaz. Zur Biographie eines Elefanten, Badenweiler 2011; Vanina Kopp,
«Aachen, Baghdad, Constantinople. The Intercultural Function of Play and Games in the Early
Middle Ages», in Il gioco nella societa e nella cultura dell’alto medioevo. Atti del 65° Con-
gresso internazionale di studio sull’alto Medioevo de Spoleto, vol. 1, Spolete 2018, 59-94.
Alexander Toepel (éd.), Die Minche des Kublai Khan. Die Reise der Pilger Mar Yahballaha
und Rabban Sauma nach Europa, Darmstadt 2008; Verena Krebs, Medieval Ethiopian Kings-
hip, Crafts and Diplomacy with Latin Europe, Londres 2021; Matteo Salvadore, The African
Prester John and the Birth of Ethiopian-European Relations, 1402—1555, Londres 2017.
William C. Jordan, La prunelle de ses yeux. Convertis de I’Islam sous le régne de Louis IX,
Paris 2020; Benjamin Scheller, «Assimilation und Untergang. Das muslimische Lucera in Apu-
lien und sein gewaltsames Ende im Jahr 1300 als Problem der Globalgeschichte», in Tillmann
Lohse, Benjamin Scheller (éd.), Europa in der Welt des Mittelalters, Berlin 2014, 141-162;
Julie Taylor, Muslims in Medieval Italy. The Colony at Lucera, Lanham, Maryland 2003.
Onyeka [sic], Blackamoores. Africans in Tudor England, their Presence, Status and Origins,
Londres 2014; Miranda Kaufmann, Black Tudors. The Untold Story, Londres 2017.

Imtiaz Habib, Black Lives in the English Archives, 1500—-1677. Imprints of the Invisible, Al-
dershot 2008.

Caroline Dodds Pennock, «Aztecs Abroad? Uncovering the Early Indigenous Atlantic», The
American Historical Review 125/3 (2020), 787-814, ici 798. Eadem: On Savage Shores, How
Indigenous Americans Discovered Europe, Londres 2023 (a paraitre).

Sources sur les années 1000 a 1500, https://blackcentraleurope.com/portfoli-
0/1000-1500-deutsch (3. 4. 2022).

Bénédicte Savoy, Felwine Sarr, Restituer le Patrimoine africain. Vers une nouvelle éthique re-
lationnelle, rapport remis au Président de la République, Emmanuel Macron, le 23 novembre
2018, https://bj.ambafrance.org/Telecharger-l-integralite-du-Rapport-Sarr-Savoy-sur-la-restitu-
tion-du (29. 3. 2022); Dan Hicks, The Brutish Museum, Londres 2020.

Parmi les premiers signataires de cette concession en 1528 se trouve une association entre le
marchand de Constance Henry Ehinger et le marchand de Saint-Gall Jerdme Sailer. Ce droit
s’élevait a 4000 esclaves, dont au moins un tiers de femmes, cf. Hans Fissler, «Der erste Skla-
venhiindler der Eidgenossenschaft», in History Reloaded. Was uns die Geschichte lehrt,2. 4.
2019, https://blog.tagesanzeiger.ch/historyreloaded/index.php/4338/der-erste-sklavenhaend-
ler-der-eidgenossenschaft (11. 6. 2021).

Kirsten Mahlke, Hannah Alejandra Beck, Stoff. Blut. Gold. Auf den Spuren der Konstanzer Ko-
lonialzeit, Constance 2021.

Olivette Otele, African Europeans. An Untold History, Londres 2020.

Mireille Dicorato, Louis Jadin (éd.), Correspondance de Dom Afonso, roi du Congo, 1506—
1543, Bruxelles 1974.

Ibid., 126-127, Afonso I, Lettre 38.

Au sujet des séjours portugais entre 1514 et 1516, ibid. 70-74, 106-107, 118-119. Michat
Tymowski, Europeans and Africans. Mutual Discoveries and First Encounters, Leyde 2020,
176—177, note des cadeaux 2 un dignitaire wolof en 1515 («bor-damel de Cayor»); Kate Lowe,
«Representing> Africa. Ambassadors and Princes from Christian Africa to Renaissance Italy
and Portugal, 1402-1608», Transactions of the Royal Historical Society 17 (2007), 101-128,
particulierement 112—113, sur la question vestimentaire.

Il est généralement admis que Henrique ne partit pas 2 Rome en 1514, car les Portugais sou-
haitaient garder 1’exclusivité des relations avec le Kongo. Le premier ambassadeur kongolais
venant depuis le Kongo & Rome sera en 1608 Ne-Vunda (appelé Antonio Emmanuele Funta) de
la famille royale kongolaise, cf. Lowe (voir note 19), 108, 120; sur les sources disponibles pour
1514, cf. Kikokula Sébastien Meno, «Autour de I’ambassade de Mbanza Kongo 1514», Anna-
les Aequatoria 18 (1997), 471-488.

David Northrup, Africa’s Discovery of Europe. 1450—1850, New York 2014, 37-38.



118

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

22

23
24

25
26

27

28
29
30

31
32

33
34
35
36
37
38
39

40

41
42
43

45
46
47
48

49
50

C’est aussi le cas pour les princes azteéques: I’empereur Charles Quint demande en 1526 de
faire venir en Espagne vingt jeunes princes mexicains des familles nobles pour les éduquer
selon leur rang. Un an plus t6t, un frére et deux fils du défunt empereur azteque Moctezuma 11,
Martin Cortés Nezahualtecolotl, Pedro Gutierrez Aculan Mocteuhzoma et Juan Covamitle vi-
vent avec tous les honneurs en Espagne, cf. Dodds Pennock (voir note 11), 797-803.
Tymowski (voir note 19), 178-181.

Paris, Bibliothéque nationale de France, ms. esp. 30, https://gallica.bnf fr/ark:/12148/
btv1b5500248 In.image (3. 4.2022).

Tymowski (voir note 19), 178-179.

Premiére visite kongolaise au Portugal: un homme en 1483 ramené par Diogo Cao, de retour au
Kongo en 1485; premier «ambassadeur», un prétre animiste (mani vunda), cf. Northrup (voir
note 21), 20-21, sur les échanges par un prisme religieux/cosmologique, ibid. 28-31.

Lowe (voir note 19), 112-113; Northrup (voir note 21), 31. Les épouses restent anonymes dans
les sources portugaises.

Northrup (voir note 21), 36-39.

Ibid., 31 pour la premiére ambassade béninoise au Portugal en 1486.

Ibid., 31-36 sur le Bénin et les Warri; sur le Bénin, cf. Alan Ryder, «Benin and the Europe-
ans, 1485-1897», African Historical Studies 2/4 (1971), 405-410; plus spécifiquement sur les
restrictions de la vente d’esclaves, cf. ibid., 45-46; sur le trafic de poivre, ibid., 73, cf. John
Thornton, Africa and Africans in the Making of the Atlantic World, 14001800, Cambridge
1998.

Tymowski (voir note 19), 167.

Le récit de Ruy de Pina, «The Conversion of Bemoym, Prince of the Jalofo and the Attempt to
Build a Fort at the Mouth of the River Senegal, 1488 (extract of the Crénica del Rey Joao II)»,
in John William Blake (éd.), Europeans in West Africa, 1450-1560, Londres 1942, vol. 1, 80—
86; cet exemple est amplement interprété chez Northrup (voir note 21), 25—28; Tymowski (voir
note 19), 168-178.

Pina (voir note 32), 83.

Ibid., 83-84.

Ibid., 85-86.

Tymowski (voir note 19), 168, 172, 179.

Ibid., 180-181.

Northrup (voir note 21), 28-31.

Lettres d’ Afonso I, cf. Dicorato, Jadin (voir note 17), plusieurs lettres de 1515 a 1526. Elles
sont reproduites en extraits dans Adam Hochschild, King Leopold’s Ghost. A Story of Greed,
Terror, and Heroism in Colonial Africa, Londres 2012, 18-19.

Cécile Fromont, The Art of Conversion. Christian Visual Culture in the Kingdom of Kongo,
Chapel Hill 2014, 26-27.

Tymowski (voir note 19), 168-170, 339 («Map 2»).

Lowe (voir note 19), 113-114.

Ibid.

Ibid., cf. Pina (voir note 32).

Stephen Slater, «Africa». The Complete Book of Heraldry, Londres 1999, 228.

Fromont (voir note 40), 28-33.

Ibid., 47-63.

Anténio Godinho, Livre da nobreza e da perfei¢do das armas dos reis cristdos e nobres linha-
gens dos reinos e senhorios de Portugal, 1521, un exemplaire avec les armes kongolaises cf.
Casa Real, Cartério da Nobreza, liv. 20, fol. 7r (Rei de Manicongo), https://digitarq.arquivos.
pt/details?id=4162407 (14. 8. 2021).

Fromont (voir note 40), 30.

Dicorato, Jadin (voir note 17), lettre 39 (juin 1517), 127-128, original cf. Archives de Torre do
Tombo, Corpo cronologico, parte 1, maco 22, doc 51.



Kopp: L'Afrique et I'Europe entre Moyen Age et Renaissance

51
52
53
54
55
56
57
58

59
60

61
62
63

65

66

67

68
69
70
71
72

73

74

Tymowski (voir note 19), 177. 1l s’agit de la premiére lettre d’un dignitaire wolof conservée.
Herman L. Bennett, African Kings and Black Slaves. Sovereignty and Dispossession in the
Early Modern Atlantic, Philadelphie 2018; Thornton (voir note 30); Konadu Kwasi, Africa’s
Gold Coast Through Portuguese Sources, 1471-1671, Oxford 2022.

Cf. les lettres d’ Afonso I*" qui décrit le marché de personnes vendues comme esclaves (voir
note 50).

Krebs (voir note 7); Matteo Salvadore, «The Ethiopian Age of Exploration. Prester John’s Dis-
covery of Europe, 1306—-1458», Journal of World History 4/21 (2001), 593-627; ibid., African
Prester John.

Krebs (voir note 7), introduction et conclusion.

La chercheuse Verena Krebs prépare un catalogue sous le titre Africa Collecting Europe. Pat-
ronage and Power in Ethiopia, 1468—1530, a paraitre en 2024.

Krebs (voir note 7),221-224.

Ibid., 221.

Ibid.

Lars Bisgaard, «A Black Mystery. The Hagiography of the Three Magi», in Tuomas M. S. Leh-
tonen, Kurt Villads Jensen (éd.), Medieval History Writing and Crusading ldeology, Helsinki
2005, 120-140.

Paul Kaplan, «Black Africans in Hohenstaufen Iconography», Gesta 26 (1987), 29-36.

Michel Pastoureau, L’Art de I’héraldique au Moyen Age, Paris 2009, 199.

Verena Krebs, «Fancy Names and Fake News. Notes on the Conflation of Solomonic Ethio-
pian Rulership with the Myth of Prester John in the Late Medieval Latin Christian Diplomatic
Correspondence», in Orbis Aethiopicus XVII (2020/21), 89-121; Keagan Brewer (éd.), Prester
John. The Sources and the Legends, Farnham 2015.

Zurich, Zentralbibliothek, C 101, fol. 64r-68v, ou Berne, Burgerbibliothek, Cod. 458,

fol. 103v—104v en fragments, cf. Bettina Wagner, Die «Epistola presbiteri Johannis»: latei-
nisch und deutsch. Uberlieferung, Textgeschichte, Rezeption, und Ubertragungen im Mittelal-
ter. Mit bisher unedierten Texten, Tiibingen 2000.

Voir 'article de Maline Kotetzki et Rike Szill dans cette revue. Sur le transfert de concepts mo-
dernes tel que le racisme sur une époque prémoderne, cf. Benjamin Isaac, «Proto-Racism in
Graeco-Roman Antiquity», World Archaeology 38 (2006), 32-47.

Valentin Groebner, «Mit dem Feind schlafen. Nachdenken iiber Hautfarben, Sex und <Rasse»
im spitmittelalterlichen Europa», Historische Anthropologie 15/3 (2007), 327-338; Maaike
van der Lugt, «La peau noire dans la pensée médiévale», Micrologus 13 (2005), 439-475; Ro-
bert Bartlett, «Medieval and Modern Concepts of Race and Ethnicity», Journal of Medieval
and Early Modern Studies 31 (2001), 39-56; Dorothy Kim, «Introduction to Literature Com-
pass Special Cluster. Critical Race and the Middle Ages», Literature Compass 16 (2019), 1-16.
Geraldine Heng, The Invention of Race in the European Middle Ages, New York 2018; voir
aussi la bibliographie collective établie par Jonathan Hsy, Julie Orlemanski, «Race and Medie-
val Studies. A Partial Bibliography», Postmedieval 4/8 (2017), 500-531.

Pina (voir note 32), 78-79.

Ibid., 81.

Tymowski (voir note 19), 183-184.

Cité par Habib (voir note 10), 24, note 14.

Cf. le jugement sur les trois Amérindiens ou Inuits arrivant en 1498 de «Terre Neuve» a la cour
anglaise par le chroniqueur Thomas Fabian, qui met en opposition leur «bestialité» a leur «civi-
lité» a la suite de leur changement de vétements de leurs habits d’origine en habits de cour, cf.
James A. Williamson, The Cabot Voyages and Bristol Discovery Under Henry VII, Cambridge
1962, 220-223.

Otele (voir note 16), 62, cite I’exemple de Séville, autre centre important, au XVI° siécle, qui
compte 14 670 personnes de couleur sur 429 392 habitants.

Northrup (voir note 21), 7.

119



120

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

75 Kathleen E. Kennedy, «Moors and Moorishness in Late Medieval England», Studies in the Age
of Chaucer 42 (2020), 213-251.

76 Le théatre de I’époque avec des personnages a la peau noire ou juifs démontre comment ces
préjugés péjoratifs construits imprégnent le discours entré dans le «mainstream populaire» de
son temps, cf. Otele (voir note 16), 65-66.

77 Sur la «naturalisation» et la transmission de caractéres moraux par procréation cf. Jean-
Frédéric Schaub, Silvia Sebastiani, Race et histoire dans les sociétés occidentales (XV'—XVIII
siecle), Paris 2021. Sur la «racialisation» des juifs et des musulmans dés le XV siecle cf. Maria
Elena Martinez, David Nirenberg, Max-Sebastian Hering Torres (éd.), Race and Blood in the
Iberian World, Zurich 2012. Ces mécanismes de déshumanisation et de «racialisation» s’appli-
quaient aussi a d’autre groupes, cf. I’article sur la colonisation de 1’Irlande dans ce volume.

78 Fissler (cf. note 14).

79 Voir a ce sujet, Catherine Zandonella, «Age of Intolerance?», Discovery (12022), n. p., résumé
d’un groupe de travail a Princeton en 2020/2021 axé autour des interprétations de «racismes»
et de «racialisations» médiévaux ou des interprétations modernes, https://discovery.prince-
ton.edu/2022/01/30/age-of-intolerance/?fbclid=IwAR132e83KLx-wY 8QmuAgqODptFrl-
zu6X_5pPhPrZn7zSAu_ilKbbIUzjXaU (6. 4. 2022).

80 Ann L. Stoler, «Colonial Archives and the arts of Governance», Archival Science 2 (2002),
87-109, Gayatri Chakravorty Spivak, Les subalternes peuvent-elles parler?, traduit par Léon
Vidal, Paris 2020 [1988].

81 Habib (voir note 10); Dodds Pennock (voir note 11).

Zusammenfassung
Blickwechsel. Afrika und Europa zwischen Mittelalter
und Renaissance
Der Artikel gibt einen Uberblick iiber die Reisen und Aufenthalte von Menschen,
die in der Vormoderne aus Afrika nach Europa kamen (Reisende, Botschafter,
Dienstleute oder Pilger), sowie iiber ihre Beweggriinde und Erfahrungen. Das
Spatmittelalter (inklusive der Renaissance) spielt dabei eine Schliisselrolle, denn
lange bevor der Dreieckshandel und die Sklaverei etabliert wurden, trafen Kultu-
ren und Mirkte aufeinander, die von ganz unterschiedlichen Machtverhiltnissen
bestimmt wurden und weit weniger einseitig waren als in spéteren Jahrhunder-
ten. Der Artikel ist in zwei Teile gegliedert: Der erste Teil zeigt, vor allem auch
durch aussereuropdische Stimmen, die wirtschaftlichen und diplomatischen Er-
fahrungen und den Austausch afrikanischer Konigreiche wie Kongo und Athio-
pien mit Europa, wobei die Rolle der Religion und die Anndherung an Europa
als gemeinsame Faktoren hervorgehoben werden. Es waren vor allem die adligen
Vertreter dieser grossen afrikanischen Reiche mit ihrem Sozialstatus, ihren Si-
cherheiten und Interessen, die mit Europa in Kontakt traten. Der zweite Teil ana-
lysiert aus européischer Perspektive die diskursiven Verdnderungen in Europa,
die zu einer Konstruktion von «Afrikaner*innen» fiihrten, die seit dem friihen
16. Jahrhundert auf sozialen und «rassischen» Merkmalen beruht.
(Ubersetzung: Isabelle Schiirch und Anja Rathmann-Lutz)



	L'Afrique et l'Europe entre Moyen Âge et Renaissance : changements de points de vue

