
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Âge postcolonial?

Artikel: De l'Irlande à la Baltique : discours de l'altérité et conquête des marges
européennes

Autor: Chollet, Loïc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De l'Irlande à la Baltique

Discours de l'altérité et conquête des marges européennes

Loïc Chollet

Dans une ode composée en 1595, le poète de Riga Basilius Plinius met en scène

l'arrivée des premiers marins allemands en Livonie sur le modèle du débarquement

de Christophe Colomb en Amérique.1 Dans le sillage des Lumières, les

penseurs libéraux originaires de la région font appel aux idées de Bartolomé de

Las Casas et de Guillaume-Thomas Raynal pour dénoncer l'oppression envers la

paysannerie. Bien que la condition de celle-ci se soit dégradée au XVIIIe siècle,
Karl Philipp Michael Snell (mort en 1806) ou Garlieb Helvig Merkel (mort en

1850) font remonter l'asservissement des populations baltes aux Chevaliers teu-

toniques du XIIIe siècle.2 Le parallèle entre la Baltique des moines-soldats et

l'Amérique des conquistadors est posé dès cette époque.3

La christianisation des pays baltes, sous la houlette des pouvoirs ecclésiastiques

puis des ordres militaires, peut-elle être considérée comme un antécédent à la
colonisation du monde par l'Occident? Des études récentes ont montré que, dans

la Prusse et la Livonie médiévales, la coexistence prévalait entre autochtones et

colons originaires du Saint Empire romain germanique et de Pologne.4 Il ne fait

pourtant aucun doute que la violence a été utilisée pour que les ordres militaires

puissent s'imposer dans ces provinces «païennes», comme on appelle alors les

populations pratiquant une religion préchrétienne. L'Ordre des chevaliers teuto-

niques, fer de lance de la conquête, a ses défenseurs parmi les hautes sphères de

l'Église, sans omettre les chroniqueurs ayant pour tâche de produire des œuvres

historiographiques à sa gloire.5 Mais tant que durent les campagnes militaires
dans la Baltique, plusieurs auteurs - de l'Anglais Roger Bacon (mort en 1294)

au Polonais Paul Vladimiri (mort en 1435) - critiquent sévèrement l'usage de

la force dans le cadre de ces guerres missionnaires, n'hésitant pas à accuser les

conquérants d'hypocrisie, car ils cacheraient sous des dehors pieux une inextinguible

soif de domination terrestre. Tout comme les conquistadors, les Chevaliers

teutoniques ont leurs défenseurs, mais aussi leurs adversaires.6

92



Chollet: De l'Irlande à la Baltique

Des marges «coloniales»?

Il vaut certainement la peine dans le cadre de ce volume de présenter les

principaux arguments ayant justifié la conquête de la Baltique. L'utilisation des

concepts issus des études postcoloniales dans le cas de l'Europe orientale n'est
toutefois pas acceptée sans réserve par tous les spécialistes.7 Pour Maria Todo-

rova, auteure ayant conceptualisé le «balkanisme» comme un ensemble de

discours stigmatisant vis-à-vis des pays de l'Europe du Sud-Est, cette région du

monde, pas plus que l'Europe du Centre-Est ou les pays de la Baltique, ne saurait
être considérée comme ayant été colonisée par les grandes puissances voisines,
à savoir les empires ottoman, russe et habsbourgeois: «Premièrement, nul abîme

ne séparait la métropole de ses dépendances, notamment sur le plan institutionnel
et juridique. Deuxièmement, la puissance dominante n'avait pas existé comme
entité politique stable antérieurement à la conquête [...]. Troisièmement, toute
ambition missionnaire civilisatrice analogue à celle du projet colonial français ou

anglais en était absente.»8 Ces remarques s'appliquent, il est vrai, à une époque

plus tardive que celle qui nous intéresse. Pourtant, les critères énoncés par Maria
Todorova se rapportent en bonne partie aux possessions baltes de l'Ordre teuto-

nique, mais aussi à une autre région située aux confins de l'Europe catholique:
l'Irlande.
Dans The Invention ofRace in the European Middle Ages, Geraldine Heng

propose de voir dans l'expérience irlandaise la matrice des méthodes et des discours

qui caractériseront plus tard l'Empire britannique.9 Pour de nombreux spécialistes,

l'Irlande sous domination anglaise présente effectivement les principaux
aspects d'une société coloniale.10 Pour ne prendre qu'un exemple, les Statuts de

Kilkenny (1366) interdisent aux colons d'origine anglaise de conclure des

alliances matrimoniales avec «nos ennemis irlandais», de parler leur langue ou
d'entretenir des musiciens et des poètes gaéliques." Bien qu'une mission
civilisatrice soit mise en avant pour légitimer la domination anglaise sur l'île, l'égalité
entre les deux peuples n'est jamais à l'ordre du jour. Les stéréotypes négatifs
utilisés dans l'Angleterre anglo-normande vis-à-vis des Celtes, prétendument
barbares, sont répétés à l'envi en ce qui concerne les Irlandais-e-s, jusque bien après

la période médiévale.12 L'Irlande constitue donc un point de comparaison utile

pour la problématique qui est la nôtre.

En Irlande comme dans la Baltique, le discours «précolonial» - entendu ici
au sens chronologique, c'est-à-dire antérieur à l'expansion mondiale des

puissances européennes - repose sur une mise en scène de l'altérité des populations:
celles-ci sont décrites comme primitives et arriérées par rapport aux conquérants,

lesquels auraient non seulement le droit, mais aussi le devoir, de leur apporter le

progrès - en l'occurrence, le christianisme dans sa version romaine, mais aussi 93



Moyen Âge postcolonial? traverse 2022/2

une certaine manière de vivre et toute une série de normes considérées comme
moralement et esthétiquement supérieures. Comparer les justifications
contemporaines à la conquête de la région balte et de l'Irlande permet de mettre en avant

quelques éléments d'une rhétorique née au Moyen Âge central dans le cadre de

conquêtes internes à l'Europe et dont les traits principaux se retrouvent, sous une

forme ou une autre, jusqu'au XXe siècle.13

L'Europe grégorienne et chevaleresque

Entre le XIe et le XIIe siècle, l'Europe change peu à peu de visage. Le long et

complexe processus appelé Réforme grégorienne a pour résultat l'apparition
d'une Église plus puissante, qui se distingue de la société laïque et prétend la

contrôler, du moins en ce qui concerne les affaires spirituelles. Cette transformation

de la catholicité se fait avec d'infinies nuances selon les régions et les

époques; l'Europe latine n'est jamais uniformisée. Sur le plan économique,
culturel ou social, la diversité à l'intérieur de ce que l'on qualifie d'«Occident
médiéval» reste la règle.14 Toutefois, le mouvement inauguré par la Réforme

grégorienne a pour corollaire une intolérance croissante, dans bon nombre de

royaumes et de provinces, envers les hérétiques et les adversaires de la Papauté.15

En parallèle, la sacralisation progressive de la guerre menée au nom de l'Église
aboutit à la proclamation de la Première croisade, en 1095. Et le Proche-Orient

n'est pas un cas unique. Depuis l'époque de Charlemagne au moins, il est admis

que prendre les armes pour la défense de la foi représente une œuvre pieuse.

L'idéologie de la guerre sainte se confond progressivement avec le code

chevaleresque de la courtoisie.16

Cette évolution a lieu, dans un premier temps, dans le royaume de France,
l'Angleterre des Plantagenêt, la région rhénane et le nord de l'Italie. Puis, la nouvelle

Europe chevaleresque, courtoise et fidèle à la Papauté réformée s'étend, à partir

du XIIe siècle, dans toutes les directions.17 Lorsqu'en 1147 Bernard de Clair-

vaux, le charismatique prédicateur de la Deuxième croisade, se trouve à Francfort

pour y organiser une campagne en Terre sainte, les barons allemands lui font
savoir qu'ils mèneraient volontiers une guerre pour le Seigneur, mais plus près

de chez eux, contre les païens de la Baltique. Ce que Bernard accepte.18 Peu de

temps après, la croisade est prêchée en Europe du Nord-Est, sous le prétexte d'y
appuyer l'expansion de la foi et de défendre les chrétiens qui y seraient menacés.

D'autres bulles suivront, soutenant la conquête de l'Estonie, de la Livonie et de

la Prusse au XIIIe siècle. La christianisation forcée reste néanmoins interdite par
le droit canon. Officiellement, il ne s'agit pas d'imposer le baptême par le fer et

le feu, mais de désarmer les païens pour qu'ils acceptent les prédicateurs parmi



Chol I et : De l'Irlande à la Baltique

eux.19 Face à la résistance du Grand-Duché de Lituanie, vaste État regroupant des

populations païennes et chrétiennes orthodoxes, la guerre continue avec l'accord
tacite de la Papauté, cela jusqu'à l'interdiction de la croisade prononcée une
première fois en 1395 et confirmée par le pape Boniface IX en 1403, plus d'une
décennie après la conversion de la Lituanie au christianisme latin.20

La région balte n'est pas la seule concernée par ce processus. Autour de 1155, le

pape Adrien IV, d'origine anglaise, autorise le roi d'Angleterre Henri II Plantage-
nêt à se saisir de l'Irlande pour «y agrandir les limites de la sainte Église, y arrêter

le torrent des vices, y corriger les mœurs, enraciner la vertu, propager la

religion chrétienne».21 À lire cet extrait, l'Irlande ressemblerait à une terre païenne,

quasi au même titre que les rivages de la Baltique. Pourtant, l'île a été évangéli-
sée au Ve siècle et a largement contribué à l'éclosion de la culture chrétienne
durant le haut Moyen Âge. Comment expliquer la tonalité de la bulle?22 Quelques
années plus tôt, Bernard de Clairvaux mettait un terme à sa Vie de saint Ma-
lachie - un Irlandais acquis aux idéaux de la Réforme grégorienne mort en 1148

à l'abbaye de Clairvaux: «Jamais il n'avait trouvé» parmi son peuple «des mœurs

aussi corrompues, des rites aussi sauvages, une semblable impiété [...] des

habitudes aussi répugnantes: ils étaient chrétiens de nom, en fait c'étaient des païens»

qui «ne contractaient pas d'unions légitimes [...] ne se confessaient pas.»23 La
raison de ce ton très dur, c'est que les innovations liturgiques, et en particulier
celles concernant le mariage, ne seraient pas respectées sur l'île. En clair, les

insulaires ne s'alignent guère sur le modèle de la Réforme grégorienne, ce qui en

ferait des brebis égarées, à remettre dans le droit chemin.24

Des barbus indolents

Le principal chroniqueur de l'invasion anglaise, Giraud de Barri (mort entre

1220-1223), accentue le prétendu caractère primitif et déviant de la population
irlandaise et de ses rois. Ce sont tout d'abord leur mode de vie, leur indolence

et leur apparence physique qui feraient des Irlandais des «barbares», incapables

d'apprécier la vie courtoise et urbaine florissante dans l'Angleterre des Plan-

tagenêt.25 Ainsi dans sa Topographia Hibernica (v. 1188): «Mais s'ils sont comblés

des dons de la nature, l'état barbare tant de leur barbe et de leur vêtement

que de leur esprit fait d'eux un peuple complètement inculte. [...] Ce peuple est

un peuple sauvage, un peuple inhospitalier ; un peuple qui ne vit que des bêtes

et vit comme les bêtes ; un peuple qui n'a pas abandonné le mode de vie
pastoral primitif. [...] livrés seulement aux loisirs, adonnés seulement à la paresse,
ils pensent que la suprême volupté est de ne pas travailler, et que la suprême
richesse est de jouir de la liberté. Les Irlandais sont donc un peuple barbare, véri-



Moyen Âge postcolonial? traverse 2022/2

tablement barbare. Ce n'est pas seulement leur façon de s'habiller, ce sont aussi

leur chevelure et leur barbe exubérantes qui font d'eux, au regard de la mode

actuelle, un peuple complètement inculte.»26

Aussi trivial qu'il puisse paraître, cet argument exprime le rejet des insulaires

hors de la sphère civilisationnelle à laquelle appartiennent l'auteur et ses

commanditaires, soit la cour d'Henri II. Quant à eux, les chroniqueurs proches des

pouvoirs épiscopaux et des ordres militaires de la Baltique collectent volontiers

des anecdotes concernant l'habillement ou les mœurs des autochtones, sans

que celles-ci ne contiennent nécessairement de charge négative. Rasa Mazeika

a montré qu'il s'agit plutôt d'exotica propres à amuser le lecteur, même si

certaines coutumes marquent bel et bien le caractère étranger des Baltes.27 Pour
Pierre de Dusbourg (mort entre 1326 et 1331), par exemple, les Prussiens

tiendraient leurs épouses dans un état nettement inférieur à ce qui est la norme dans

l'aristocratie catholique.28 À l'inverse, les femmes bénéficieraient d'un statut

plus important parmi d'autres peuples, notamment en Livonie, où l'auteur

anonyme de la Chronique rimée de Livonie, très certainement un membre de

l'Ordre teutonique, prétend qu'elles «montaient à cheval à la manière de leurs

pères».29 Dans un cas comme dans l'autre, les statuts que ces auteurs attribuent

aux femmes baltes diffèrent des normes en vigueur dans les milieux cléricaux et

chevaleresques de l'Europe latine. Il peut s'agir ici d'une forme d'«altérisation»

par inversion des catégories de genre, quoique de telles descriptions se révèlent

en partie confirmées par l'archéologie et l'étude des codes de lois tardifs.30

Indicible débauche et cruauté bestiale

Pour Giraud de Barri, les rapports de genre en Irlande diffèrent eux aussi de la

norme courtoise, mais ils relèvent surtout d'une déviance intolérable par
rapport aux exigences de la Réforme grégorienne. Comme dans la Vie de saint Ma-
lachie de Bernard de Clairvaux, les Irlandais-es ne respecteraient aucune morale

sexuelle, ce qui les place en dehors de la communauté chrétienne telle que définie

par les conquérants: «En effet ce peuple est le peuple le plus immonde, le peuple
le plus enfoncé dans le vice, le peuple le plus ignorant des rudiments de la foi. Ils

n'acquittent pas encore les dîmes et les prémices; ils ne contractent pas encore

mariage; ils ne se gardent pas de l'inceste; ils ne fréquentent pas l'église de Dieu

avec la vénération qui lui est due. Bien plus - et ceci est tout à fait abominable et

contraire non seulement à la foi, mais à n'importe quelle morale -, dans plusieurs

régions d'Irlande les frères, je ne dirai pas prennent pour femmes, mais diffament
les femmes de leurs frères morts, ou plus exactement les entraînent dans une
débauche infâme, en ayant avec elles des rapports aussi honteux et si incestueux.»31



Chollet: De l'Irlande à la Baltique

Barbare et primitive, l'Irlande serait peuplée d'hommes et de femmes qui
n'auraient de chrétiens que le nom. Et le pire est à suivre. Giraud utilise ici le procédé
narratif du nefandum, qui consiste à entourer les descriptions les plus à même de

terrifier l'auditoire ou le lectorat d'une foule de précautions stylistiques, comme

pour montrer qu'elles ne peuvent être simplement énoncées. Cette stratégie
littéraire est fréquente à l'époque médiévale pour faire ressortir le caractère

monstrueux de ce qui est décrit.32 Voici comment le chroniqueur introduit ce prétendu
rite d'intronisation pratiqué en Ulster: «Il est certaines choses que, ne fussent les

exigences de mon développement, l'honneur commanderait de taire. En effet, le

récit d'une action honteuse, même s'il est fait avec talent, semble flétrir son
auteur. Mais cependant, parce que la rigueur historique ne sait épargner ni la
vérité ni la pudeur, un acte ignominieux pourra être divulgué dans un style concis

par l'entremise de mots élégants. Il y a, dans l'extrême nord de l'Ulster, dans le

Cenél Conaill, un peuple qui a coutume de se donner un roi selon un rite
particulièrement barbare et abominable: toute la population de la région est réunie en un

lieu, et l'on amène au milieu de l'assemblée une jument blanche. Alors celui qui
va être élevé, non au rang de prince, mais à celui de bête, non au rang de roi, mais

à celui de hors-la-loi, a devant tous avec elle des relations bestiales. Avec autant

d'impudence que d'imprudence, il proclame qu'il est lui aussi une bête. Aussitôt

après on tue la jument, on la découpe en morceaux et on la fait cuire dans de

l'eau. Dans cette eau on prépare un bain. L'homme s'y installe, entouré de son

peuple, et il mange avec eux la viande de la jument qui leur est alors apportée.»33

Certes, cette description ne concerne qu'une province à l'extrême nord de l'île,
mais la honte liée à ce «rite particulièrement barbare et abominable» retombe

implicitement sur l'ensemble des insulaires. La bestialité, que dans un autre passage
Giraud définit comme le «vice principal des Irlandais»,34 est plaquée sur celles et

ceux que l'on cherche à rejeter hors de la communauté humaine. Il s'agit pour les

médiévaux d'un crime «contre-nature», au même titre que l'anthropophagie ou
la violence extrême.35 Une telle description peut, à cet égard, se rapprocher d'une
bulle de 1232 par laquelle le pape Grégoire IX autorise la prédication de la croisade

en Prusse, en reprenant certainement les mots des évêques polonais qui lui
avaient auparavant écrit dans le but d'obtenir un appui militaire: «Ces païens en

effet ont frappé à mort du glaive plus de vingt mille chrétiens et les ont condamnés

à une mort ignominieuse, en outre ils en détiennent plus de quinze mille dans

les chaînes de la servitude et pressant ce qui reste des populations de Mazovie,

Cujavie et Poméranie, ils s'acharnent à les mener à leur perte. Ils épuisent par
des travaux continuels et épouvantables les jeunes gens qu'ils ont capturés; ils
immolent par le feu en l'honneur de leurs démons les jeunes filles couronnées

de fleurs par dérision; ils tuent les vieillards, ils assassinent les enfants, empalant
les uns sur des pieux, fracassant les autres contre des arbres. Que dire d'autre? 97



Moyen Âge postcolonial? traverse 2022/2

Ils s'abreuvent de sang humain, à la manière des bêtes sauvages, et outrageant le

Seigneur, que bon nombre d'entre eux ont abandonné après avoir reçu la grâce
du baptême, préférant les ténèbres à la lumière, ils infligent aux fidèles de telles

tortures que l'on est frappé de stupeur et qu'elles offrent plus matière à pleurer

qu'à discourir.»36

Meurtres accompagnés de supplices épouvantables, sacrifices humains,
infanticides et, en dernier lieu, consommation de sang humain: les guerriers
prussiens sont chargés des crimes les plus choquants eu égard à la morale catholique.
Le texte précise toutefois que «bon nombre d'entre eux ont abandonné [le
Seigneur] après avoir reçu la grâce du baptême», ce qui signifie qu'il ne s'agit pas

de simples païens, mais d'apostats. Il n'est pas rare, lors des guerres menées par
l'Ordre teutonique, que des clans baltes acceptent le baptême après avoir connu
la défaite. Si ces néophytes viennent à se révolter par la suite, les sources
chrétiennes les disent revenu-e-s au paganisme. Or, le droit canon est bien plus dur

envers les apostats ou les hérétiques qu'envers les «infidèles» n'ayant aucune
connaissance du christianisme.37 Pour justifier les traitements parfois sévères

infligés aux Baltes, les Teutoniques et leurs alliés ont tout intérêt à les présenter

non pas comme des païens, à qui l'Église réserve théoriquement des droits, mais

comme des apostats, c'est-à-dire des traîtres à la foi. Une telle rhétorique peut,
dans une certaine mesure, les rapprocher des Irlandais-es décrit-e-s comme de

mauvais-es chrétien-ne-s perdu-e-s dans le vice par Giraud de Barri ou Bernard

de Clairvaux.
Du reste, les guerriers baltes et irlandais sont souvent dépeints comme lâches,

tricheurs et sans pitié vis-à-vis des populations civiles, à l'opposé des soldats

anglais et teutoniques, lesquels se mettent en scène comme des parangons de la
chevalerie.38 Une telle opposition peut certes dénoter, comme le suggère John

Gillingham, une différence réelle dans la manière de mener la guerre; elle ne

s'intègre pas moins dans un schéma narratif et idéologique cohérent.39 Bien que
des nuances soient observables, car les Lituaniens sont volontiers décrits au

XIVe siècle comme des adversaires chevaleresques,40 l'image générale des

Irlandais, des Prussiens ou des Livoniens est celle de barbares qui ne respectent
les mœurs courtoises ni à la guerre, ni avec les femmes. Cette image est aggravée

par l'accusation ciblée et plus occasionnelle de graves déviances enfreignant
tous les tabous du christianisme, telles que bestialité et anthropophagie. Les
autochtones d'Irlande et de la Baltique ne seraient dès lors plus des êtres humains

mais des bêtes, qu'il convient de dompter pour leur apporter les vertus du «vrai»

christianisme.

98



Chollet: De l'Irlande à la Baltique

Une résistance par l'inversion des stigmates

Cette animalisation est ressentie par celles et ceux qui en sont victimes, comme

l'expriment quelques pamphlets écrits au nom des peuples concernés. Prenons

deux exemples. En 1315, le prince irlandais Domhnall Ua Néill joint ses forces

à celles d'Édouard Bruce, le frère du roi d'Écosse, pour secouer la domination

anglaise sur l'île.41 Edouard est proclamé roi d'Irlande. Après une série de

victoires, Domhnall adresse la Remontrance des Princes irlandais (vers 1317) au

pape Jean XXII, pour le convaincre d'annuler la bulle Laudabiliter conférée par
son lointain prédécesseur Adrien IV au roi Henri II Plantagenêt. Les Anglais
sont présentés comme des agresseurs qui auraient usurpé le pouvoir en Irlande,
contre toutes les lois du christianisme; inversement, l'alliance avec la maison

royale d'Écosse est justifiée par la proximité culturelle, linguistique et historique

entre les nations irlandaise et écossaise. Les nobles irlandais revendiquent
le droit de choisir eux-mêmes leur roi, en hommes libres. Le mépris des colons
à leur égard se résume par le fait que certains ecclésiastiques d'origine anglaise
«affirment comme un dogme l'hérésie selon laquelle il n'y a pas plus de péché à

tuer un Irlandais qu'un chien ou n'importe quelle autre bête brute».42 Alors que
les Anglais justifiaient traditionnellement leur domination sur l'île par le fait que
la population native ne respecterait guère les enseignements de l'Église romaine,
Domhnall et ses partisans rétorquent en prétendant que les propos les plus
radicaux de leurs adversaires sentent l'hérésie. Or, celle-ci est considérée comme
une menace très grave pour la société chrétienne, car l'hérétique, contrairement

au barbare, avancerait masqué, corrompant la foi de l'intérieur. Les auteurs du

texte font ainsi ressortir les aspects les plus scandaleux du discours tenu par les

colons anglais. En prétendant que la vie d'un-e Irlandais-e ne vaut pas plus que
celle d'un chien, ceux-ci tiendraient des propos dont la portée met toute la
chrétienté en danger. Jean XXII transfère le texte de la Remontrance au roi Édouard

II d'Angleterre, avec une copie de la bulle Laudabiliter, en lui demandant de

prêter attention aux plaintes irlandaises. Il semble que l'affaire ait été discutée

en conseil royal, avant que l'alliance iro-écossaise ne soit défaite à la bataille de

Faughart (14 octobre 1318).43 Bien que l'appel des princes irlandais n'ait pas

changé grand-chose sur le terrain, cet épisode permet de voir quels arguments les

adversaires du régime «précolonial» anglais avaient à leur disposition.
Un discours du même type a été employé pour défendre le rattachement de la
dernière province balte païenne à la Lituanie. Nous sommes en 1416, vingt ans

après le baptême du grand-duc lituanien Jagellon et son mariage avec la reine

Hedwige de Pologne.44 En 1387, celui-ci évangélise formellement la Lituanie,
mais sans inclure la région côtière de Samogitie. Chevaliers teutoniques et po-
lono-lituaniens tentent dès lors de la contrôler, chacun prétextant y apporter la



Moyen Âge postcolonial? traverse 2022/2

foi. La question est réglée lors du concile de Constance, où les délégations teuto-

nique, polonaise et lituanienne s'efforcent de convaincre les pères conciliaires de

leur bon droit. Les juristes polonais sont appuyés par une ambassade de nobles

samogitiens qui, en février 1416, délivrent un discours appelé Propositio Sama-

gitarum. Dans ce texte, les Samogitiens demandent d'être rattachés à la Lituanie,
présentée comme proche sur les plans culturel et linguistique. Tout comme les

princes irlandais cent ans plus tôt, les porte-paroles de la noblesse samogitienne
affirment leur droit de choisir eux-mêmes leur seigneur, et par conséquent, de

refuser d'être soumis aux Teutoniques: «Nous ne sommes pas des animaux que
l'on donne, vend ou achète, mais nous sommes des créatures de Dieu, faites à

son image, dans la liberté des fils de Dieu; renouvelés et régénérés par la foi du

Christ, nous voulons quoiqu'il arrive profiter de cette liberté et en jouir comme
le reste des chrétiens.»45 En tant que chrétienne-s, mais aussi en tant qu'êtres
humains créé-e-s par Dieu, les Samogitien-ne-s ont droit à la liberté et à la dignité

- à l'instar des Irlandais-es, dont c'est une hérésie de dire qu'on peut les tuer

comme s'il s'agissait de bêtes. Les frères de l'Ordre sont, tout comme les colons

anglais dans la Remontrance, présentés comme de piètres pasteurs, plus intéressés

par le pillage que par l'évangélisation et coupables des pires brutalités. En

1417, le baptême de la Samogitie est confié à l'Église polonaise et lituanienne.

Les Chevaliers teutoniques sont mis sur la touche.

Conclusion et ouvertures

Les exemples balte et irlandais offrent des pistes de réflexion pour explorer les

racines d'un discours «précolonial», construit sur une prétendue déviance des

populations que l'on cible: décrites comme arriérées et barbares, celles-ci refuseraient

le baptême ou, pire encore, l'auraient reçu avant de s'en détourner. Un tel
discours trouve son application, dans un premier temps, aux marges de l'Europe,
dans des régions considérées comme incomplètement chrétiennes - soit que

l'évangélisation y suive son cours, soit que les réformes voulues par la Papauté

n'y soient pas encore en usage. Les arguments énumérés ci-dessus pourraient
être comparés avec ceux utilisés par les papes du XIIIe siècle qui acceptent de

prêcher la croix contre l'Empire byzantin orthodoxe, considéré comme «schis-

matique» à partir de 1054.46 La lutte armée contre les personnes accusées

d'hérésie, au Languedoc ou en Italie, répond à un schéma partiellement similaire, à

savoir faire rentrer de «mauvais-es chrétien-ne-s» dans le rang.47 Or, les régions
où la répression de l'hérésie, puis de la sorcellerie, fut particulièrement sanglante

n'ont pas gardé de stigmates particuliers dans la mémoire occidentale, contrai-

100 rement à l'Irlande, aux pays de la Baltique ou au monde byzantin.48 À l'époque



Chollet: De l'Irlande à la Baltique

médiévale, la Grèce et les États orthodoxes d'Europe du Sud-Est sont fréquemment

traités de manière ambiguë par les auteurs occidentaux, tout comme le

Grand-Duché de Lituanie, pourtant catholique après 1387.49 L'Irlande garde,

quant à elle, l'image d'un monde lointain, étrange et effrayant. Jusque dans la

France du XVe siècle, en pleine guerre de Cent ans, l'on parle, par exemple, de

maraudeurs irlandais, détachés de l'armée anglaise, qui enlèveraient des enfants

dans la campagne normande.50

La soumission de l'Irlande et des populations baltes peut-elle être considérée

comme une entreprise coloniale promue par une Église aux ambitions univer-
salistes? Ne surestimons pas la puissance de la Papauté médiévale. Dans les cas

étudiés ci-dessus, le souverain pontife semble avoir été contraint d'invalider un

fait accompli ou de légaliser ce qui avait cours sur le terrain, pour ne pas perdre la
face.51 Ce sont les pouvoirs locaux, noblesse anglo-normande, prélats ou ordres

militaires, qui sont à l'origine des conquêtes. Un même constat s'impose en ce

qui concerne les croisades lancées afin de défendre un Empire latin de Constantinople

dont Innocent III, à l'origine, ne voulait pas.52 Bien qu'il intègre
l'argumentaire de la lutte pour la pureté de la foi, le langage employé pour justifier les

violences faites aux populations d'Irlande, de la Baltique ou de Grèce n'a pas été

forgé dans la chancellerie romaine.

D'où vient alors ce discours stigmatisant sur les marges européennes? Tout se

passe comme si la dialectique du centre et de la périphérie, héritée de l'Antiquité,

s'est trouvée superposée aux considérations religieuses et aux intérêts

politiques du moment. D'une certaine manière, les «barbares» d'Irlande, de Livo-
nie ou de Prusse ressemblent aux Scythes d'Hérodote, aux Turcs d'Ibn Fâdlan

ou aux Francs d'Ibn Ya'qub. Pour les héritiers de la culture gréco-romaine que
sont les Européens et les Arabo-Musulmans du Moyen Âge, les barbares ne

sont jamais uniquement négatifs.53 Le glissement vers un discours de
domination semble se produire quand un auteur ou une institution met sa plume au

service d'un pouvoir désireux de soumettre lesdits barbares par les armes.54 À

l'obstination de «sauvages» refusant de se laisser «civiliser» s'ajoute, bien
souvent, une accusation de déviance religieuse, permettant de rapprocher les

populations concernées de la catégorie honnie des hérétiques. L'histoire de l'Irlande
et des pays de la Baltique montre toutefois que des arguments ont émergé dans

le Moyen Âge catholique pour défendre la liberté des peuples victimes de tels

procédés. Les accusations de déviance - ici l'hypocrisie, l'extrême violence,
voire l'hérésie - ont été renvoyées vers ceux qui les manipulaient pour justifier
la conquête. En somme, le stigmate visant de prétendus «mauvais chrétiens»

a été inversé par les défenseurs des Irlandais-es et des Baltes, pour qui ce sont

précisément les occupants anglais et teutoniques qui corrompent la morale
chrétienne en cachant leur soif de conquête sous de faux prétextes. Si une forme ou



Moyen Âge postcolonial? traverse 2022/2

l'autre du discours colonialiste occidental trouve ses sources dans la période qui
nous intéresse, une résistance intellectuelle à ce type d'oppression apparaît dans

le même contexte.
Peut-on adopter un angle de vue inspiré par la critique postcoloniale pour écrire

l'histoire de l'Irlande et de la Baltique à l'époque médiévale? S'il faut

toujours faire preuve de prudence en comparant des situations historiques issues de

contextes et de périodes très différents, il n'est pas inintéressant de soulever les

parallèles qui ont pu exister entre les discours, les interactions et les mécanismes

de domination lors de plusieurs épisodes de conquête, parfois très éloignés dans

l'espace et dans le temps.55 La comparaison entre périodes et aires géographiques

peut permettre de faire avancer, même modestement, la discussion ouverte par
les questionnements issus des études postcoloniales.56

Notes

1 Basilius Plinius Rigensis, Encomium inclitae civitatis Rigae metropolis Livoniae, Leipzig 1595

(facsimile: Riga 1997), 15-17; Nils Blomkvist, Discovery of the Baltic. The Reception ofa
Catholic Worldsystem in the European North, Leyde 2005, 15-16.

2 Karl Philip, Michael Snell, Beschreibung der russichen Provinzen an der Ostsee, Iéna 1794,

164-165; Garlieh Helwig Merkel, Die Letten vorzüglich in Liefland am Ende des philosophischen

Jahrhunderts, Leipzig 1797,26; voir aussi Kaspars Klavins, «Le tracé de l'identité
européenne de l'Espagne aux Pays Baltes», in Flocel Sabaté (éd.), Identities on the Move, Berne

2014,105-110.
3 Loïc Chollet, Les Sarrasins du Nord. Une histoire de la croisade balte par la littérature (XIIe-

XV siècles), Neuchâtel 2019,451—453.
4 Kaspars KJavinä, «The Significance of the Local Baltic Peoples in the Defence of Livonia (Late

Thirteenth-Sixteenth Centuries)», in Alan V. Murray (éd.), The Clash ofCultures on the Baltic
Frontier, Farnham 2009,321-340; Kaspars Kjavins, «The Ideology of Christianity and Pagan
Practices among the Teutonic Knights», Journal ofBaltic Studies 37/3 (2006), 260-276.

5 Arno Mentzel-Reuters, Arma Spiritualia. Bibliotheken, Bücher und Bildung im Deutschen

Orden, Wiesbaden 2003.
6 Robert A. Williams, The American Indian in Western Legal Thought. The Discourses of

Conquest, New York 1990,62-67; Barbara Diaz Kayel, «Just War against Infidels? Similar Answers

from Central and Western Europe», Studia Philosophiae Christianae 3 (2017), 55-76.
Voir aussi Corin Braga, «L'autre comme race monstrueuse. Racines antiques et médiévales de

l'imaginaire colonial et eurocentrique», Equinox Journal 1 (2001), 83-92.
7 Voir les réserves de Maria Todorova, Imaginaire des Balkans (trad. Rachel Bouissou), Paris

2011,273-291.
8 Todorova (voir note 7), 280. Pour une revue plus large des études postcoloniales dans l'Europe

postsoviétique, voir Jill Owczarzak, «Introduction. Postcolonial Studies and Postsocialism in
Eastern Europe», Focaal 53 (2009), 3-19.

9 Geraldine Heng, The Invention ofRace in the European Middle Ages, Cambridge 2018,36—42;
voir aussi Jane Ohlmeyer, «Eastward Enterprises. Colonial Ireland, Colonial India», Past &
Present 240/1 (2018), 83-118.

10 Robin Frame, Colonial Ireland 1169-1369, Dublin 1981 (rééd. 2012); Robert Rees Davies, The

First English Empire. Power and Identities in the British Isles 1093-1343, Oxford 2002.
11 Frame (voir note 10), 150-152.



Chol let: De l'Irlande à la Baltique

12 James A. Knapp, «That moste barbarous Nacion. John Derricke's Image ofIreland and the de¬

light of the well disposed reader», Criticism 42/4 (2000), 415—450.

13 Achille Mbembe, Sortir de la grande nuit. Essai sur l'Afrique décolonisée, Paris 2010.
14 Nora Berend, «L'Europe centrale, une région historique?», in Marie-Madeleine de Cevins et al.

(dir.), Démystifier l'Europe centrale. Bohême, Hongrie et Pologne du VII' au XVI' siècle, Paris

2021, 17-38.
15 Dominique Iogna-Prat, Ordonner et exclure. Cluny et la société chrétienne face à l'hérésie, au

judaïsme et à l'Islam, 1000-1150, Paris 1998; Robert I. Moore, Hérétiques. Résistances et

répression dans l'Occident médiéval, Paris 2017; Jean-Louis Biget, «Hérésies, croisades et Inquisition

en Languedoc (XIIe-XIIP siècle)», dans P. Cabanel, B. Michel, Religions, pouvoir et
violence. Toulouse 2004,33-56.

16 Jean Flori, La Guerre sainte. La formation de l'idée de croisade dans l'Occident, Paris 2001;
Jean Flori, Croisade et Chevalerie, XI'-XII' siècles, Paris, Bruxelles 1998.

17 Robert Bartlett, The Making ofEurope, Londres 1994.
18 Iben Fonnesberg-Schmidt, The Popes and the Baltic Crusades, 1147-1254, Leyde 2007; Blom-

kvist (voir note 1), 214-221.
19 Marek Tamm, «How to Justify a Crusade? The Conquest of Livonia and New Crusade Rhetoric

in the Early Thirteenth Century», Journal ofMedieval History 39/4 (2013), 431-455; Chollet
(voir note 3), 60-72.

20 Darius Baronas, Stephen C. Rowell, The Conversion ofLithuania. From Pagan Barbarians to
Late Medieval Christians, Vilnius 2015.

21 Bulle Laudabiliter, éd. et trad. Anne Duggan, «The Power of Documents. The Curious Case of
Laudabiliter», in Brenda M. Bolton, Christine E. Meek (éd.), Aspects ofPower and Authority
in the Middle Ages, Turnhout 2007,272.

22 En dernier lieu, ibid., 251-275.
23 Sancti Bernardi Opera, éd. Jean Leclercq, Henri M. Rochais, A. Gywnn, vol. 3, Rome 1963,

377-378, cité par Jeanne-Marie Boivin, L'Irlande au Moyen Âge. Giraud de Barri et la Topographs

Hibemica (1188), Paris 1993,133.
24 Ibid., 131-135.
25 Ibid., 102-107.
26 Giraud de Barri, Topographia Hibernica, trad, ibid., 243-245.
27 Rasa Mazeika, «Violent Victims. Surprising Aspects of the Just War Theory in the Chronicle

of Peter von Dusburg», in Alan V. Murray (dir.), The Clash of Cultures on the Baltic Frontier,
Farnham 2009,125.

28 Pierre de Dusbourg, Chronicon Terre Prussie, éd. Max Toppen, Scriptores rerum Prussicarum,
vol. 1, Leipzig 1861,54.

29 Livländische Reimchronik, v. 346-348, éd. Leo Meyer, Paderborn 1876,9; Blomkvist (voir
note 1), 180.

30 Ibid., 169-198; Rasa Mazeika, «<Nowhere was the Fragility of their Sex Apparent). Women
Warriors in the Baltic Crusade Chronicles», in Alan V. Murray (éd.), From Clermont to Jerusalem.

The Crusades and Crusader Societies, 1095-1400, Tumhout 1998,229-248.
31 Boivin (voir note 23), 251.

32 Jacques Chiffoleau, «Dire l'indicible. Remarques sur la catégorie du nefandum du XIIe au
XVs siècle», Annales. Économies, sociétés, civilisations 45/2 (1990), 289-324.

33 Boivin (voir note 23), 254.

34 Ibid., 216.
35 Julien Théry, «<Innommables abominations sodomitiques>. Les débuts de la persécution. Au¬

tour de l'une des premières sentences conservées (justice épiscopale d'Albi, 1280)», in Michel
Fournié, Daniel Le Blévec, Julien Théry (éd.), L'Église et la chair (XII'-XV siècles), Toulouse

2019,47-50; et sur l'utilisation de cette rhétorique contre les Confédérés suisses, voir Loïc
Chollet, «Charles de Bourgogne, Louis XI et les Suisses. Rhétorique de la déviance et violence

politique dans l'Occident du XV siècle», Francia 48 (2021), 89-90.



Moyen Âge postcolonial? traverse 2022/2

36 Preußische Urkundenbuch, éd. Rudolf Philippi, vol. 1/1, doc. 87,66-67, trad. Sylvain Gou-

guenheim, Les Chevaliers teutoniques, Paris 2007,152. Sur le contexte, ibid., 150—153.

37 Mazeika (voir note 27), 134—135.

38 Ibid.; Boivin (voir note 23), 251-252.
39 John B. Gillingham, «Conquering the Barbarians. War and Chivalry in Twelfth-Century Bri¬

tain», The Haskins Society Journal 4 (1992), 67-84.
40 Rasa Mazeika, «An Amicable Enmity. Some Peculiarities in Teutonic-Bait Relations in the

Chronicles of the Baltic Crusades», in Charles W. Ingrao, Franz A J. Szabo (éd.), The Germans

and the East, West Lafayette 2008,49-58.
41 Sur le contexte, John Roland Seymour Phillips, «The Irish Remonstrance of 1317. An Interna¬

tional Perspective», Irish Historical Studies 27 (1990), 112-129.
42 Irish Historical Documents, 1172-1922, éd. Edmund Curtis, R. B. McDowell, Londres 1943,

38—46; cité in Phillips (voir note 41), 114.

43 Ibid., 127-129.
44 Sur le contexte, voir Darius Baronas, Stephen C. Rowell, The Conversion ofLithuania. From

Pagan Barbarians to Late Medieval Christians, Vilnius 2015; Chollet (voir note 3), 235-298.
45 Codex Mednicensis Seu Samogitae Diocensis, éd. Paulus Jatulis, Rome 1984, 11-12.
46 Nikolaos Chrissis, Crusading in Frankish Greece. A Study ofByzantine-Western Relations and

Attitudes, 1204-1282, Tumhout 2012; Loïc Chollet, Dernières croisades. Le voyage chevaleresque

en Occident à la fin du Moyen Âge, Paris 2021, 38—41.

47 Biget (voir note 15); Norman Housley, «Politics and Heresy in Italy. Anti-Heretical Crusades,
Orders and Confraternities, 1200-1500», The Journal ofEcclesiastical History 33 (1982),
193-208.

48 Par ex. François Rosset, L'Arbre de Cracovie. Le mythe polonais dans la littérature française,
Paris 1996; Todorova (voir note 7).

49 Loïc Chollet, «Croisade, tyrannie et conspirations antichrétiennes. L'ambiguïté des zones fron¬
tières chez quelques auteurs français de la fin du Moyen Âge», Le Moyen Age 127/2 (2021),
313-334; Chollet (voir note 3), 445^146.

50 Ibid., 362-363,437.
51 Duggan (voir note 21); Fonnesberg-Schmidt (voir note 18).

52 Chrissis (voir note 46), 2-3.
53 François Hartog, Le Miroir d'Hérodote, Paris 1980.

54 Edward W. Said, L'Orientalisme. L'Orient créé par l'Occident (trad. Catherine Malamoud),
Paris 2005.

55 Marcel Détienne, Comparer l'incomparable, Paris 2000.
56 Ce que note Heng (voir note 9), 13: «This book is thus, in a crucial sense, unfinished. Just as it

builds upon the work of others in order to begin the task of discussing medieval race, so too it
asks for others to continue that task and keep building the discussion.»

104



Chol let: De l'Irlande à la Baltique

Zusammenfassung
Von Irland bis ins Baltikum:
Alteritätsdiskurse und die Eroberung der Ränder Europas
Im 12. Jahrhundert expandierte das lateinische Europa nicht nur nach Osten,
sondern auch nach Westen. Zur gleichen Zeit, als die Kreuzzüge gegen die Heiden

im Baltikum einsetzten, nahmen die Plantagenet von England aus Irland ein. Da
diese Insel als eher «heidnisch» denn als christlich beschrieben wird, obwohl
Irland im 5. Jahrhundert christianisiert worden war, liegt es nahe, Parallelen
zwischen den baltischen und den irischen Grenzgebieten zu sehen. Die von der

postkolonialen Kritik vorgeschlagenen Denkansätze ermöglichen es, die
Mechanismen, mit denen die Bevölkerung der Insel ausgegrenzt wurde, um ihre
Unterwerfung durch England zu rechtfertigen, neu zu bewerten: Sie wurde als

rückständig und barbarisch beschrieben, die Inselbewohnerinnen seien schlechte

Christen und sexuell deviant. Daher sollten sie von den Vertretern eines

Englands, das die höfische Kultur und den «reinen» Katholizismus der gregorianischen

Reform verkörperte, auf den rechten Weg gebracht werden. In diesem

Sinne werden die Irinnen den Baltinnen angenähert, die entweder Heidinnen
waren oder erst vor kurzem zum Christentum konvertiert waren und die man
ohne zu zögern als Apostatinnen mit blutrünstigen Sitten präsentierte. Der
Artikel vergleicht die Eroberung Irlands und des Baltikums und untersucht, wie
die Beschreibung der Bewohnerinnen die Besetzung dieser Gebiete rechtfertigt

und inwieweit der Diskurs der Eroberer dazu beigetragen hat, das Bild eines

«Randgebiets» zu kreieren, das diesen Regionen noch lange anhaftete.

(Übersetzung: Isabelle Schürdt, Anja Rathmann-Lutz)

105


	De l'Irlande à la Baltique : discours de l'altérité et conquête des marges européennes

