Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Age postcolonial?

Artikel: De I'IrI,ande a la Baltique : discours de l'altérité et conquéte des marges
européennes

Autor: Chollet, Loic

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005939

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

92

De l'lrlande a la Baltique

Discours de I'altérité et conquéte des marges européennes

Loic Chollet

Dans une ode composée en 1595, le pocte de Riga Basilius Plinius met en scéne
I’arrivée des premiers marins allemands en Livonie sur le modele du débarque-
ment de Christophe Colomb en Amérique.! Dans le sillage des Lumigres, les
penseurs libéraux originaires de la région font appel aux idées de Bartolomé de
Las Casas et de Guillaume-Thomas Raynal pour dénoncer I’oppression envers la
paysannerie. Bien que la condition de celle-ci se soit dégradée au XVIII® siecle,
Karl Philipp Michael Snell (mort en 1806) ou Garlieb Helvig Merkel (mort en
1850) font remonter 1’asservissement des populations baltes aux Chevaliers teu-
toniques du XIII° siécle.? Le parallele entre la Baltique des moines-soldats et
I’ Amérique des conquistadors est posé dés cette époque.?

La christianisation des pays baltes, sous la houlette des pouvoirs ecclésiastiques
puis des ordres militaires, peut-elle étre considérée comme un antécédent a la co-
lonisation du monde par 1’Occident? Des études récentes ont montré que, dans
la Prusse et la Livonie médiévales, la coexistence prévalait entre autochtones et
colons originaires du Saint Empire romain germanique et de Pologne.* Il ne fait
pourtant aucun doute que la violence a été utilisée pour que les ordres militaires
puissent s’imposer dans ces provinces «paiennes», comme on appelle alors les
populations pratiquant une religion préchrétienne. L’ Ordre des chevaliers teuto-
niques, fer de lance de la conquéte, a ses défenseurs parmi les hautes spheres de
I’Eglise, sans omettre les chroniqueurs ayant pour tiche de produire des ceuvres
historiographiques a sa gloire.> Mais tant que durent les campagnes militaires
dans la Baltique, plusieurs auteurs — de 1’ Anglais Roger Bacon (mort en 1294)
au Polonais Paul Vladimiri (mort en 1435) — critiquent séverement 1’usage de
la force dans le cadre de ces guerres missionnaires, n’hésitant pas a accuser les
conquérants d’hypocrisie, car ils cacheraient sous des dehors pieux une inextin-
guible soif de domination terrestre. Tout comme les conquistadors, les Cheva-
liers teutoniques ont leurs défenseurs, mais aussi leurs adversaires.



Chollet: De I'lrlande a la Baltique

Des marges «coloniales»?

Il vaut certainement la peine dans le cadre de ce volume de présenter les prin-
cipaux arguments ayant justifié la conquéte de la Baltique. L’utilisation des
concepts issus des études postcoloniales dans le cas de I’Europe orientale n’est
toutefois pas acceptée sans réserve par tous les spécialistes.” Pour Maria Todo-
rova, auteure ayant conceptualisé le «balkanisme» comme un ensemble de dis-
cours stigmatisant vis-a-vis des pays de I’Europe du Sud-Est, cette région du
monde, pas plus que I’Europe du Centre-Est ou les pays de la Baltique, ne saurait
étre considérée comme ayant été colonisée par les grandes puissances voisines,
a savoir les empires ottoman, russe et habsbourgeois: «Premiérement, nul abime
ne séparait la métropole de ses dépendances, notamment sur le plan institutionnel
et juridique. Deuxi¢émement, la puissance dominante n’avait pas existé comme
entité politique stable antérieurement a la conquéte [...]. Troisiémement, toute
ambition missionnaire civilisatrice analogue a celle du projet colonial frangais ou
anglais en était absente.»® Ces remarques s’appliquent, il est vrai, & une époque
plus tardive que celle qui nous intéresse. Pourtant, les critéres énoncés par Maria
Todorova se rapportent en bonne partie aux possessions baltes de 1’Ordre teuto-
nique, mais aussi a une autre région située aux confins de I’Europe catholique:
I’Irlande.

Dans The Invention of Race in the European Middle Ages, Geraldine Heng pro-
pose de voir dans 1’expérience irlandaise la matrice des méthodes et des discours
qui caractériseront plus tard I’Empire britannique.” Pour de nombreux spécia-
listes, I'Irlande sous domination anglaise présente effectivement les principaux
aspects d’une société coloniale.! Pour ne prendre qu’un exemple, les Statuts de
Kilkenny (1366) interdisent aux colons d’origine anglaise de conclure des al-
liances matrimoniales avec «nos ennemis irlandais», de parler leur langue ou
d’entretenir des musiciens et des poetes gaéliques.!' Bien qu’une mission civili-
satrice soit mise en avant pour légitimer la domination anglaise sur 1’ile, I’égalité
entre les deux peuples n’est jamais a I’ordre du jour. Les stéréotypes négatifs uti-
lisés dans 1’ Angleterre anglo-normande vis-a-vis des Celtes, prétendument bar-
bares, sont répétés a I’envi en ce qui concerne les Irlandais-e's, jusque bien apres
la période médiévale."? L’Irlande constitue donc un point de comparaison utile
pour la problématique qui est la nbtre.

En Irlande comme dans la Baltique, le discours «précolonial» — entendu ici
au sens chronologique, c’est-a-dire antérieur a 1’expansion mondiale des puis-
sances européennes — repose sur une mise en scene de 1’altérité des populations:
celles-ci sont décrites comme primitives et arriérées par rapport aux conquérants,
lesquels auraient non seulement le droit, mais aussi le devoir, de leur apporter le
progres — en I’occurrence, le christianisme dans sa version romaine, mais aussi

93



94

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

une certaine maniére de vivre et toute une série de normes considérées comme
moralement et esthétiquement supérieures. Comparer les justifications contem-
poraines a la conquéte de la région balte et de 1’Irlande permet de mettre en avant
quelques éléments d’une rhétorique née au Moyen Age central dans le cadre de
conquétes internes a I’Europe et dont les traits principaux se retrouvent, sous une
forme ou une autre, jusqu’au XXe siecle.”

L'Europe grégorienne et chevaleresque

Entre le XI°¢ et le XII¢ siecle, I’Europe change peu a peu de visage. Le long et
complexe processus appelé Réforme grégorienne a pour résultat I’apparition
d’une Eglise plus puissante, qui se distingue de la société laique et prétend la
contrdler, du moins en ce qui concerne les affaires spirituelles. Cette transfor-
mation de la catholicité se fait avec d’infinies nuances selon les régions et les
époques; I’Europe latine n’est jamais uniformisée. Sur le plan économique,
culturel ou social, la diversité a I’'intérieur de ce que 1’on qualifie d’«Occident
médiéval» reste la régle.'* Toutefois, le mouvement inauguré par la Réforme
grégorienne a pour corollaire une intolérance croissante, dans bon nombre de
royaumes et de provinces, envers les hérétiques et les adversaires de la Papauté.'
En paralléle, la sacralisation progressive de la guerre menée au nom de I’Eglise
aboutit a la proclamation de la Premiére croisade, en 1095. Et le Proche-Orient
n’est pas un cas unique. Depuis I’époque de Charlemagne au moins, il est admis
que prendre les armes pour la défense de la foi représente une ceuvre pieuse.
L’idéologie de la guerre sainte se confond progressivement avec le code cheva-
leresque de la courtoisie.'®

Cette évolution a lieu, dans un premier temps, dans le royaume de France, 1’ An-
gleterre des Plantagenét, la région rhénane et le nord de I’Italie. Puis, la nouvelle
Europe chevaleresque, courtoise et fidele a la Papauté réformée s’étend, a par-
tir du XII° siecle, dans toutes les directions.'” Lorsqu’en 1147 Bernard de Clair-
vaux, le charismatique prédicateur de la Deuxi¢éme croisade, se trouve a Franc-
fort pour y organiser une campagne en Terre sainte, les barons allemands lui font
savoir qu’ils meéneraient volontiers une guerre pour le Seigneur, mais plus prés
de chez eux, contre les paiens de la Baltique. Ce que Bernard accepte.”® Peu de
temps apres, la croisade est préchée en Europe du Nord-Est, sous le prétexte d’y
appuyer I’expansion de la foi et de défendre les chrétiens qui y seraient menacés.
D’autres bulles suivront, soutenant la conquéte de 1’Estonie, de la Livonie et de
la Prusse au XIII® siecle. La christianisation forcée reste néanmoins interdite par
le droit canon. Officiellement, il ne s’agit pas d’imposer le baptéme par le fer et
le feu, mais de désarmer les paiens pour qu’ils acceptent les prédicateurs parmi



Chollet: De I'lrlande a la Baltique

eux.! Face a la résistance du Grand-Duché de Lituanie, vaste Etat regroupant des
populations paiennes et chrétiennes orthodoxes, la guerre continue avec 1’accord
tacite de la Papauté, cela jusqu’a I’interdiction de la croisade prononcée une pre-
miére fois en 1395 et confirmée par le pape Boniface IX en 1403, plus d’une dé-
cennie apres la conversion de la Lituanie au christianisme latin.*

La région balte n’est pas la seule concernée par ce processus. Autour de 1155, le
pape Adrien IV, d’origine anglaise, autorise le roi d’ Angleterre Henri II Plantage-
nét A se saisir de 1’Irlande pour «y agrandir les limites de la sainte Eglise, y arré-
ter le torrent des vices, y corriger les mceurs, enraciner la vertu, propager la reli-
gion chrétienne» 2! A lire cet extrait, I’Irlande ressemblerait & une terre paienne,
quasi au méme titre que les rivages de la Baltique. Pourtant, I’7le a été évangéli-
sée au V* siécle et a largement contribué a 1’éclosion de la culture chrétienne du-
rant le haut Moyen Age. Comment expliquer la tonalité de la bulle??? Quelques
années plus tot, Bernard de Clairvaux mettait un terme a sa Vie de saint Ma-
lachie — un Irlandais acquis aux idéaux de la Réforme grégorienne mort en 1148
a I’abbaye de Clairvaux: «Jamais il n’avait trouvé» parmi son peuple «des moeurs
aussi corrompues, des rites aussi sauvages, une semblable impiété [...] des habi-
tudes aussi répugnantes: ils étaient chrétiens de nom, en fait ¢’étaient des paiens»
qui «ne contractaient pas d’unions légitimes [...] ne se confessaient pas.»* La
raison de ce ton trés dur, c’est que les innovations liturgiques, et en particulier
celles concernant le mariage, ne seraient pas respectées sur 1’ile. En clair, les in-
sulaires ne s’alignent guere sur le modele de la Réforme grégorienne, ce qui en
ferait des brebis égarées, a remettre dans le droit chemin.?*

Des barbus indolents

Le principal chroniqueur de 1’invasion anglaise, Giraud de Barri (mort entre
1220-1223), accentue le prétendu caractere primitif et déviant de la population
irlandaise et de ses rois. Ce sont tout d’abord leur mode de vie, leur indolence
et leur apparence physique qui feraient des Irlandais des «barbares», incapables
d’apprécier la vie courtoise et urbaine florissante dans 1’ Angleterre des Plan-
tagenét.” Ainsi dans sa Topographia Hibernica (v. 1188): «Mais s’ils sont com-
blés des dons de la nature, 1’état barbare tant de leur barbe et de leur vétement
que de leur esprit fait d’eux un peuple complétement inculte. [...] Ce peuple est
un peuple sauvage, un peuple inhospitalier ; un peuple qui ne vit que des bétes
et vit comme les bétes ; un peuple qui n’a pas abandonné le mode de vie pas-
toral primitif. [...] livrés seulement aux loisirs, adonnés seulement a la paresse,
ils pensent que la supréme volupté est de ne pas travailler, et que la supréme ri-
chesse est de jouir de la liberté. Les Irlandais sont donc un peuple barbare, véri-

95



96

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

tablement barbare. Ce n’est pas seulement leur facon de s’habiller, ce sont aussi
leur chevelure et leur barbe exubérantes qui font d’eux, au regard de la mode ac-
tuelle, un peuple complétement inculte.»?

Aussi trivial qu’il puisse paraitre, cet argument exprime le rejet des insulaires
hors de la sphere civilisationnelle a laquelle appartiennent I’auteur et ses com-
manditaires, soit la cour d’Henri II. Quant a eux, les chroniqueurs proches des
pouvoirs épiscopaux et des ordres militaires de la Baltique collectent volon-
tiers des anecdotes concernant 1I’habillement ou les mceurs des autochtones, sans
que celles-ci ne contiennent nécessairement de charge négative. Rasa MaZeika
a montré qu’il s’agit plutdt d’exotica propres a amuser le lecteur, méme si cer-
taines coutumes marquent bel et bien le caractére étranger des Baltes.”” Pour
Pierre de Dusbourg (mort entre 1326 et 1331), par exemple, les Prussiens tien-
draient leurs épouses dans un état nettement inférieur a ce qui est la norme dans
I’aristocratie catholique® A I’inverse, les femmes bénéficieraient d’un sta-
tut plus important parmi d’autres peuples, notamment en Livonie, ol I’auteur
anonyme de la Chronique rimée de Livonie, trés certainement un membre de
1’Ordre teutonique, prétend qu’elles «montaient a cheval a la maniére de leurs
peres».? Dans un cas comme dans 1’autre, les statuts que ces auteurs attribuent
aux femmes baltes différent des normes en vigueur dans les milieux cléricaux et
chevaleresques de 1’Europe latine. Il peut s’agir ici d’une forme d’«altérisation»
par inversion des catégories de genre, quoique de telles descriptions se révelent
en partie confirmées par 1’archéologie et 1’étude des codes de lois tardifs.*

Indicible débauche et cruauté bestiale

Pour Giraud de Barri, les rapports de genre en Irlande different eux aussi de la
norme courtoise, mais ils relevent surtout d’une déviance intolérable par rap-
port aux exigences de la Réforme grégorienne. Comme dans la Vie de saint Ma-
lachie de Bernard de Clairvaux, les Irlandais-es ne respecteraient aucune morale
sexuelle, ce qui les place en dehors de la communauté chrétienne telle que définie
par les conquérants: «En effet ce peuple est le peuple le plus immonde, le peuple
le plus enfoncé dans le vice, le peuple le plus ignorant des rudiments de la foi. Ils
n’acquittent pas encore les dimes et les prémices; ils ne contractent pas encore
mariage; ils ne se gardent pas de I’inceste; ils ne fréquentent pas 1I’église de Dieu
avec la vénération qui lui est due. Bien plus — et ceci est tout a fait abominable et
contraire non seulement a la foi, mais a n’importe quelle morale —, dans plusieurs
régions d’Irlande les fréres, je ne dirai pas prennent pour femmes, mais diffament
les femmes de leurs fréres morts, ou plus exactement les entrainent dans une dé-
bauche infame, en ayant avec elles des rapports aussi honteux et si incestueux.»*'



Chollet: De I'lIrlande a la Baltique

Barbare et primitive, I’Irlande serait peuplée d’hommes et de femmes qui n’au-
raient de chrétiens que le nom. Et le pire est a suivre. Giraud utilise ici le procédé
narratif du nefandum, qui consiste a entourer les descriptions les plus 8 méme de
terrifier I’auditoire ou le lectorat d’une foule de précautions stylistiques, comme
pour montrer qu’elles ne peuvent étre simplement énoncées. Cette stratégie lit-
téraire est fréquente a I’époque médiévale pour faire ressortir le caractére mons-
trueux de ce qui est décrit.*? Voici comment le chroniqueur introduit ce prétendu
rite d’intronisation pratiqué en Ulster: «Il est certaines choses que, ne fussent les
exigences de mon développement, I’honneur commanderait de taire. En effet, le
récit d’une action honteuse, méme s’il est fait avec talent, semble flétrir son au-
teur. Mais cependant, parce que la rigueur historique ne sait épargner ni la vé-
rité ni la pudeur, un acte ignominieux pourra étre divulgué dans un style concis
par I’entremise de mots élégants. Il y a, dans 1’extréme nord de 1’Ulster, dans le
Cenél Conaill, un peuple qui a coutume de se donner un roi selon un rite particu-
lierement barbare et abominable: toute la population de la région est réunie en un
lieu, et I’on ameéne au milieu de I’assemblée une jument blanche. Alors celui qui
va étre élevé, non au rang de prince, mais a celui de béte, non au rang de roi, mais
a celui de hors-la-loi, a devant tous avec elle des relations bestiales. Avec autant
d’impudence que d’imprudence, il proclame qu’il est lui aussi une béte. Aussi-
tot apres on tue la jument, on la découpe en morceaux et on la fait cuire dans de
I’eau. Dans cette eau on prépare un bain. L’homme s’y installe, entouré de son
peuple, et il mange avec eux la viande de la jument qui leur est alors apportée »**
Certes, cette description ne concerne qu’une province a I’extréme nord de I'ile,
mais la honte liée a ce «rite particulierement barbare et abominable» retombe im-
plicitement sur I’ensemble des insulaires. La bestialité, que dans un autre passage
Giraud définit comme le «vice principal des Irlandais» ,* est plaquée sur celles et
ceux que I’on cherche a rejeter hors de la communauté humaine. Il s’agit pour les
médiévaux d’un crime «contre-nature», au méme titre que I’anthropophagie ou
la violence extréme.* Une telle description peut, a cet égard, se rapprocher d’une
bulle de 1232 par laquelle le pape Grégoire IX autorise la prédication de la croi-
sade en Prusse, en reprenant certainement les mots des évéques polonais qui lui
avaient auparavant écrit dans le but d’obtenir un appui militaire: «Ces paiens en
effet ont frappé a mort du glaive plus de vingt mille chrétiens et les ont condam-
nés & une mort ignominieuse, en outre ils en détiennent plus de quinze mille dans
les chaines de la servitude et pressant ce qui reste des populations de Mazovie,
Cujavie et Poméranie, ils s’acharnent a les mener a leur perte. Ils épuisent par
des travaux continuels et épouvantables les jeunes gens qu’ils ont capturés; ils
immolent par le feu en I’honneur de leurs démons les jeunes filles couronnées
de fleurs par dérision,; ils tuent les vieillards, ils assassinent les enfants, empalant
les uns sur des pieux, fracassant les autres contre des arbres. Que dire d’autre?

97



98

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

Ils s’abreuvent de sang humain, a la maniére des bétes sauvages, et outrageant le
Seigneur, que bon nombre d’entre eux ont abandonné apres avoir regu la gréce
du baptéme, préférant les ténebres a la lumiere, ils infligent aux fideles de telles
tortures que 1’on est frappé de stupeur et qu’elles offrent plus matiére a pleurer
qu’a discourir.»*

Meurtres accompagnés de supplices épouvantables, sacrifices humains, infan-
ticides et, en dernier lieu, consommation de sang humain: les guerriers prus-
siens sont chargés des crimes les plus choquants eu égard a la morale catholique.
Le texte précise toutefois que «bon nombre d’entre eux ont abandonné [le Sei-
gneur] aprés avoir recu la grace du baptéme», ce qui signifie qu’il ne s’agit pas
de simples paiens, mais d’apostats. Il n’est pas rare, lors des guerres menées par
1’Ordre teutonique, que des clans baltes acceptent le baptéme aprés avoir connu
la défaite. Si ces néophytes viennent a se révolter par la suite, les sources chré-
tiennes les disent revenu-e's au paganisme. Or, le droit canon est bien plus dur
envers les apostats ou les hérétiques qu’envers les «infideles» n’ayant aucune
connaissance du christianisme.*” Pour justifier les traitements parfois séveéres in-
fligés aux Baltes, les Teutoniques et leurs alliés ont tout intérét a les présenter
non pas comme des paiens, 4 qui I’Eglise réserve théoriquement des droits, mais
comme des apostats, c’est-a-dire des traitres a la foi. Une telle rhétorique peut,
dans une certaine mesure, les rapprocher des Irlandais-es décrit-e's comme de
mauvais-es chrétien'ne-s perdu-e's dans le vice par Giraud de Barri ou Bernard
de Clairvaux.

Du reste, les guerriers baltes et irlandais sont souvent dépeints comme laches,
tricheurs et sans pitié vis-a-vis des populations civiles, a 1’opposé des soldats
anglais et teutoniques, lesquels se mettent en scéne comme des parangons de la
chevalerie.® Une telle opposition peut certes dénoter, comme le suggére John
Gillingham, une différence réelle dans la maniére de mener la guerre; elle ne
s’intégre pas moins dans un schéma narratif et idéologique cohérent.* Bien que
des nuances soient observables, car les Lituaniens sont volontiers décrits au
XIVe siecle comme des adversaires chevaleresques,*® 1’image générale des Ir-
landais, des Prussiens ou des Livoniens est celle de barbares qui ne respectent
les meeurs courtoises ni a la guerre, ni avec les femmes. Cette image est aggra-
vée par I’accusation ciblée et plus occasionnelle de graves déviances enfreignant
tous les tabous du christianisme, telles que bestialité et anthropophagie. Les au-
tochtones d’Irlande et de la Baltique ne seraient dés lors plus des étres humains
mais des bétes, qu’il convient de dompter pour leur apporter les vertus du «vrai»
christianisme.



Chollet: De I'lIrlande a la Baltique

Une résistance par l'inversion des stigmates

Cette animalisation est ressentie par celles et ceux qui en sont victimes, comme
I’expriment quelques pamphlets écrits au nom des peuples concernés. Prenons
deux exemples. En 1315, le prince irlandais Domhnall Ua Néill joint ses forces
a celles d’Edouard Bruce, le frére du roi d’Ecosse, pour secouer la domination
anglaise sur I'ile.* Edouard est proclamé roi d’Irlande. Aprés une série de vic-
toires, Domhnall adresse la Remontrance des Princes irlandais (vers 1317) au
pape Jean XXII, pour le convaincre d’annuler la bulle Laudabiliter conférée par
son lointain prédécesseur Adrien IV au roi Henri II Plantagenét. Les Anglais
sont présentés comme des agresseurs qui auraient usurpé le pouvoir en Irlande,
contre toutes les lois du christianisme; inversement, 1’alliance avec la maison
royale d’Ecosse est justifiée par la proximité culturelle, linguistique et histo-
rique entre les nations irlandaise et écossaise. Les nobles irlandais revendiquent
le droit de choisir eux-mémes leur roi, en hommes libres. Le mépris des colons
a leur égard se résume par le fait que certains ecclésiastiques d’origine anglaise
«affirment comme un dogme 1’hérésie selon laquelle il n’y a pas plus de péché a
tuer un Irlandais qu’un chien ou n’importe quelle autre béte brute».*? Alors que
les Anglais justifiaient traditionnellement leur domination sur I’ile par le fait que
la population native ne respecterait guére les enseignements de 1’Eglise romaine,
Domhnall et ses partisans rétorquent en prétendant que les propos les plus radi-
caux de leurs adversaires sentent I’hérésie. Or, celle-ci est considérée comme
une menace trés grave pour la société chrétienne, car 1’hérétique, contrairement
au barbare, avancerait masqué, corrompant la foi de I’'intérieur. Les auteurs du
texte font ainsi ressortir les aspects les plus scandaleux du discours tenu par les
colons anglais. En prétendant que la vie d’un-e Irlandais-e ne vaut pas plus que
celle d’un chien, ceux-ci tiendraient des propos dont la portée met toute la chré-
tienté en danger. Jean XXII transfere le texte de la Remontrance au roi Edouard
IT d’Angleterre, avec une copie de la bulle Laudabiliter, en lui demandant de
préter attention aux plaintes irlandaises. Il semble que 1’affaire ait été discutée
en conseil royal, avant que I’alliance iro-écossaise ne soit défaite a la bataille de
Faughart (14 octobre 1318).* Bien que 1’appel des princes irlandais n’ait pas
changé grand-chose sur le terrain, cet épisode permet de voir quels arguments les
adversaires du régime «précolonial» anglais avaient a leur disposition.

Un discours du méme type a été employé pour défendre le rattachement de la
derniere province balte paienne a la Lituanie. Nous sommes en 1416, vingt ans
apres le baptéme du grand-duc lituanien Jagellon et son mariage avec la reine
Hedwige de Pologne.* En 1387, celui-ci évangélise formellement la Lituanie,
mais sans inclure la région cotiere de Samogitie. Chevaliers teutoniques et po-
lono-lituaniens tentent dés lors de la contrdler, chacun prétextant y apporter la

99



100

Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

foi. La question est réglée lors du concile de Constance, ou les délégations teuto-
nique, polonaise et lituanienne s’efforcent de convaincre les peres conciliaires de
leur bon droit. Les juristes polonais sont appuyés par une ambassade de nobles
samogitiens qui, en février 1416, délivrent un discours appelé Propositio Sama-
gitarum. Dans ce texte, les Samogitiens demandent d’€tre rattachés a la Lituanie,
présentée comme proche sur les plans culturel et linguistique. Tout comme les
princes irlandais cent ans plus tot, les porte-paroles de la noblesse samogitienne
affirment leur droit de choisir eux-mémes leur seigneur, et par conséquent, de
refuser d’étre soumis aux Teutoniques: «Nous ne sommes pas des animaux que
I’on donne, vend ou achéte, mais nous sommes des créatures de Dieu, faites a
son image, dans la liberté des fils de Dieu; renouvelés et régénérés par la foi du
Christ, nous voulons quoiqu’il arrive profiter de cette liberté et en jouir comme
le reste des chrétiens.»* En tant que chrétien-ne-s, mais aussi en tant qu’étres hu-
mains créé-e-s par Dieu, les Samogitien-ne-s ont droit a la liberté et a la dignité
— a 'instar des Irlandais-es, dont c’est une hérésie de dire qu’on peut les tuer
comme s’il s’agissait de bétes. Les freres de I’Ordre sont, tout comme les colons
anglais dans la Remontrance, présentés comme de pietres pasteurs, plus intéres-
sés par le pillage que par 1’évangélisation et coupables des pires brutalités. En
1417, le baptéme de la Samogitie est confié a 1’Eglise polonaise et lituanienne.
Les Chevaliers teutoniques sont mis sur la touche.

Conclusion et ouvertures

Les exemples balte et irlandais offrent des pistes de réflexion pour explorer les
racines d’un discours «précolonial», construit sur une prétendue déviance des
populations que 1’on cible: décrites comme arriérées et barbares, celles-ci refuse-
raient le baptéme ou, pire encore, I’auraient re¢u avant de s’en détourner. Un tel
discours trouve son application, dans un premier temps, aux marges de 1’Europe,
dans des régions considérées comme incomplétement chrétiennes — soit que
I’évangélisation y suive son cours, soit que les réformes voulues par la Papauté
n’y soient pas encore en usage. Les arguments énumérés ci-dessus pourraient
étre comparés avec ceux utilisés par les papes du XIII® siecle qui acceptent de
précher la croix contre I’Empire byzantin orthodoxe, considéré comme «schis-
matique» a partir de 1054.% La lutte armée contre les personnes accusées d’hé-
résie, au Languedoc ou en Italie, répond a un schéma partiellement similaire, a
savoir faire rentrer de «mauvais-es chrétien'ne-s» dans le rang.’ Or, les régions
ou la répression de 1’hérésie, puis de la sorcellerie, fut particulierement sanglante
n’ont pas gardé de stigmates particuliers dans la mémoire occidentale, contrai-
rement a I'Irlande, aux pays de la Baltique ou au monde byzantin.** A I’époque



Chollet: De I'lrlande a la Baltique

médiévale, la Grece et les Etats orthodoxes d’Europe du Sud-Est sont fréquem-
ment traités de maniére ambigué par les auteurs occidentaux, tout comme le
Grand-Duché de Lituanie, pourtant catholique aprés 1387.% L'Irlande garde,
quant a elle, I'image d’un monde lointain, étrange et effrayant. Jusque dans la
France du XV siecle, en pleine guerre de Cent ans, 1’on parle, par exemple, de
maraudeurs irlandais, détachés de I’armée anglaise, qui enléveraient des enfants
dans la campagne normande .

La soumission de I’Irlande et des populations baltes peut-elle étre considérée
comme une entreprise coloniale promue par une Eglise aux ambitions univer-
salistes? Ne surestimons pas la puissance de la Papauté médiévale. Dans les cas
étudiés ci-dessus, le souverain pontife semble avoir été contraint d’invalider un
fait accompli ou de 1égaliser ce qui avait cours sur le terrain, pour ne pas perdre la
face.’! Ce sont les pouvoirs locaux, noblesse anglo-normande, prélats ou ordres
militaires, qui sont a 1’origine des conquétes. Un méme constat s’impose en ce
qui concerne les croisades lancées afin de défendre un Empire latin de Constan-
tinople dont Innocent III, a I’origine, ne voulait pas.’? Bien qu’il integre 1’argu-
mentaire de la lutte pour la pureté de la foi, le langage employé pour justifier les
violences faites aux populations d’Irlande, de la Baltique ou de Gréce n’a pas été
forgé dans la chancellerie romaine.

D’ou vient alors ce discours stigmatisant sur les marges européennes? Tout se
passe comme si la dialectique du centre et de la périphérie, héritée de I’ Anti-
quité, s’est trouvée superposée aux considérations religieuses et aux intéréts po-
litiques du moment. D’une certaine maniere, les «barbares» d’Irlande, de Livo-
nie ou de Prusse ressemblent aux Scythes d’Hérodote, aux Turcs d’Ibn Fadlan
ou aux Francs d’Ibn Ya’qub. Pour les héritiers de la culture gréco-romaine que
sont les Européens et les Arabo-Musulmans du Moyen Age, les barbares ne
sont jamais uniquement négatifs.>® Le glissement vers un discours de domi-
nation semble se produire quand un auteur ou une institution met sa plume au
service d’un pouvoir désireux de soumettre lesdits barbares par les armes.™ A
1’obstination de «sauvages» refusant de se laisser «civiliser» s’ajoute, bien sou-
vent, une accusation de déviance religieuse, permettant de rapprocher les popu-
lations concernées de la catégorie honnie des hérétiques. L'histoire de 1’Irlande
et des pays de la Baltique montre toutefois que des arguments ont émergé dans
le Moyen Age catholique pour défendre la liberté des peuples victimes de tels
procédés. Les accusations de déviance — ici I’hypocrisie, I’extréme violence,
voire I’hérésie — ont été renvoyées vers ceux qui les manipulaient pour justifier
la conquéte. En somme, le stigmate visant de prétendus «mauvais chrétiens»
a été inversé par les défenseurs des Irlandais-es et des Baltes, pour qui ce sont
précisément les occupants anglais et teutoniques qui corrompent la morale chré-
tienne en cachant leur soif de conquéte sous de faux prétextes. Si une forme ou

101



Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

1’autre du discours colonialiste occidental trouve ses sources dans la période qui
nous intéresse, une résistance intellectuelle a ce type d’oppression apparait dans
le méme contexte.

Peut-on adopter un angle de vue inspiré par la critique postcoloniale pour écrire
I’histoire de I’'Irlande et de la Baltique a 1I’époque médiévale? S’il faut tou-
jours faire preuve de prudence en comparant des situations historiques issues de
contextes et de périodes tres différents, il n’est pas inintéressant de soulever les
paralleles qui ont pu exister entre les discours, les interactions et les mécanismes
de domination lors de plusieurs épisodes de conquéte, parfois tres éloignés dans
I’espace et dans le temps.*® La comparaison entre périodes et aires géographiques
peut permettre de faire avancer, méme modestement, la discussion ouverte par
les questionnements issus des études postcoloniales.*

Notes

1 Basilius Plinius Rigensis, Encomium inclitae civitatis Rigae metropolis Livoniae, Leipzig 1595
(facsimile: Riga 1997), 15-17; Nils Blomkvist, Discovery of the Baltic. The Reception of a Ca-
tholic Worldsystem in the European North, Leyde 2005, 15-16.

2 Karl Philip, Michael Snell, Beschreibung der russichen Provinzen an der Ostsee, 1éna 1794,
164-165; Garlieh Helwig Merkel, Die Letten vorziiglich in Liefland am Ende des philosophi-
schen Jahrhunderts, Leipzig 1797, 26; voir aussi Kaspars Klavins, «Le tracé de I’identité eu-
ropéenne de 1’Espagne aux Pays Baltes», in Flocel Sabaté (éd.), Identities on the Move, Berne
2014, 105-110.

3 Loic Chollet, Les Sarrasins du Nord. Une histoire de la croisade balte par la littérature (XII*-
XV siecles), Neuchitel 2019, 451-453.

4 Kaspars Klavins, «The Significance of the Local Baltic Peoples in the Defence of Livonia (Late
Thirteenth-Sixteenth Centuries)», in Alan V. Murray (éd.), The Clash of Cultures on the Baltic
Frontier, Farnham 2009, 321-340; Kaspars Klavin$, «The Ideology of Christianity and Pagan
Practices among the Teutonic Knights», Journal of Baltic Studies 37/3 (2006),260-276.

5 Arno Mentzel-Reuters, Arma Spiritualia. Bibliotheken, Biicher und Bildung im Deutschen
Orden, Wiesbaden 2003.

6 Robert A. Williams, The American Indian in Western Legal Thought. The Discourses of Con-
quest, New York 1990, 62-67; Barbara Diaz Kayel, «Just War against Infidels? Similar Ans-
wers from Central and Western Europe», Studia Philosophiae Christianae 3 (2017), 55-76.
Voir aussi Corin Braga, «L.’autre comme race monstrueuse. Racines antiques et médiévales de
I’imaginaire colonial et eurocentrique», Equinox Journal 1 (2001), 83-92.

7 Voir les réserves de Maria Todorova, Imaginaire des Balkans (trad. Rachel Bouissou), Paris
2011, 273-291.

8 Todorova (voir note 7), 280. Pour une revue plus large des études postcoloniales dans I’Europe
postsoviétique, voir Jill Owczarzak, «Introduction. Postcolonial Studies and Postsocialism in
Eastern Europe», Focaal 53 (2009), 3—-19.

9 Geraldine Heng, The Invention of Race in the European Middle Ages, Cambridge 2018, 3642;
voir aussi Jane Ohlmeyer, «Eastward Enterprises. Colonial Ireland, Colonial India», Past &
Present 240/1 (2018), 83-118.

10 Robin Frame, Colonial Ireland 1169—-1369, Dublin 1981 (rééd. 2012); Robert Rees Davies, The
First English Empire. Power and Identities in the British Isles 1093-1343, Oxford 2002.
102 11 Frame (voir note 10), 150-152.



Chollet: De I'lrlande a la Baltique

12
13
14

15

16

17
18

19

20

21

22
23

24
25
26
27

28

29

30

31

32

33

34
35

James A. Knapp, «That moste barbarous Nacion. John Derricke’s Image of Ireland and the de-
light of the well disposed reader», Criticism 42/4 (2000), 415-450.

Achille Mbembe, Sortir de la grande nuit. Essai sur I’Afrique décolonisée, Paris 2010.

Nora Berend, «L.’Europe centrale, une région historique?», in Marie-Madeleine de Cevins et al.
(dir.), Démystifier I’ Europe centrale. Bohéme, Hongrie et Pologne du VII* au XVI siécle, Paris
2021, 17-38.

Dominique logna-Prat, Ordonner et exclure. Cluny et la société chrétienne face a I'hérésie, au
Judaisme et a I’Islam, 1000-1150, Paris 1998; Robert 1. Moore, Hérétiques. Résistances et ré-
pression dans I’ Occident médiéval, Paris 2017; Jean-Louis Biget, «Hérésies, croisades et Inqui-
sition en Languedoc (XII*-XIII® siecle)», dans P. Cabanel, B. Michel, Religions, pouvoir et vio-
lence. Toulouse 2004, 33-56.

Jean Flori, La Guerre sainte. La formation de I’idée de croisade dans I’Occident, Paris 2001;
Jean Flori, Croisade et Chevalerie, XI*-XII siécles, Paris, Bruxelles 1998.

Robert Bartlett, The Making of Europe, Londres 1994,

Iben Fonnesberg-Schmidt, The Popes and the Baltic Crusades, 1147-1254, Leyde 2007; Blom-
kvist (voir note 1), 214-221.

Marek Tamm, «How to Justify a Crusade? The Conquest of Livonia and New Crusade Rhetoric
in the Early Thirteenth Century», Journal of Medieval History 39/4 (2013), 431-455; Chollet
(voir note 3), 60-72.

Darius Baronas, Stephen C. Rowell, The Conversion of Lithuania. From Pagan Barbarians to
Late Medieval Christians, Vilnius 2015.

Bulle Laudabiliter, éd. et trad. Anne Duggan, «The Power of Documents. The Curious Case of
Laudabiliter», in Brenda M. Bolton, Christine E. Meek (éd.), Aspects of Power and Authority
in the Middle Ages, Turnhout 2007, 272.

En dernier lieu, ibid., 251-275.

Sancti Bernardi Opera, éd. Jean Leclercq, Henri M. Rochais, A. Gywnn, vol. 3, Rome 1963,
377-378, cité par Jeanne-Marie Boivin, L’Irlande au Moyen Age. Giraud de Barri et la Topog-
raphia Hibernica (/188), Paris 1993, 133.

Ibid., 131-135.

Ibid., 102-107.

Giraud de Barri, Topographia Hibernica, trad. ibid., 243-245.

Rasa MaZeika, «Violent Victims. Surprising Aspects of the Just War Theory in the Chronicle
of Peter von Dusburg», in Alan V. Murray (dir.), The Clash of Cultures on the Baltic Frontier,
Farnham 2009, 125.

Pierre de Dusbourg, Chronicon Terre Prussie, éd. Max Toppen, Scriptores rerum Prussicarum,
vol. 1, Leipzig 1861, 54.

Livlindische Reimchronik, v. 346348, éd. Leo Meyer, Paderborn 1876, 9; Blomkvist (voir
note 1), 180.

Ibid., 169-198; Rasa MaZeika, «<Nowhere was the Fragility of their Sex Apparent>. Women
Warriors in the Baltic Crusade Chronicles», in Alan V. Murray (éd.), From Clermont to Jerusa-
lem. The Crusades and Crusader Societies, 1095-1400, Turnhout 1998, 229-248.

Boivin (voir note 23), 251.

Jacques Chiffoleau, «Dire I’indicible. Remarques sur la catégorie du nefandum du XII¢ au

XVt sigcle», Annales. Economies, sociétés, civilisations 45/2 (1990), 289-324.

Boivin (voir note 23), 254.

Ibid., 216.

Julien Théry, «<Innommables abominations sodomitiques>. Les débuts de la persécution. Au-
tour de I'une des premieres sentences conservées (justice épiscopale d’Albi, 1280)», in Michel
Fournié, Daniel Le Blévec, Julien Théry (éd.), L’Eglise et la chair (XII*-XV* siécles), Toulouse
2019, 47-50; et sur I’utilisation de cette rhétorique contre les Confédérés suisses, voir Loic
Chollet, «Charles de Bourgogne, Louis XI et les Suisses. Rhétorique de la déviance et violence
politique dans 1’Occident du XV® si¢cle», Francia 48 (2021), 89-90.

103



Moyen Age postcolonial? traverse 2022/2

36 Preuflische Urkundenbuch, éd. Rudolf Philippi, vol. 1/1, doc. 87, 66-67, trad. Sylvain Gou-
guenheim, Les Chevaliers teutoniques, Paris 2007, 152. Sur le contexte, ibid., 150—153.

37 Mazeika (voir note 27), 134-135.

38 Ibid.; Boivin (voir note 23), 251-252.

39 John B. Gillingham, «Conquering the Barbarians. War and Chivalry in Twelfth-Century Bri-
tain», The Haskins Society Journal 4 (1992), 67-84.

40 Rasa MaZeika, «An Amicable Enmity. Some Peculiarities in Teutonic-Balt Relations in the
Chronicles of the Baltic Crusades», in Charles W. Ingrao, Franz A J. Szabo (éd.), The Germans
and the East, West Lafayette 2008, 49-58.

41 Sur le contexte, John Roland Seymour Phillips, «The Irish Remonstrance of 1317. An Interna-
tional Perspective», Irish Historical Studies 27 (1990), 112-129.

42 Irish Historical Documents, 1172—1922, éd. Edmund Curtis, R. B. McDowell, Londres 1943,
38-46; cité in Phillips (voir note 41), 114.

43 1Ibid., 127-129.

44 Sur le contexte, voir Darius Baronas, Stephen C. Rowell, The Conversion of Lithuania. From
Pagan Barbarians to Late Medieval Christians, Vilnius 2015; Chollet (voir note 3), 235-298.

45 Codex Mednicensis Seu Samogitae Diocensis, éd. Paulus Jatulis, Rome 1984, 11-12.

46 Nikolaos Chrissis, Crusading in Frankish Greece. A Study of Byzantine-Western Relations and
Attitudes, 1204-1282, Turnhout 2012; Loic Chollet, Derniéres croisades. Le voyage chevale-
resque en Occident a la fin du Moyen Age, Paris 2021, 38-41.

47 Biget (voir note 15); Norman Housley, «Politics and Heresy in Italy. Anti-Heretical Crusades,
Orders and Confraternities, 1200-1500», The Journal of Ecclesiastical History 33 (1982),
193-208. '

48 Par ex. Francois Rosset, L’Arbre de Cracovie. Le mythe polonais dans la littérature frangaise,
Paris 1996; Todorova (voir note 7).

49 Loic Chollet, «Croisade, tyrannie et conspirations antichrétiennes. L'ambiguité des zones fron-
tidres chez quelques auteurs frangais de la fin du Moyen Age», Le Moyen Age 127/2 (2021),
313-334; Chollet (voir note 3), 445-446.

50 Ibid., 362-363, 437.

51 Duggan (voir note 21); Fonnesberg-Schmidt (voir note 18).

52 Chrissis (voir note 46), 2-3.

53 Frangois Hartog, Le Miroir d’Hérodote, Paris 1980.

54 Edward W. Said, L’Orientalisme. L’ Orient créé par I’ Occident (trad. Catherine Malamoud),
Paris 2005.

55 Marcel Détienne, Comparer l'incomparable, Paris 2000.

56 Ce que note Heng (voir note 9), 13: «This book is thus, in a crucial sense, unfinished. Just as it
builds upon the work of others in order to begin the task of discussing medieval race, so too it
asks for others to continue that task and keep building the discussion.»

104



Chollet: De I'Irlande a la Baltique

Zusammenfassung
Von Irland bis ins Baltikum:
Alteritatsdiskurse und die Eroberung der Rander Europas
Im 12.Jahrhundert expandierte das lateinische Europa nicht nur nach Osten, son-
dern auch nach Westen. Zur gleichen Zeit, als die Kreuzziige gegen die Heiden
im Baltikum einsetzten, nahmen die Plantagenet von England aus Irland ein. Da
diese Insel als eher «heidnisch» denn als christlich beschrieben wird, obwohl Ir-
land im 5. Jahrhundert christianisiert worden war, liegt es nahe, Parallelen zwi-
schen den baltischen und den irischen Grenzgebieten zu sehen. Die von der
postkolonialen Kritik vorgeschlagenen Denkansitze ermdglichen es, die Mecha-
nismen, mit denen die Bevolkerung der Insel ausgegrenzt wurde, um ihre Unter-
werfung durch England zu rechtfertigen, neu zu bewerten: Sie wurde als riick-
standig und barbarisch beschrieben, die Inselbewohner*innen seien schlechte
Christen und sexuell deviant. Daher sollten sie von den Vertretern eines Eng-
lands, das die hofische Kultur und den «reinen» Katholizismus der gregoria-
nischen Reform verkorperte, auf den rechten Weg gebracht werden. In diesem
Sinne werden die Ir*innen den Balt*innen angenéhert, die entweder Heid*innen
waren oder erst vor kurzem zum Christentum konvertiert waren und die man
ohne zu zdgern als Apostat*innen mit blutriinstigen Sitten prisentierte. Der Ar-
tikel vergleicht die Eroberung Irlands und des Baltikums und untersucht, wie
die Beschreibung der Bewohner*innen die Besetzung dieser Gebiete rechtfer-
tigt und inwieweit der Diskurs der Eroberer dazu beigetragen hat, das Bild eines
«Randgebiets» zu kreieren, das diesen Regionen noch lange anhaftete.
(Ubersetzung: Isabelle Schiirch, Anja Rathmann-Lutz)

105



	De l'Irlande à la Baltique : discours de l'altérité et conquête des marges européennes

