Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Age postcolonial?

Artikel: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Kase und die Wirmer
Autor: Bernet, Brigitta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005938

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs
Der Kase und die Wiirmer

Brigitta Bernet

Zwanzig Minuten vor Beginn war der Saal im Menocchio-Zentrum von
Montereale bereits zum Bersten voll. Zusammen mit dem Freundschaftsverein
Italien-Kuba hatte der Circolo Culturale Menocchio im Mai 2017 zum Abend-
vortrag der Kinderérztin und Kommunistin Aleida Guevara, der Tochter des
argentinisch-kubanischen Revolutionirs und Guerillafiihrers Ernesto Che Gue-
vara, geladen. Der Kulturzirkel, dessen Name auf den Protagonisten von Carlo
Ginzburgs Buch Der Kiise und die Wiirmer zuriickgeht, hatte den Vortrag unter
den sinnigen Titel «L’isola che Che» gestellt. Fiir unseren Zusammenhang be-
merkenswert ist nicht vor allem der Bericht von Aleida Guevara, die vom Inter-
nationalismus und der Solidaritit ihres Vaters mit der Landbevolkerung in der
«Dritten Welt» erzdhlte und mit der Situation der brasilianischen Landlosen-
bewegung der Gegenwart endete.! Interessant ist vielmehr die Selbstverstidnd-
lichkeit, mit welcher der Kulturzirkel eine Verbindung nahelegte zwischen Che
Guevaras Volksbefreiungskampf gegen alle Formen imperialer und kolonialer
Ausbeutung und dem Kampf, den der norditalienische Miiller Menocchio im
16. Jahrhundert gegen die Unterdriickung der bauerlichen Volkskultur durch die
katholische Kirche fiihrte.

Der Nexus zwischen Antiimperialismus und Mikrogeschichte mag auf den ersten
Blick irritieren. Die zwei Projekte besitzen jedoch eine hintergriindige geteilte
Geschichte. Wie dieser Beitrag zeigen will, kann eine Situierung von Ginzburgs
Werk im Kontext der Dekolonisation einen Vektor beleuchten, den eine inner-
wissenschaftliche Rekonstruktion seines Werkes meist iibersieht. Im Anschluss
an Postulate der intellectual history gehe ich davon aus, dass theoretisch-metho-
dische Innovationen wie die Mikrogeschichte nicht vom Himmel fallen, sondern
Teil und Ausdruck eines soziopolitischen Kontextes sind, ohne den sie nur un-
geniigend verstanden werden kénnen. Denn auch die akademische Geschichts-
forschung ist situiert; ihre Praktiken und Perspektiven sind zuriickgebunden an
soziale Konstellationen, Erfahrungswelten und Diskurse, die umgekehrt auf jene
zuriickwirken.? Daran ankniipfend mochte ich zeigen, dass in der Suche nach
Forschungs- und Erkldarungsansitzen abseits der grossen Modernisierungstheo-
rien im Feld der Historiografie einerseits und in der Suche nach Kampf- und

81



82

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Organisationsformen jenseits der etablierten (kommunistischen) Parteistruktu-
ren im politischen Feld andererseits gemeinsame Hintergriinde und Motive ab-
gelagert sind. Wihrend ich im ersten kurzen Teil Ginzburgs Buch rekonstruiere,
versuche ich im zweiten lingeren Teil, dessen dekolonialen Vektor genauer he-
rauszustellen.

Ein Fragment gegen den Strich lesen

Der Kdse und die Wiirmer von 1976 hat Carlo Ginzburg international bekannt
gemacht. Historiografisch gesehen ist die Studie ein bemerkenswertes Beispiel
fiir den Ansatz der Mikrogeschichte. Diese gehort zu den wichtigsten Innovatio-
nen der Geschichtswissenschaft, weil sie geholfen hat, neue Perspektiven und
neue Kategorien des Denkens in die Forschung einzufiihren. Zusammen mit
Werken wie Emmanuel Le Roy Laduries Montaillou. Ein Dorf vor dem Inquisi-
tor oder Natalie Zemon Davis’ Die wahrhaftige Geschichte von der Wiederkehr
des Martin Guerre reiht sich Ginzburgs Buch ein in die historiografischen Auf-
briiche der 1970er-Jahre mit ihrer Kritik an der traditionellen Politikgeschichte
und den soziologischen Makrokonzepten auf der einen Seite und ihrer Hinwen-
dung zur Kultur, zum Alltag und zu den Erfahrungen des «Volkes» auf der an-
deren.?

Handelt es sich aber um ein dekoloniales Werk? Auf diese Frage gibt es eine
kurze und eine lange Antwort. Die kurze argumentiert mit Ahnlichkeiten. Natiir-
lich analysiert Ginzburg nicht Phinomene der Kolonialgeschichte und deren Re-
prisentation in historischen Quellen im strengen Sinn, wie dies fiir postkoloniale
Studien lange iiblich war. Sein Protagonist ist der aus Norditalien stammende
Miiller Domenico Scandella, genannt Menocchio. Er lebte Ende des 16. Jahrhun-
derts im friaulischen Dorf Montereale, war erstaunlich gebildet, konnte lesen und
schreiben und machte sich seine eigenen Gedanken iiber Gott, die Elemente, die
Schopfung und Maria. Was die erhaltenen Inquisitionsakten zu Menocchio fest-
hielten, war offensichtlich eine Irrlehre: ein Weltbild, das von der katholischen
Orthodoxie massiv abwich. «Ich habe gesagt, dass, was meine Gedanken und
meinen Glauben anlanget, alles ein Chaos war, ndmlich Erd’, Luft, Wasser und
Feuer durcheinander», bekannte er 1584 vor der Inquisition. «Und jener Wirbel
wurde eine Masse, gerade wie man den Kise in der Milch macht, und darinnen
wurden Wiirm’, und das waren die Engel.»*

Nicht genug damit, dass in dieser eigenwilligen Kosmogonie kein Schopfergott
vorkam. Wie Dorfbewohner:innen aus Montereale zu Protokoll gegeben hatten,
fehlte es auch nicht an anderen lasterlichen Bemerkungen des Miillers. «Was
diinkt euch, das Gott ist?», habe dieser im Dorf herumgefragt und erklért: «Gott



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Kédse und die Warmer

ist nichts anderes als ein wenig Atem und was der Mensch sich einbildet.»* Dem
Pfarrer des Dorfes habe Menocchio ins Gesicht gesagt, er glaube nicht, dass der
Heilige Geist die Kirche regiere, und hinzugefiigt: «Die Prélaten halten die Leut’
untertan und halten sie in gutem Glauben, aber sie lassen es sich gut gehen.» In
der Glaubenswelt des Miillers aber sollten alle gleich sein, da gottlicher Geist
in allen und allem war. Er verurteilte das «Gepréinge» der Kirche, vertrat egali-
tire Ideen und postulierte in der Offentlichkeit, «dass eine neue Welt und Weise
zu leben wiire.»® Diese und andere Ausserungen fiihrten dazu, dass Menocchio
1599 als Ketzer auf dem Scheiterhaufen verbrannt wurde.

In methodischer Hinsicht besitzt Ginzburgs bahnbrechende historische Studie,
die ein Verhorprotokoll der Heiligen Inquisition gegen den Strich liest und aus
diesem die eigenwillige Kosmologie des Miillers rekonstruiert, jedoch grosse
Ahnlichkeiten mit einer postkolonialen Lektiire, die (angelehnt an Dipesh Cha-
krabarty) auf Dezentrierung zielt, intertextuelle produktionsisthetische Verfah-
ren (wie das Rewriting oder Writing Back) zum Einsatz bringt oder auch rezep-
tionsédsthetische Methoden anwendet (wie die von Homi K. Bhaba oder Edward
W. Said vorgefiihrten hybridisierenden respektive kontrapunktischen Lektiiren).’
Die Art und Weise, wie Ginzburg die Deutungsmacht obrigkeitlich geprigter
Wissenssysteme problematisiert und mit der schwierigen Quellenlage fiir nicht-
elitdre Stimmen umgeht, korrespondiert in vielerlei Hinsicht (auch in den Refe-
renzen, die bei ihm ebenfalls Walter Benjamin und Antonio Gramsci heissen)
mit dem Ansatz der subaltern studies. So zum Beispiel mit der von Gayatri Spi-
vak aufgeworfenen Frage nach den subalternen Artikulationsméglichkeiten wie
auch mit der Kritik am «kolonialen Archiv» Ranajit Guhas. Wie viele Vertre-
ter:innen einer «Geschichte von unten» begriff Guha das Archiv als ein Kristal-
lisationspunkt kolonialer Hegemonie, das subalterne Stimmen notwendig ent-
stellte, verzerrte oder ginzlich aussortierte.® Das Projekt der Subaltern Studies
Group war es demgegeniiber, diese Stimmen und Spuren zu rekonstruieren — sei
es aus Fragmenten, sei es, indem man die verfiigbaren Quellen gegen den Strich
biirstete und zwischen den Zeilen las.’ Dass Ginzburgs Studie in diese Richtung
anschlussfihig war und weiterhin ist, veranschaulicht seine breite Rezeption in
den indischen und lateinamerikanischen subaltern studies.'’

Riickstand als Widerstand? Ein neues Interesse
an der bauerlichen Kultur des Siidens

Die lange Antwort auf die Frage, ob Ginzburgs Buch ein dekoloniales Werk dar-
stellt, argumentiert mit Kontexten. Offensichtlich verarbeitete Ginzburg in sei-
ner Studie nicht nur Erfahrungen des 16. Jahrhunderts. Vielmehr ist diese auch

83



84

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

im zeitgenossischen Kontext eines neuen Interesses an der béuerlichen Kultur zu
sehen, welches durch die antikolonialen Kdmpfe in vielen Teilen der Welt mit an-
geregt wurde und Ginzburgs Werk mit einem dekolonialen Vektor versah.

In Italien ging der neue Blick auf die biuerliche Kultur jedoch zunéchst zuriick
auf Erfahrungen, die linke Intellektuelle im antifaschistischen Widerstand (Re-
sistenza) und nach Kriegsende gemacht hatten. In kritischer Abgrenzung zum
Parteimarxismus der kommunistischen Partei Italiens (Partito Communista Ita-
liano, PCI) gewann hier in den 1950er-Jahren ein dissidentes Interesse fiir die
Traditionen und Lebensweisen der subalternen Welt politische Kontur, das den
Siiden nicht mehr primiér als ein kulturelles oder wirtschaftliches Entwicklungs-
problem in den Blick nahm." Von eminenter Bedeutung war das bereits 1945
publizierte, halb literarische, halb ethnografische Buch Christo si é fermato
a Eboli von Carlo Levi.'? Der Arzt, Schriftsteller und Mitbegriinder der anti-
faschistischen Bewegung Giustizia e Liberta protokollierte darin die Erfahrun-
gen, die er 1935 wihrend seiner Verbannung durch das faschistische Regime
mit der bauerlichen Welt in der siiditalienischen Basilikata gemacht hatte. Levis
Roman lebt stark von der Gegeniiberstellung von zwei unverséhnlichen Lebens-
welten: Auf der einen Seite die eigenniitzigen signori des Dorfes, die allesamt
Mitglieder der faschistischen Partei waren und sich als geschichtliche Akteur:in-
nen fiihlten. Auf der anderen Seite die contadini, die keine Faschist:innen und
auch keine Katholik:innen waren, weil diese Dinge fiir sie einer anderen Welt
angehorten: der Welt der Macht und des Staates. Levi schilderte die Bergdorfer
des Siidens als Orte, in denen die contadini seit Jahrhunderten in Armut und Re-
signation lebten, ohne auch nur im Geringsten etwas von der Politik zu erwar-
ten oder von der Geschichte Kenntnis zu nehmen. Sie misstrauten jeder Art von
Obrigkeit, da sie diese immer nur als Unterdriickung erfahren hatten, waren dem
judischen Antifaschisten Levi gegeniiber indes stets hilfsbereit und gastfreund-
lich. Seine Begegnungen beschrieb Levi als Reise in eine andere Welt: eine Welt
des Elends und eines Aberglaubens, der in zahlreichen heidnischen und magi-
schen Praktiken neben dem christlichen Glauben weiterlebte. Diese archaische
Kultur stellte Levi jedoch unter ein positives Vorzeichen. In der «civilta conta-
dina» sah er ein Antidot zum italienischen Zentralstaat: eine zwar riickstindige,
aber auch widerstindige Kultur, die ihre Werte und Briduche gegen den Katho-
lizismus ebenso verteidigte wie gegen den Faschismus. Sein Buch iibte scharfe
Kritik an der die Moderne insgesamt prigenden, im Faschismus indes auf die
Spitze getriebenen Ideologie, welche die Welt in Hoher- und Minderwertige ein-
teilte und sich so auch gleich die Legitimation gab, Letztere zu unterwerfen. Fiir
Levi war klar, wo eine sozialistische Politik in Italien kiinftig ansetzen musste:
bei der Losung der sogenannten Siidfrage. Seit der Griindung des italienischen
Zentralstaats 1861 stellte die questione meridionale — die enormen wirtschaftli-



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Kdse und die Wirmer

chen und kulturellen Differenzen zwischen dem industriellen Norden und dem
agrarischen Siiden — ein Problem von nationaler Bedeutung dar. Wihrend Nor-
ditalien seit der Einigung wirtschaftlich expandierte, stagnierte der siidliche Lan-
desteil, in dem vorindustrielle und quasifeudale Strukturen erhalten geblieben
waren. Im Faschismus wurde das Problem negiert, und wenn es doch zur Spra-
che kam, so fithrte man die Armut und das Elend der siiditalienischen Landbe-
volkerung auf ihre vorgebliche biologische respektive moralische Minderwertig-
keit zuriick.”®* Ahnliche Ansichten pflegte man indes auch in biirgerlich-liberalen
Kreisen. Fiir Benedetto Croce beispielsweise waren die Bewohner:innen des Sii-
dens «Menschen ohne Geschichte»: «Naturvolker», deren Studium in den Be-
reich der Anthropologie fiel, aber keine «Kulturvolker». Und diese zweite Klasse
von «Lebewesen, die nur zoologisch und nicht historisch Menschen» seien,
sollte man nach Croce «wie Tiere» zdhmen, durch politische Stimulierung und
Bestrafung dressieren oder aussterben lassen.'* Gegen diese anmassenden Sicht-
weisen schrieb Carlo Levi an — nicht zuletzt auch darum, weil er wusste, dass
dhnliche Vorurteile iiber den Siiden unter seinen sozialistischen Genoss:innen im
Norden Italiens verbreitet waren. Levi war iiberzeugt, dass von der questione me-
ridionale die Zukunft des Sozialismus in Italien abhing und dass zu ihrer Losung
eine doppelte Befreiung des béuerlichen Siidens notwendig war: eine Befreiung
aus seiner dkonomischen ebenso wie aus seiner kulturellen «Kolonisierung»
durch den industrialisierten Norden.

Schnell wurde Levis Roman zu einem internationalen Bestseller und einem
Referenzpunkt der Siidfrage, die auch nach dem Krieg ein zentrales Thema der
italienischen Politik blieb. Angesichts der heftigen Kdmpfe von Bauern und
Landarbeiterinnen des Siidens, die damals aufflammten, erhielten die angespro-
chenen Probleme eine erneute Dringlichkeit."” Zugleich markiert das Buch den
Anfang einer Debatte, die seit den 1950er-Jahren um die Frage gefiihrt wurde,
welche Rolle die traditionelle Volkskultur fiir den Ubergang zum Sozialismus
spielen solle.'® Es inspirierte eine letteratura populista, zu der auch die Werke
eines Rocco Scotellaro, Pier Paolo Pasolini, Cesare Pavese oder Italo Calvino
zu zdhlen sind."” Wie spiter Il formaggio e i vermi erschien Levis Bericht im
legendéren Turiner Verlagshaus Einaudi, das der Vater von Carlo Ginzburg — der
russischstimmige Slawist und Antifaschist Leone Ginzburg — in den 1930er-
Jahren mit dem Ziel, Bildung fiir alle auf hochstem Niveau zu vermitteln, mit-
begriindet hatte. Auch die Mutter Carlo Ginzburgs — die Schriftstellerin Natalia
Ginzburg — arbeitete nach dem Zweiten Weltkrieg fiir den Verlag, der im Nach-
kriegsitalien zum Zentrum eines utopischen mediterranen Sozialismus wurde. In
dieses Projekt im Orbit der PCI, die im Nachkriegsitalien zur Volkspartei werden
wollte, schrieb sich Carlo Ginzburg ein.

85



86

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Die italienische Siidfrage im Kontext der Dekolonisation

Diesen Entwicklungen zeitlich etwas nachgeordnet, wenn auch eng mit ihnen
verflochten, wurde das Interesse an der bauerlich-subalternen Kultur ldngst nicht
nur in Italien durch die weltweite Dekolonisation neu konturiert. Die antiimperia-
listischen Revolutionen von 1952 in Agypten und in Bolivien, der Sieg der Viét
Minh iiber Frankreich 1954, die kubanische Revolution durch Fidel Castro und
Che Guevara sowie der algerische Unabhéngigkeitskrieg bildeten einen Hinter-
grund, vor dem insbesondere in linken Kreisen neue Verbindungen hergestellt
wurden zwischen dem traditionellen kommunistischen Internationalismus, wel-
cher auf eine vereinigte Aktion des Proletariats in den «zivilisierten Léindern»
dringte, und den aussereuropdischen Kédmpfen und Gruppierungen, die in Tei-
len der europdischen radikalen Linken zu einem neuen Referenz- und Verbin-
dungspunkt zwischen der traditionellen Arbeiterbewegung und den antikolonia-
len Widerstandsbewegungen wurden.'® Insbesondere stellte die Dekolonisierung
die Vorstellung von einer unterentwickelten und passiven «Dritten Welt» infrage.
Subjekte, die im traditionell parteimarxistischen Welt- und Geschichtsbild bis-
lang nur eine marginale Rolle gespielt hatten, meldeten sich gleichsam uniiber-
horbar als Akteur:innen der Geschichte zu Wort.

Auch der Siiden Italiens war im Jahrzehnt zwischen 1943 und 1953 von hefti-
gen Kampfen geprigt, die Landlose und Bauern unterstiitzt von der PCI gegen
die andauernde «Feudalherrschaft» von Grossgrundbesitzern fiihrten."” Einer-
seits wurden die Konflikte im Mezzogiorno in der Wahrnehmung vieler Zeit-
genoss:innen nun in Verbindung gebracht mit den antikolonialen Kdmpfen im
globalen Siiden. Damit zusammenhidngend begann man andererseits, den italie-
nischen Siiden als «Dritte Welt im eigenen Land» wahrzunehmen, zu untersu-
chen und zu politisieren.?® Diese Konstellation stellte in politischer Hinsicht neue
Fragen an den «alten» linken Antiimperialismus der Komintern, was wiederum
einen neuen politischen Fokus auf die antikolonialen Bewegungen 6ffnete. Aber
auch in wissenschaftlicher Hinsicht stellten sich neue Fragen, die insbesondere
die Grenzziehung zwischen Geschichte und Ethnologie betrafen. An der Schnitt-
stelle dieser Disziplinen setzte nunmehr ein aussergewohnlich reger Austausch
der Perspektiven und Blickwinkel ein, der auf marxistisch orientierte Histori-
ker:innen wie Carlo Ginzburg eine grosse Faszination ausiibte.



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Kédse und die Wirmer

Progressive Folklore und verschiittete Volkskultur

Grundlegend fiir die anthropologische Wende in der marxistischen Geschichtskul-
tur Italiens waren die radikalen Thesen zur «progressiven Folklore» von Ernesto
De Martino, eines aus Neapel stammenden Ethnologen und Religionshistorikers,
der iiber die Resistenza in Kontakt mit der bduerlichen Lebenswelt gekommen
war.2! Die Erfahrung, dass eine erhebliche Anzahl von Bauern den antifaschisti-
schen Untergrundkampf unterstiitzt und sich den Partisanen angeschlossen hatte,
zwang die linke Intelligenzija zur Revision ihres Bildes von der bauerlichen Welt
als riickstindig und reaktionir. Ahnlich wie Carlo Levi — und direkt beeinflusst
durch ihn — wandte sich auch Ernesto De Martino der italienischen Binnenexo-
tik zu. Wie es scheinen wollte, schlummerten in der biuerlichen Volkskultur pro-
gressive und widerstindige Energien, fiir die sich De Martino zunehmend inter-
essierte.” 1949 legte er mit I/ mondo magico ein Griindungswerk der historischen
Anthropologie Italiens vor, das zur Inspirationsquelle fiir eine heterodoxe mar-
xistische Geschichtskultur wurde, zu der auch die Mikrogeschichte gehorte.”
Deutlich wird diese Verbindung in Carlo Ginzburgs frilhen Forschungen zum
Hexenwesen. Er fiihrte sein Interesse fiir die bauerliche Kultur direkt zuriick auf
De Martino, dessen radikale Kritik am Historismus und Eurozentrismus der Ge-
schichtsschreibung ihn als Achtzehnjéhrigen nachhaltig fasziniert hatte >

Auf den Spuren Levis begab sich De Martino ebenfalls in die Basilikata, wo er
iiber den Volksdichter Rocco Scottelaro Zugang fand zu einem Universum voll
von scheinbar archaischem Brauchtum, magischem Denken und «Aberglauben»,
aber auch zu einer béuerlichen Welt, die von Ausbeutung und leidvollem Alltag
gepriagt war. In seinen Feldforschungen zog De Martino Parallelen zwischen der
anthropologischen Lage des italienischen Siidens und der von Grossbritannien
und Frankreich kolonisierten Linder, und er forderte, dass man die Kategorien,
in denen man bisher iiber Probleme des Siidens nachgedacht habe, radikal histo-
risieren miisse.” Dabei iibte er scharfe Kritik an der géngigen Unterteilung der
Menschheit in «Kulturvolker» und «Naturvolker», die nur Ersteren Kultur und
Geschichte attestierte, bei Letzteren hingegen lediglich Archaik, Immobilitéit und
Irrationalitdt sehen wollte. Seiner Ansicht nach musste das angeblich Primitive,
Barbarische und Wilde, das bislang ins Spezialgebiet der Anthropologie fiel, in
die historische Betrachtung integriert werden. Beeinflusst von Gramsci und dem
Marxismus, aber auch unter dem Eindruck seiner Erfahrungen in Siiditalien, be-
schrieb De Martino die magisch-religiose Welt der armen Bauern nicht als irra-
tional. Vielmehr zeichnete er die «archaischen Kulte» und magischen Rituale als
historisch gewordene und darum verstehbare Elemente einer unterdriickten Ge-
genkultur, In Situationen der Ohnmacht, die mit den vorhandenen Mitteln nicht
zu bewiltigen waren, bot sie gleichsam kompensatorisch Moglichkeiten zur Her-

87



88

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

stellung von Handlungsfihigkeit.?® Im Beharrungsvermégen dieser Kulturfor-
men erkannte er darum nicht nur Riickstindigkeit, sondern auch Widersténdig-
keit. Wie De Martino in seiner Studie zu lukanischen Totenkulten dariiber hinaus
zeigte, konnte von einer echten Dominanz der offiziellen katholischen Religion
in der Bauernkultur des Siidens nicht die Rede sein.?” Unter der von oben ok-
troyierten hegemonialen Kultur von Kirche und Staat machte er eine viel iltere
Tiefenschicht lebendigen Volksglaubens und miindlicher Tradition ausfindig, die
mehr oder weniger unabhingig von der Hochkultur existieren konnte. Zu gewis-
sen Zeiten aber lehnten sich die Subalternen gegen die Bedingungen ihrer eige-
nen Subalternitit auf.

De Martino war sicher, dass seine Gegenwart Zeugin einer solchen Auflehnung
war und das Feuer der Russischen Revolution nun im weltweiten Siiden auflo-
derte. 1949 meldete er sich in der kommunistischen Zeitschrift Societa mit einem
Aufruf zur Erneuerung der Geschichtsschreibung zu Wort. Wie er mit Blick auf
die Bauernkdmpfe im Mezzogiorno und die kolonialen Befreiungskriege im glo-
balen Siiden zu erkennen glaubte, kiimpften die subalternen Massen nunmehr
weltweit um ihren «Eintritt in die Geschichte» und fiir den Umsturz der Ord-
nung, die sie zu Subalternen machte.”® Da die herrschende Klasse ihre kulturelle
Hegemonie auch historiografisch absicherte, musste der Kampf der Subalternen
auch auf diesem Feld gefiihrt werden. Ein Ankniipfungspunkt fiir dieses Vor-
haben war Antonio Gramsci. In seinen Bemerkungen zur Folklore hatte dieser
dafiir pladiert, die Einsichten der Volkskunde gegen den Strich als «indirekte»
Quellen fiir eine emanzipatorische Geschichtsschreibung zu lesen.” Aufgabe des
Geschichtsforschers musste es demnach sein, die «progressive Folklore» — die
verdeckten und verdridngten Volkskulturen des Widerstands und der Utopien, die
nicht nur in magischen Kulten, sondern auch in Liedern, Witzen oder Ritualen
abgelagert waren — aufzudecken, zu dokumentieren und als Ferment progressi-
ven kulturellen Wandels in der Gegenwart zu nutzen.*

Schluss: Riickstiandigkeit als Ressource fiir Widerstand

Die Moglichkeit, in der angeblichen Riickstindigkeit der subalternen Kultur For-
men faktischen Widerstands zu erkennen, begeisterte auch Carlo Ginzburg, der
in den 1950er-Jahren Gramsci und De Martino las.*! Fiir ihn als Studienanfin-
ger habe es damals auf der Hand gelegen, Hexenprozesse als primitive Form von
Klassenkampf zu interpretieren, betonte Ginzburg riickblickend auf den Beginn
seiner Forschungen. Er habe in Inquisitionsprotokollen nach dem Zusammen-
prall zweier unvereinbarer Kulturen gesucht und zugleich Parallelen gezogen zu
den antikolonialen Befreiungsbewegungen in den angeblich unterentwickelten



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Kédse und die Wirmer

Zonen und Lindern der damaligen «Dritten Welt» .3 Es ist noch immer faszinie-
rend, Gihzburg dabei zu folgen, wie er Schicht um Schicht den Kosmos seines
Protagonisten freilegt. Minutids rekonstruiert er aus wenigen historischen Spu-
ren die subalterne Lebenswelt, welcher der Miiller Menocchio angehérte, und
die Geistesstromungen, die ihn beeinflussten. Im Riickgriff auf den russischen
Literaturtheoretiker Michail Bachtin unternimmt er einen sorgfiltigen Vergleich
von Menocchios Kosmologie mit den Biichern, die dieser gelesen hatte (darun-
ter vornehmlich Heiligenlegenden, aber auch Boccaccios Decamerone). Dabei
legt der Historiker Elemente frei, die weder den Biichern selbst noch dem Ideen-
kreis der Reformation zu entstammen scheinen. Menocchios eigenwillige An-
eignungen und Uminterpretationen von Teilen der gelehrten schriftlichen Kultur
scheinen auf den ersten Blick in der Tat widersinnig, da sie sich den herrschen-
den Begriffssystemen nicht fiigen. Genau diese Uminterpretationen aber — und
darin besteht Ginzburgs Kunstgriff — gewihren ihm Einblicke in eine «archai-
sche», miindlich iiberlieferte Tiefenkultur jenseits der klerikal verordneten Sicht
der Welt. Die Studie fordert ein von heidnischen Erlosungshoffnungen, Frucht-
barkeitsriten und Gleichheitsvorstellungen eingefirbtes, potenziell revolutioni-
res Gedankengut zu Tage, das der Klerus schon immer fiirchtete, sich stets an-
eignen und entkernen wollte, aber niemals génzlich ausrotten konnte. «So fiigt
sich die Gestalt Menocchios ein in eine Entwicklungslinie, die bis zu uns reicht»,
gibt Ginzburg im Vorwort zu Der Kiise und die Wiirmer zu bedenken.** Und man
wird schliessen diirfen, dass dieses Wir auch Anschluss suchte an die neue radi-
kale Linke im Bologna der 1970er-Jahren, wo Ginzburg damals lehrte und sich
in den spontanen Milieus der autonomia creativa mit ihren Strassentheatern,
Kulturzentren, freien Radios und Stadtguerilla bewegte: an eine Gegenkultur
also, die das Portrit Che Guevaras — das der Maildnder Verleger Giangiacomo
Feltrinelli nach Europa brachte, das er als Plakat massenhaft ausdrucken und an
demonstrierende Student:innen verteilen liess — ebenso erfreut aufnahm wie das
Buch des Historikers Carlo Ginzburg. Wenn Ginzburg schliesst, dass Menocchio
«unser Vorfahre» sei, so riickt er seinen Antihelden in eine Ahnengalerie mit de-
kolonialem Vektor ein, in der dieser mit und neben dem kubanischen Revolutio-
nir, mit dem dieser Beitrag einsetzt, in einer Reihe des Protests und Widerstands
gegen die Politik von Obrigkeiten und Kolonialherren der Vergangenheit wie
auch der Gegenwart zu stehen kommt.

Anmerkungen

1 Sigfrido Cescu, «La figlia del «Che> racconta il Terzo mondo», Messaggero Veneto,27.5.
2017, https://ricerca.gelocal.it/messaggeroveneto/archivio/messaggeroveneto/2017/05/27/por-
denone-la-figlia-del-che-racconta-il-terzo-mondo-56.html (12. 4. 2022).

89



90

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

2

10

11

12
13

14

15

16

17

18

19

Peter Burke, «The Cultural History of Intellectual Practices. An Overview», in Javier Ferndndes
Sebastian (Hg.), Political Concepts and Time. New Approaches to Conceptual History, Santan-
der 2011, 103-130, 108 f.; Georg G. Iggers, Q. Edward Wang, Supriya Mukherjee (Hg.), Ge-
schichtskulturen. Weltgeschichte der Historiografie von 1750 bis heute, Gottingen 2013, 17-19.
Emmanuel Le Roy Ladurie, Montaillou. Ein Dorfvor dem Inquisitor 1294—1324, Frankfurt am
Main 1986 (Franzosisch erstmals 1975); Natalie Zemon Davis, Die wahrhaftige Geschichte
von der Wiederkehr des Martin Guerre, Berlin 2004 (Englisch erstmals 1983).

Carlo Ginzburg, Der Kéise und die Wiirmer, Frankfurt am Main 1983 (Italienisch erstmals
1976), 26.

Ebd., 38.

Ebd., 115.

Gisela Febel, «Postkoloniale Literaturwissenschaft. Methodenpluralismus zwischen Rewriting,
Writing back und hybridisierenden und kontrapunktischen Lektiiren», in Julia Reuter, Alex-
andra Karentzos (Hg.), Schliisselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden 2012, 229-247.
Gayatri Chakravorty Spivak, Can the Subaltern Speak? Postkolonialitit und Subalterne Artiku-
lation, Wien 2008; Ranajit Guha, «The Prose of Counter-Insurgency», in Ranajit Guha, Gayatri
Chakravorty Spivak (Hg.), Selected Subaltern Studies, New Delhi 1988, 45-85; Benjamin Za-
chariah, «Postcolonial Theory and History», in Nancy Partner, Sarah Foot (Hg.), Sage Hand-
book of Historical Theory, Thousand Oaks 2013, 378-396, 384 f.

Als Urheber des «Geschichte-gegen-den-Strich-Biirstens» darf wohl Walter Benjamin gelten,
vgl. Walter Benjamin «Uber den Begriff der Geschichte», in ders., llluminationen. Ausgewdihlte
Schriften, Bd. 1, Frankfurt am Main 1974, 691-704, 697 {.

Francesca Orsini, «Where to Find Indian Menocchios?», Journal of South Asian Intellectual
History 1 (2019), 1-12; Carlos Antonio Aguirre Rojas (Hg.), Carlo Ginzburg y el studio de las
culturas subalternas, Sondernummer der Zeitschrift Contrahistorias. La otra mirada de Clio
23(2014).

Angiolina Arru, «Anthropologische Neuorientierung in Italien», Historische Anthropologie 3
(1995), 68-1717.

Carlo Levi, Christus kam nur bis Eboli, Miinchen 2004.

Nelson J. Moe, «Questione Meridionale», in Gaetana Marrone, Paolo Puppa, Luca Somigli
(Hg.), Encyclopedia of Italian Literary Studies, New York 2007, 1531-1535; David Forgacs,
Italys Margins. Social Exclusion and Nation Formation since 1861, Cambridge 2014, 139—
196; Ian Chambers, «The Southern Question ... again», in Andrea Mammone et al. (Hg.), The
Routledge Handbook of Contemporary Italy. History, Politics, Society, New York 2015, 13-22.
Benedetto Croce, «L’umanita e la natura», in ders., Filosofia e storiografia, Neapel 2005, 234—
236. Zu Croce vgl. Domenico Conte, Weltgeschichte und Pathologie des Geistes. Benedetto
Croce zwischen Historischem Denken und Krise der Moderne, Leipzig 2007.

Paul Ginsborg, A History of Contemporary Italy. Society and Politics 1943—1988, London
1990, 39-71.

Brigitta Bernet, «The Postwar Marxist Milieu of Microhistory», in dies., Lutz Raphael, Benja-
min Zachariah (Hg.), What's left of Marxism. Historiography and the Possibilities of Thinking
with Marxian Themes and Concepts, Berlin, Boston 2020, 37-64, 47; Linde Luijnenburg, «The
Other in Italian Postcolonial Cinema. Pasolini and Fellini: Two Case Studies», Incontri. Rivista
Europea di Studi Italiani 26/1 (2013), 3443, hier 36.

Fiir einen Uberblick vgl. Alberto Asor Rosa, Scrittori e popolo. Saggio sulla letteratura popu-
lista in Italia, Rom 1965.

Anja Kruke (Hg.), Dekolonisation. Prozesse und Verflechtungen 1945-1990, Bonn 2009;
Geoffrey Barraclough, «The Revolt Against the West», in Duara Prasenjit (Hg.), Decoloniza-
tion. Perspectives from Now and Then, London 2003, 118-130; Cristina Lombardi-Diop, Cate-
rina Romeo (Hg.), Postcolonial Italy. Challenging National Homogeneity, New York 2012.
David Forgacs, Italy’s Margins. Social Exclusion and Nation Formation since 1861 , Cam-
bridge 2014, 139-196.



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Kase und die Wirmer

20

21

22
23
24

25

26

27

28

29

30

31

32
33

Luigi Cazzato, «Questione Meridionale and Global South: If the Italian South Meets its Global
Brother», Italian Studies in Southern Africa 21/1-2 (2009), 102-133.

Zu Eresto De Martino vgl. Dorothy Louise Zinn, «An Introduction to Ernesto de Martino’s
Relevance for the Study of Folklore», The Journal of American Folklore 128 (2015), 3-13;
George R. Saunders, «<Critical Ethnocentrism> and the Ethnology of Ernesto De Martino»,
American Anthropologist 95/4 (1993), 875-893; Ulrich van Loyan (Hg.), Der besessene Siiden.
Ernesto de Martino und das andere Europa, Wien 2015.

Fabrizio M. Ferrari, Ernesto De Martino on Religion. The Crisis and the Presence, New York
2012,7-217.

Ernesto De Martino, Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo, Turin 1948.
Carlo Ginzburg, «Preface to the Italian Edition», in ders. (Hg.), Clues, Myths, and Historical
Method, Baltimore 2013, XV-XX; Carlo Ginzburg, «Qué he aprendido de los antropélogos»,
Alteridades 38 (2009), 131-139, hier 131-132.

Prominent griff De Martino diese Dimension in seinem postum erschienenen Buch auf, vgl.
Ernesto De Martin, La fine del mondo. Contributo all’analisi delle apocalissi culturali, Turin
1977. Vgl. auch Carlo Ginzburg, «On Ernesto De Martino’s The End of the World and its Ge-
nesis», Chicago Review 60/61 (2017), 77-91.

De Martino (wie Anm. 23), 193.

Ernesto De Martino, Morte e pianto rituale nel mondo antico. Dal lamento funebre antico al
pianto di Maria, Turin 1958. Die Studie bildet den ersten Teil von De Martinos Trilogie zur Re-
ligionsgeschichte des Siidens. Die weiteren zwei Teile bestehen aus Ernesto De Martino, Sud

e magia, Mailand 1959, und ders., La terra del rimorso. Contributo a una storia religiosa del
Sud, Mailand 1961.

Ernesto De Martino, «Intorno a una storia del mondo popolare subalterno», Societa 5 (1949),
411-435, enthalten in Pietro Clemente, Maria Luisa Meoni, Massimo Squillacciotti (Hg.), /I di-
battito sul folkore in Italia, Mailand 1976, 63-81.

Antonio Gramsci, «Observations on Folklore», in David Forgacs (Hg.), The Antonio Gramsci
Reader. Selected Writings 1916-1935, New York 2000, 360-362; ders., «History of the Sub-
altern Classes: Methodological Criteria», in ders. (Hg.), Selections from the Prison Notebooks,
New York 1971, 52-55. Vgl. auch Marcus Green, «Gramsci Cannot Speak: Presentations and In-
terpretations of Gramsci’s Concept of the Subaltern», Rethinking Marxism 14/3 (2002), 1-24, 3.
Ernesto De Martino, «Gramsci e il folklore nella cultura italiana», Il Calendario del popolo 8
(1952), 1109.

Carlo Ginzburg, «Preface to the 2013 Edition», in ders., The Night Battles. Witchcraft and Ag-
rarian Cults in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, iibersetzt v. John und Anne C. Tede-
schi, Baltimore 2013, IX-XII, IX.

Ginzburg (wie Anm. 31), X.

Ginzburg (wie Anm. 4), 21.

Résumé

Le vecteur décolonial dans Le fromage et les vers de Carlo Ginzburg
Cet article fait une relecture scrupuleuse de Le fromage et les vers (1976) de
Carlo Ginzburg. En retracant les contextes politiques et intellectuels des années
1930 a 1970 en Italie, il montre les débuts postcoloniaux de ce classique des
études médiévales ainsi que son «appeal» actuel.

(Traduction: Mattheu Gillabert, Anja Rathmann-Lutz)

91



	Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Käse und die Würmer

