
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Âge postcolonial?

Artikel: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Käse und die Würmer

Autor: Bernet, Brigitta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs
Der Käse und die Würmer

Brigitta Bernet

Zwanzig Minuten vor Beginn war der Saal im Menocchio-Zentrum von
Montereale bereits zum Bersten voll. Zusammen mit dem Freundschaftsverein

Italien-Kuba hatte der Circolo Culturale Menocchio im Mai 2017 zum Abendvortrag

der Kinderärztin und Kommunistin Aleida Guevara, der Tochter des

argentinisch-kubanischen Revolutionärs und Guerillaführers Ernesto Che

Guevara, geladen. Der Kulturzirkel, dessen Name auf den Protagonisten von Carlo

Ginzburgs Buch Der Käse und die Würmer zurückgeht, hatte den Vortrag unter
den sinnigen Titel «L'isola che Che» gestellt. Für unseren Zusammenhang
bemerkenswert ist nicht vor allem der Bericht von Aleida Guevara, die vom
Internationalismus und der Solidarität ihres Vaters mit der Landbevölkerung in der

«Dritten Welt» erzählte und mit der Situation der brasilianischen Landlosen-

bewegung der Gegenwart endete.1 Interessant ist vielmehr die Selbstverständlichkeit,

mit welcher der Kulturzirkel eine Verbindung nahelegte zwischen Che

Guevaras Volksbefreiungskampf gegen alle Formen imperialer und kolonialer

Ausbeutung und dem Kampf, den der norditalienische Müller Menocchio im
16. Jahrhundert gegen die Unterdrückung der bäuerlichen Volkskultur durch die

katholische Kirche führte.
Der Nexus zwischen Antiimperialismus und Mikrogeschichte mag auf den ersten

Blick irritieren. Die zwei Projekte besitzen jedoch eine hintergründige geteilte
Geschichte. Wie dieser Beitrag zeigen will, kann eine Situierung von Ginzburgs
Werk im Kontext der Dekolonisation einen Vektor beleuchten, den eine

innerwissenschaftliche Rekonstruktion seines Werkes meist übersieht. Im Anschluss

an Postulate der intellectual history gehe ich davon aus, dass theoretisch-methodische

Innovationen wie die Mikrogeschichte nicht vom Himmel fallen, sondern

Teil und Ausdruck eines soziopolitischen Kontextes sind, ohne den sie nur
ungenügend verstanden werden können. Denn auch die akademische Geschichtsforschung

ist situiert; ihre Praktiken und Perspektiven sind zurückgebunden an

soziale Konstellationen, Erfahrungswelten und Diskurse, die umgekehrt auf jene
zurückwirken.2 Daran anknüpfend möchte ich zeigen, dass in der Suche nach

Forschungs- und Erklärungsansätzen abseits der grossen Modernisierungstheorien

im Feld der Historiografie einerseits und in der Suche nach Kampf- und



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Organisationsformen jenseits der etablierten (kommunistischen) Parteistrukturen

im politischen Feld andererseits gemeinsame Hintergründe und Motive
abgelagert sind. Während ich im ersten kurzen Teil Ginzburgs Buch rekonstruiere,
versuche ich im zweiten längeren Teil, dessen dekolonialen Vektor genauer
herauszustellen.

Ein Fragment gegen den Strich lesen

Der Käse und die Würmer von 1976 hat Carlo Ginzburg international bekannt

gemacht. Historiografisch gesehen ist die Studie ein bemerkenswertes Beispiel
für den Ansatz der Mikrogeschichte. Diese gehört zu den wichtigsten Innovationen

der Geschichtswissenschaft, weil sie geholfen hat, neue Perspektiven und

neue Kategorien des Denkens in die Forschung einzuführen. Zusammen mit
Werken wie Emmanuel Le Roy Laduries Montaillou. Ein Dorfvor dem Inquisitor

oder Natalie Zemon Davis' Die wahrhaftige Geschichte von der Wiederkehr

des Martin Guerre reiht sich Ginzburgs Buch ein in die historiografischen
Aufbrüche der 1970er-Jahre mit ihrer Kritik an der traditionellen Politikgeschichte
und den soziologischen Makrokonzepten auf der einen Seite und ihrer Hinwendung

zur Kultur, zum Alltag und zu den Erfahrungen des «Volkes» auf der

anderen.3

Handelt es sich aber um ein dekoloniales Werk? Auf diese Frage gibt es eine

kurze und eine lange Antwort. Die kurze argumentiert mit Ähnlichkeiten. Natürlich

analysiert Ginzburg nicht Phänomene der Kolonialgeschichte und deren

Repräsentation in historischen Quellen im strengen Sinn, wie dies für postkoloniale
Studien lange üblich war. Sein Protagonist ist der aus Norditalien stammende

Müller Domenico Scandeila, genannt Menocchio. Er lebte Ende des 16. Jahrhunderts

im friaulischen Dorf Montereale, war erstaunlich gebildet, konnte lesen und

schreiben und machte sich seine eigenen Gedanken über Gott, die Elemente, die

Schöpfung und Maria. Was die erhaltenen Inquisitionsakten zu Menocchio
festhielten, war offensichtlich eine Irrlehre: ein Weltbild, das von der katholischen

Orthodoxie massiv abwich. «Ich habe gesagt, dass, was meine Gedanken und
meinen Glauben anlanget, alles ein Chaos war, nämlich Erd', Luft, Wasser und

Feuer durcheinander», bekannte er 1584 vor der Inquisition. «Und jener Wirbel
wurde eine Masse, gerade wie man den Käse in der Milch macht, und darinnen

wurden Würm', und das waren die Engel.»4

Nicht genug damit, dass in dieser eigenwilligen Kosmogonie kein Schöpfergott
vorkam. Wie Dorfbewohnerinnen aus Montereale zu Protokoll gegeben hatten,
fehlte es auch nicht an anderen lästerlichen Bemerkungen des Müllers. «Was

82 dünkt euch, das Gott ist?», habe dieser im Dorf herumgefragt und erklärt: «Gott



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Käse und die Würmer

ist nichts anderes als ein wenig Atem und was der Mensch sich einbildet.»5 Dem
Pfarrer des Dorfes habe Menocchio ins Gesicht gesagt, er glaube nicht, dass der

Heilige Geist die Kirche regiere, und hinzugefügt: «Die Prälaten halten die Leut'
Untertan und halten sie in gutem Glauben, aber sie lassen es sich gut gehen.» In
der Glaubenswelt des Müllers aber sollten alle gleich sein, da göttlicher Geist

in allen und allem war. Er verurteilte das «Gepränge» der Kirche, vertrat egalitäre

Ideen und postulierte in der Öffentlichkeit, «dass eine neue Welt und Weise

zu leben wäre.»6 Diese und andere Äusserungen führten dazu, dass Menocchio
1599 als Ketzer auf dem Scheiterhaufen verbrannt wurde.

In methodischer Hinsicht besitzt Ginzburgs bahnbrechende historische Studie,
die ein Verhörprotokoll der Heiligen Inquisition gegen den Strich liest und aus

diesem die eigenwillige Kosmologie des Müllers rekonstruiert, jedoch grosse
Ähnlichkeiten mit einer postkolonialen Lektüre, die (angelehnt an Dipesh Cha-

krabarty) auf Dezentrierung zielt, intertextuelle produktionsästhetische Verfahren

(wie das Rewriting oder Writing Back) zum Einsatz bringt oder auch
rezeptionsästhetische Methoden anwendet (wie die von Homi K. Bhaba oder Edward
W. Said vorgeführten hybridisierenden respektive kontrapunktischen Lektüren).7
Die Art und Weise, wie Ginzburg die Deutungsmacht obrigkeitlich geprägter

Wissenssysteme problematisiert und mit der schwierigen Quellenlage für
nichtelitäre Stimmen umgeht, korrespondiert in vielerlei Hinsicht (auch in den

Referenzen, die bei ihm ebenfalls Walter Benjamin und Antonio Gramsci heissen)

mit dem Ansatz der subaltern studies. So zum Beispiel mit der von Gayatri Spi-
vak aufgeworfenen Frage nach den subalternen Artikulationsmöglichkeiten wie
auch mit der Kritik am «kolonialen Archiv» Ranajit Guhas. Wie viele
Vertreterinnen einer «Geschichte von unten» begriff Guha das Archiv als ein

Kristallisationspunkt kolonialer Hegemonie, das subalterne Stimmen notwendig
entstellte, verzerrte oder gänzlich aussortierte.8 Das Projekt der Subaltern Studies

Group war es demgegenüber, diese Stimmen und Spuren zu rekonstruieren - sei

es aus Fragmenten, sei es, indem man die verfügbaren Quellen gegen den Strich
bürstete und zwischen den Zeilen las.9 Dass Ginzburgs Studie in diese Richtung
anschlussfähig war und weiterhin ist, veranschaulicht seine breite Rezeption in
den indischen und lateinamerikanischen subaltern studies.10

Rückstand als Widerstand? Ein neues Interesse
an der bäuerlichen Kultur des Südens

Die lange Antwort auf die Frage, ob Ginzburgs Buch ein dekoloniales Werk
darstellt, argumentiert mit Kontexten. Offensichtlich verarbeitete Ginzburg in seiner

Studie nicht nur Erfahrungen des 16. Jahrhunderts. Vielmehr ist diese auch 83



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

im zeitgenössischen Kontext eines neuen Interesses an der bäuerlichen Kultur zu

sehen, welches durch die antikolonialen Kämpfe in vielen Teilen der Welt mit
angeregt wurde und Ginzburgs Werk mit einem dekolonialen Vektor versah.

In Italien ging der neue Blick auf die bäuerliche Kultur jedoch zunächst zurück

auf Erfahrungen, die linke Intellektuelle im antifaschistischen Widerstand (Re-

sistenza) und nach Kriegsende gemacht hatten. In kritischer Abgrenzung zum
Parteimarxismus der kommunistischen Partei Italiens (Partito Communista Ita-

liano, PCI) gewann hier in den 1950er-Jahren ein dissidentes Interesse für die

Traditionen und Lebensweisen der subalternen Welt politische Kontur, das den

Süden nicht mehr primär als ein kulturelles oder wirtschaftliches Entwicklungsproblem

in den Blick nahm." Von eminenter Bedeutung war das bereits 1945

publizierte, halb literarische, halb ethnografische Buch Christo si è fermato
a Eboli von Carlo Levi.12 Der Arzt, Schriftsteller und Mitbegründer der
antifaschistischen Bewegung Giustizia e Liberté protokollierte darin die Erfahrungen,

die er 1935 während seiner Verbannung durch das faschistische Regime
mit der bäuerlichen Welt in der süditalienischen Basilikata gemacht hatte. Levis

Roman lebt stark von der Gegenüberstellung von zwei unversöhnlichen Lebenswelten:

Auf der einen Seite die eigennützigen signori des Dorfes, die allesamt

Mitglieder der faschistischen Partei waren und sich als geschichtliche Akteur:
innen fühlten. Auf der anderen Seite die contadini, die keine Faschistinnen und

auch keine Katholikinnen waren, weil diese Dinge für sie einer anderen Welt

angehörten: der Welt der Macht und des Staates. Levi schilderte die Bergdörfer
des Südens als Orte, in denen die contadini seit Jahrhunderten in Armut und

Resignation lebten, ohne auch nur im Geringsten etwas von der Politik zu erwarten

oder von der Geschichte Kenntnis zu nehmen. Sie misstrauten jeder Art von

Obrigkeit, da sie diese immer nur als Unterdrückung erfahren hatten, waren dem

jüdischen Antifaschisten Levi gegenüber indes stets hilfsbereit und gastfreundlich.

Seine Begegnungen beschrieb Levi als Reise in eine andere Welt: eine Welt
des Elends und eines Aberglaubens, der in zahlreichen heidnischen und magischen

Praktiken neben dem christlichen Glauben weiterlebte. Diese archaische

Kultur stellte Levi jedoch unter ein positives Vorzeichen. In der «civiltà conta-

dina» sah er ein Antidot zum italienischen Zentralstaat: eine zwar rückständige,
aber auch widerständige Kultur, die ihre Werte und Bräuche gegen den

Katholizismus ebenso verteidigte wie gegen den Faschismus. Sein Buch übte scharfe

Kritik an der die Moderne insgesamt prägenden, im Faschismus indes auf die

Spitze getriebenen Ideologie, welche die Welt in Höher- und Minderwertige
einteilte und sich so auch gleich die Legitimation gab, Letztere zu unterwerfen. Für

Levi war klar, wo eine sozialistische Politik in Italien künftig ansetzen musste:

bei der Lösung der sogenannten Südfrage. Seit der Gründung des italienischen

84 Zentralstaats 1861 stellte die questione méridionale - die enormen wirtschaftli-



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Käse und die Würmer

chen und kulturellen Differenzen zwischen dem industriellen Norden und dem

agrarischen Süden - ein Problem von nationaler Bedeutung dar. Während
Norditalien seit der Einigung wirtschaftlich expandierte, stagnierte der südliche

Landesteil, in dem vorindustrielle und quasifeudale Strukturen erhalten geblieben

waren. Im Faschismus wurde das Problem negiert, und wenn es doch zur Sprache

kam, so führte man die Armut und das Elend der süditalienischen

Landbevölkerung auf ihre vorgebliche biologische respektive moralische Minderwertigkeit

zurück.13 Ähnliche Ansichten pflegte man indes auch in bürgerlich-liberalen
Kreisen. Für Benedetto Croce beispielsweise waren die Bewohnerinnen des

Südens «Menschen ohne Geschichte»: «Naturvölker», deren Studium in den

Bereich der Anthropologie fiel, aber keine «Kulturvölker». Und diese zweite Klasse

von «Lebewesen, die nur zoologisch und nicht historisch Menschen» seien,

sollte man nach Croce «wie Tiere» zähmen, durch politische Stimulierung und

Bestrafung dressieren oder aussterben lassen.14 Gegen diese anmassenden

Sichtweisen schrieb Carlo Levi an - nicht zuletzt auch darum, weil er wusste, dass

ähnliche Vorurteile über den Süden unter seinen sozialistischen Genossfinnen im
Norden Italiens verbreitet waren. Levi war überzeugt, dass von der questione
méridionale die Zukunft des Sozialismus in Italien abhing und dass zu ihrer Lösung
eine doppelte Befreiung des bäuerlichen Südens notwendig war: eine Befreiung
aus seiner ökonomischen ebenso wie aus seiner kulturellen «Kolonisierung»
durch den industrialisierten Norden.

Schnell wurde Levis Roman zu einem internationalen Bestseller und einem

Referenzpunkt der Südfrage, die auch nach dem Krieg ein zentrales Thema der

italienischen Politik blieb. Angesichts der heftigen Kämpfe von Bauern und

Landarbeiterinnen des Südens, die damals aufflammten, erhielten die angesprochenen

Probleme eine erneute Dringlichkeit.15 Zugleich markiert das Buch den

Anfang einer Debatte, die seit den 1950er-Jahren um die Frage geführt wurde,
welche Rolle die traditionelle Volkskultur für den Übergang zum Sozialismus

spielen solle.16 Es inspirierte eine letteratura populista, zu der auch die Werke

eines Rocco Scotellaro, Pier Paolo Pasolini, Cesare Pavese oder Italo Calvino

zu zählen sind.17 Wie später II formaggio e i vermi erschien Levis Bericht im
legendären Turiner Verlagshaus Einaudi, das der Vater von Carlo Ginzburg - der

russischstämmige Slawist und Antifaschist Leone Ginzburg - in den 1930er-

Jahren mit dem Ziel, Bildung für alle auf höchstem Niveau zu vermitteln,
mitbegründet hatte. Auch die Mutter Carlo Ginzburgs - die Schriftstellerin Natalia

Ginzburg - arbeitete nach dem Zweiten Weltkrieg für den Verlag, der im
Nachkriegsitalien zum Zentrum eines utopischen mediterranen Sozialismus wurde. In
dieses Projekt im Orbit der PCI, die im Nachkriegsitalien zur Völkspartei werden

wollte, schrieb sich Carlo Ginzburg ein.



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Die italienische Südfrage im Kontext der Dekolonisation

Diesen Entwicklungen zeitlich etwas nachgeordnet, wenn auch eng mit ihnen

verflochten, wurde das Interesse an der bäuerlich-subalternen Kultur längst nicht

nur in Italien durch die weltweite Dekolonisation neu konturiert. Die antiimperialistischen

Revolutionen von 1952 in Ägypten und in Bolivien, der Sieg der Viêt
Minh über Frankreich 1954, die kubanische Revolution durch Fidel Castro und

Che Guevara sowie der algerische Unabhängigkeitskrieg bildeten einen Hintergrund,

vor dem insbesondere in linken Kreisen neue Verbindungen hergestellt
wurden zwischen dem traditionellen kommunistischen Internationalismus,
welcher auf eine vereinigte Aktion des Proletariats in den «zivilisierten Ländern»

drängte, und den aussereuropäischen Kämpfen und Gruppierungen, die in Teilen

der europäischen radikalen Linken zu einem neuen Referenz- und

Verbindungspunkt zwischen der traditionellen Arbeiterbewegung und den antikolonialen

Widerstandsbewegungen wurden.18 Insbesondere stellte die Dekolonisierung
die Vorstellung von einer unterentwickelten und passiven «Dritten Welt» infrage.

Subjekte, die im traditionell parteimarxistischen Welt- und Geschichtsbild

bislang nur eine marginale Rolle gespielt hatten, meldeten sich gleichsam unüber-

hörbar als Akteur:innen der Geschichte zu Wort.
Auch der Süden Italiens war im Jahrzehnt zwischen 1943 und 1953 von heftigen

Kämpfen geprägt, die Landlose und Bauern unterstützt von der PCI gegen
die andauernde «Feudalherrschaft» von Grossgrundbesitzern führten.19 Einerseits

wurden die Konflikte im Mezzogiomo in der Wahrnehmung vieler

Zeitgenossinnen nun in Verbindung gebracht mit den antikolonialen Kämpfen im

globalen Süden. Damit zusammenhängend begann man andererseits, den

italienischen Süden als «Dritte Welt im eigenen Land» wahrzunehmen, zu untersuchen

und zu politisieren.20 Diese Konstellation stellte in politischer Hinsicht neue

Fragen an den «alten» linken Antiimperialismus der Komintern, was wiederum

einen neuen politischen Fokus auf die antikolonialen Bewegungen öffnete. Aber
auch in wissenschaftlicher Hinsicht stellten sich neue Fragen, die insbesondere

die Grenzziehung zwischen Geschichte und Ethnologie betrafen. An der Schnittstelle

dieser Disziplinen setzte nunmehr ein aussergewöhnlich reger Austausch

der Perspektiven und Blickwinkel ein, der auf marxistisch orientierte
Historikerinnen wie Carlo Ginzburg eine grosse Faszination ausübte.

86



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Käse und die Würmer

Progressive Folklore und verschüttete Volkskultur

Grundlegend für die anthropologische Wende in der marxistischen Geschichtskultur

Italiens waren die radikalen Thesen zur «progressiven Folklore» von Ernesto

De Martino, eines aus Neapel stammenden Ethnologen und Religionshistorikers,
der über die Resistenza in Kontakt mit der bäuerlichen Lebenswelt gekommen
war.21 Die Erfahrung, dass eine erhebliche Anzahl von Bauern den antifaschistischen

Untergrundkampf unterstützt und sich den Partisanen angeschlossen hatte,

zwang die linke Intelligenzija zur Revision ihres Bildes von der bäuerlichen Welt

als rückständig und reaktionär. Ähnlich wie Carlo Levi - und direkt beeinflusst

durch ihn - wandte sich auch Ernesto De Martino der italienischen Binnenexotik

zu. Wie es scheinen wollte, schlummerten in der bäuerlichen Volkskultur

progressive und widerständige Energien, für die sich De Martino zunehmend
interessierte.22 1949 legte er mit II mondo magico ein Gründungswerk der historischen

Anthropologie Italiens vor, das zur Inspirationsquelle für eine heterodoxe

marxistische Geschichtskultur wurde, zu der auch die Mikrogeschichte gehörte.23

Deutlich wird diese Verbindung in Carlo Ginzburgs frühen Forschungen zum
Hexenwesen. Er führte sein Interesse für die bäuerliche Kultur direkt zurück auf

De Martino, dessen radikale Kritik am Historismus und Eurozentrismus der

Geschichtsschreibung ihn als Achtzehnjährigen nachhaltig fasziniert hatte.24

Auf den Spuren Levis begab sich De Martino ebenfalls in die Basilikata, wo er

über den Völksdichter Rocco Scottelaro Zugang fand zu einem Universum voll
von scheinbar archaischem Brauchtum, magischem Denken und «Aberglauben»,
aber auch zu einer bäuerlichen Welt, die von Ausbeutung und leidvollem Alltag
geprägt war. In seinen Feldforschungen zog De Martino Parallelen zwischen der

anthropologischen Lage des italienischen Südens und der von Grossbritannien

und Frankreich kolonisierten Länder, und er forderte, dass man die Kategorien,
in denen man bisher über Probleme des Südens nachgedacht habe, radikal
historisieren müsse.25 Dabei übte er scharfe Kritik an der gängigen Unterteilung der

Menschheit in «Kulturvölker» und «Naturvölker», die nur Ersteren Kultur und

Geschichte attestierte, bei Letzteren hingegen lediglich Archaik, Immobilität und

Irrationalität sehen wollte. Seiner Ansicht nach musste das angeblich Primitive,
Barbarische und Wilde, das bislang ins Spezialgebiet der Anthropologie fiel, in
die historische Betrachtung integriert werden. Beeinflusst von Gramsci und dem

Marxismus, aber auch unter dem Eindruck seiner Erfahrungen in Süditalien,
beschrieb De Martino die magisch-religiöse Welt der armen Bauern nicht als

irrational. Vielmehr zeichnete er die «archaischen Kulte» und magischen Rituale als

historisch gewordene und darum verstehbare Elemente einer unterdrückten

Gegenkultur. In Situationen der Ohnmacht, die mit den vorhandenen Mitteln nicht

zu bewältigen waren, bot sie gleichsam kompensatorisch Möglichkeiten zur Her- 87



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Stellung von Handlungsfähigkeit.26 Im Beharrungsvermögen dieser Kulturformen

erkannte er darum nicht nur Rückständigkeit, sondern auch Widerständig-
keit. Wie De Martino in seiner Studie zu lukanischen Totenkulten darüber hinaus

zeigte, konnte von einer echten Dominanz der offiziellen katholischen Religion
in der Bauemkultur des Südens nicht die Rede sein.27 Unter der von oben

oktroyierten hegemonialen Kultur von Kirche und Staat machte er eine viel ältere

Tiefenschicht lebendigen Volksglaubens und mündlicher Tradition ausfindig, die

mehr oder weniger unabhängig von der Hochkultur existieren konnte. Zu gewissen

Zeiten aber lehnten sich die Subalternen gegen die Bedingungen ihrer eigenen

Subalternität auf.

De Martino war sicher, dass seine Gegenwart Zeugin einer solchen Auflehnung

war und das Feuer der Russischen Revolution nun im weltweiten Süden aufloderte.

1949 meldete er sich in der kommunistischen Zeitschrift Società mit einem

Aufruf zur Erneuerung der Geschichtsschreibung zu Wort. Wie er mit Blick auf

die Bauernkämpfe im Mezzogiorno und die kolonialen Befreiungskriege im
globalen Süden zu erkennen glaubte, kämpften die subalternen Massen nunmehr

weltweit um ihren «Eintritt in die Geschichte» und für den Umsturz der

Ordnung, die sie zu Subalternen machte.28 Da die herrschende Klasse ihre kulturelle

Hegemonie auch historiografisch absicherte, musste der Kampf der Subalternen

auch auf diesem Feld geführt werden. Ein Anknüpfungspunkt für dieses

Vorhaben war Antonio Gramsci. In seinen Bemerkungen zur Folklore hatte dieser

dafür plädiert, die Einsichten der Völkskunde gegen den Strich als «indirekte»

Quellen für eine emanzipatorische Geschichtsschreibung zu lesen.29 Aufgabe des

Geschichtsforschers musste es demnach sein, die «progressive Folklore» - die

verdeckten und verdrängten Völkskulturen des Widerstands und der Utopien, die

nicht nur in magischen Kulten, sondern auch in Liedern, Witzen oder Ritualen

abgelagert waren - aufzudecken, zu dokumentieren und als Ferment progressiven

kulturellen Wandels in der Gegenwart zu nutzen.30

Schluss: Rückständigkeit als Ressource für Widerstand

Die Möglichkeit, in der angeblichen Rückständigkeit der subalternen Kultur
Formen faktischen Widerstands zu erkennen, begeisterte auch Carlo Ginzburg, der

in den 1950er-Jahren Gramsci und De Martino las.31 Für ihn als Studienanfänger

habe es damals auf der Hand gelegen, Hexenprozesse als primitive Form von

Klassenkampf zu interpretieren, betonte Ginzburg rückblickend auf den Beginn
seiner Forschungen. Er habe in Inquisitionsprotokollen nach dem Zusammenprall

zweier unvereinbarer Kulturen gesucht und zugleich Parallelen gezogen zu

88 den antikolonialen Befreiungsbewegungen in den angeblich unterentwickelten



Bernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Käse und die Würmer

Zonen und Ländern der damaligen «Dritten Welt».32 Es ist noch immer faszinierend,

Ginzburg dabei zu folgen, wie er Schicht um Schicht den Kosmos seines

Protagonisten freilegt. Minutiös rekonstruiert er aus wenigen historischen Spuren

die subalterne Lebenswelt, welcher der Müller Menocchio angehörte, und

die Geistesströmungen, die ihn beeinflussten. Im Rückgriff auf den russischen

Literaturtheoretiker Michail Bachtin unternimmt er einen sorgfältigen Vergleich
von Menocchios Kosmologie mit den Büchern, die dieser gelesen hatte (darunter

vornehmlich Heiligenlegenden, aber auch Boccaccios Decamerone). Dabei

legt der Historiker Elemente frei, die weder den Büchern selbst noch dem Ideenkreis

der Reformation zu entstammen scheinen. Menocchios eigenwillige
Aneignungen und Uminterpretationen von Teilen der gelehrten schriftlichen Kultur
scheinen auf den ersten Blick in der Tat widersinnig, da sie sich den herrschenden

Begriffssystemen nicht fügen. Genau diese Uminterpretationen aber - und

darin besteht Ginzburgs Kunstgriff - gewähren ihm Einblicke in eine «archaische»,

mündlich überlieferte Tiefenkultur jenseits der klerikal verordneten Sicht
der Welt. Die Studie fördert ein von heidnischen Erlösungshoffnungen,
Fruchtbarkeitsriten und Gleichheitsvorstellungen eingefärbtes, potenziell revolutionäres

Gedankengut zu Tage, das der Klerus schon immer fürchtete, sich stets

aneignen und entkernen wollte, aber niemals gänzlich ausrotten konnte. «So fügt
sich die Gestalt Menocchios ein in eine Entwicklungslinie, die bis zu uns reicht»,

gibt Ginzburg im Vorwort zu Der Käse und die Würmer zu bedenken.33 Und man
wird schliessen dürfen, dass dieses Wir auch Anschluss suchte an die neue radikale

Linke im Bologna der 1970er-Jahren, wo Ginzburg damals lehrte und sich

in den spontanen Milieus der autonomia creativa mit ihren Strassentheatern,

Kulturzentren, freien Radios und Stadtguerilla bewegte: an eine Gegenkultur
also, die das Porträt Che Guevaras - das der Mailänder Verleger Giangiacomo
Feltrinelli nach Europa brachte, das er als Plakat massenhaft ausdrucken und an

demonstrierende Studentlinnen verteilen liess - ebenso erfreut aufnahm wie das

Buch des Historikers Carlo Ginzburg. Wenn Ginzburg schliesst, dass Menocchio

«unser Vorfahre» sei, so rückt er seinen Antihelden in eine Ahnengalerie mit
dekolonialem Vektor ein, in der dieser mit und neben dem kubanischen Revolutionär,

mit dem dieser Beitrag einsetzt, in einer Reihe des Protests und Widerstands

gegen die Politik von Obrigkeiten und Kolonialherren der Vergangenheit wie
auch der Gegenwart zu stehen kommt.

Anmerkungen

1 Sigfrido Cescu, «La figlia del <Che> racconta il Terzo mondo», Messaggero Veneto, 27.5.
2017, https://ricerca.gelocal .it/messaggeroveneto/archivio/messaggeroveneto/2017/05/27/por-
denone-la-figlia-del-che-racconta-il-terzo-mondo-56.html (12.4.2022).



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

2 Peter Burke, «The Cultural History of Intellectual Practices. An Overview», in Javier Fernândes

Sebastian (Hg.), Political Concepts and Time. New Approaches to Conceptual History, Santan-

der 2011,103-130,108 f.; Georg G. Iggers, Q. Edward Wang, Supriya Mukherjee (Hg.),
Geschichtskulturen. Weltgeschichte der Historiografie von 1750 bis heute, Göttingen 2013,17-19.

3 Emmanuel Le Roy Ladurie, Montaillou. Ein Dorf vor dem Inquisitor 1294-1324, Frankfurt am
Main 1986 (Französisch erstmals 1975); Natalie Zemon Davis, Die wahrhaftige Geschichte

von der Wiederkehr des Martin Guerre, Berlin 2004 (Englisch erstmals 1983).
4 Carlo Ginzburg, Der Käse und die Würmer, Frankfurt am Main 1983 (Italienisch erstmals

1976), 26.

5 Ebd., 38.
6 Ebd., 115.

7 Gisela Febel, «Postkoloniale Literaturwissenschaft. Methodenpluralismus zwischen Rewriting,
Writing back und hybridisierenden und kontrapunktischen Lektüren», in Julia Reuter,
Alexandra Karentzos (Hg.), Schlüsselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden 2012, 229-247.

8 Gayatri Chakravorty Spivak, Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und Subalterne Artiku¬

lation, Wien 2008; Ranajit Guha, «The Prose of Counter-Insurgency», in Ranajit Guha, Gayatri
Chakravorty Spivak (Hg.), Selected Subaltern Studies, New Delhi 1988,45-85; Benjamin Za-
chariah, «Postcolonial Theory and History», in Nancy Partner, Sarah Foot (Hg.), Sage Handbook

ofHistorical Theory, Thousand Oaks 2013,378-396, 384 f.
9 Als Urheber des «Geschichte-gegen-den-Strich-Bürstens» darf wohl Walter Benjamin gelten,

vgl. Walter Benjamin «Über den Begriff der Geschichte», in ders., Illuminationen. Ausgewählte
Schriften, Bd. 1, Frankfurt am Main 1974,691-704,697 f.

10 Francesca Orsini, «Where to Find Indian Menocchios?», Journal ofSouth Asian Intellectual
History 1 (2019), 1-12; Carlos Antonio Aguirre Rojas (Hg.), Carlo Ginzburg y el studio de las
culturas subalternas, Sondernummer der Zeitschrift Contrahistorias. La otra mirada de Clio
23 (2014).

11 Angiolina Arru, «Anthropologische Neuorientierung in Italien», Historische Anthropologie 3

(1995), 68-177.
12 Carlo Levi, Christus kam nur bis Eboli, München 2004.
13 Nelson J. Moe, «Questione Méridionale», in Gaetana Marrone, Paolo Puppa, Luca Somigli

(Hg.), Encyclopedia of Italian Literary Studies, New York 2007, 1531-1535; David Forgacs,

Italys Margins. Social Exclusion and Nation Formation since 1861, Cambridge 2014,139—

196; Ian Chambers, «The Southern Question again», in Andrea Mammone et al. (Hg.), The

Routledge Handbook of Contemporary Italy. History, Politics, Society, New York 2015,13-22.
14 Benedetto Croce, «L'umanità e la natura», in ders., Filosofia e storiografia, Neapel 2005,234-

236. Zu Croce vgl. Domenico Conte, Weltgeschichte und Pathologie des Geistes. Benedetto
Croce zwischen Historischem Denken und Krise der Moderne, Leipzig 2007.

15 Paul Ginsborg, A History ofContemporary Italy. Society and Politics 1943-1988, London
1990,39-71.

16 Brigitta Bemet, «The Postwar Marxist Milieu of Microhistory», in dies., Lutz Raphael, Benja¬
min Zachariah (Hg.), What's left ofMarxism. Historiography and the Possibilities ofThinking
with Marxian Themes and Concepts, Berlin, Boston 2020,37-64,47; Linde Luijnenburg, «The
Other in Italian Postcolonial Cinema. Pasolini and Fellini: Two Case Studies», lncontri. Rivista
Europea di Studi Italiani 26/1 (2013), 34-43, hier 36.

17 Für einen Überblick vgl. Alberto Asor Rosa, Scrittori e popolo. Saggio sulla letteraturapopu-
lista in Italia, Rom 1965.

18 Anja Kruke (Hg.), Dekolonisation. Prozesse und Verflechtungen 1945-1990, Bonn 2009;

Geoffrey Barraclough, «The Revolt Against the West», in Duara Prasenjit (Hg.), Decolonization.

Perspectives from Now and Then, London 2003,118-130; Cristina Lombardi-Diop, Cate-
rina Romeo (Hg.), Postcolonial Italy. Challenging National Homogeneity, New York 2012.

19 David Forgacs, Italy's Margins. Social Exclusion and Nation Formation since 1861, Cam¬

bridge 2014, 139-196.



ßernet: Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Käse und die Würmer

20 Luigi Cazzato, «Questione Méridionale and Global South: If the Italian South Meets its Global
Brother», Italian Studies in Southern Africa 21/1-2 (2009), 102-133.

21 Zu Ernesto De Martino vgl. Dorothy Louise Zinn, «An Introduction to Ernesto de Martino's
Relevance for the Study of Folklore», The Journal ofAmerican Folklore 128 (2015), 3-13;
George R. Saunders, ««Critical Ethnocentrism> and the Ethnology of Ernesto De Martino»,
American Anthropologist 95/4 (1993), 875-893; Ulrich van Loyan (Hg.), Der besessene Süden.

Ernesto de Martino und das andere Europa, Wien 2015.
22 Fabrizio M. Ferrari, Ernesto De Martino on Religion. The Crisis and the Presence, New York

2012,7-27.
23 Ernesto De Martino, Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo, Turin 1948.

24 Carlo Ginzburg, «Preface to the Italian Edition», in ders. (Hg.), Clues, Myths, and Historical
Method, Baltimore 2013, XV-XX; Carlo Ginzburg, «Qué he aprendido de los antropölogos»,
Alteridades 38 (2009), 131-139, hier 131-132.

25 Prominent griff De Martino diese Dimension in seinem postum erschienenen Buch auf, vgl.
Ernesto De Martin, La fine del mondo. Contributo all'analisi delle apocalissi culturali, Turin
1977. Vgl. auch Carlo Ginzburg, «On Ernesto De Martino's The End of the World and its

Genesis», Chicago Review 60/61 (2017), 77-91.
26 De Martino (wie Anm. 23), 193.

27 Ernesto De Martino, Morte e pianto rituale nel mondo antico. Dal lamento funebre antico al
pianto di Maria, Turin 1958. Die Studie bildet den ersten Teil von De Martinos Trilogie zur
Religionsgeschichte des Südens. Die weiteren zwei Teile bestehen aus Emesto De Martino, Sud

e magia, Mailand 1959, und ders., La terra del rimorso. Contributo a una storia religiosa del
Sud, Mailand 1961.

28 Ernesto De Martino, «Intomo a una storia del mondo popolare subalterno», Societä 5 (1949),
411-435, enthalten in Pietro demente, Maria Luisa Meoni, Massimo Squillacciotti (Hg.), II di-
battito sul folkore in Italia, Mailand 1976,63-81.

29 Antonio Gramsci, «Observations on Folklore», in David Forgacs (Hg.), The Antonio Gramsci
Reader. Selected Writings 1916-1935, New York 2000, 360-362; ders., «History of the
Subaltem Classes: Methodological Criteria», in ders. (Hg.), Selections from the Prison Notebooks,
New York 1971,52-55. Vgl. auch Marcus Green, «Gramsci Cannot Speak: Presentations and

Interpretations of Gramsci's Concept of the Subaltem», Rethinking Marxism 14/3 (2002), 1-24,3.
30 Ernesto De Martino, «Gramsci e il folklore nella cultura italiana», II Catendario delpopolo 8

(1952), 1109.

31 Carlo Ginzburg, «Preface to the 2013 Edition», in ders., The Night Battles. Witchcraft and Ag¬

rarian Cults in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, übersetzt v. John und Anne C. Tede-

schi, Baltimore 2013, IX-XII, IX.
32 Ginzburg (wie Anm. 31), X.
33 Ginzburg (wie Anm. 4), 21.

Résumé
Le vecteur décolonial dans Le fromage et les vers de Carlo Ginzburg
Cet article fait une relecture scrupuleuse de Le fromage et les vers (1976) de

Carlo Ginzburg. En retraçant les contextes politiques et intellectuels des années

1930 à 1970 en Italie, il montre les débuts postcoloniaux de ce classique des

études médiévales ainsi que son «appeal» actuel.

(Traduction: Mattheu Gillabert, Anja Rathmann-Lutz)


	Der dekoloniale Vektor in Carlo Ginzburgs Der Käse und die Würmer

