
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Âge postcolonial?

Artikel: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

Autor: Trakulhun, Sven

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Postkoloniale Frühe Neuzeit?

Sven Trakulhun

Die Frühe Neuzeit ist für die postkoloniale Forschung noch immer ein eher fremdes

Terrain.1 Zwar stellt die Zeit von etwa 1500 bis 1800 eine historisch zentrale

Transformationsepoche dar, in der die Interaktionen zwischen den Weltregionen
durch Handel, Mission und Kolonialismus spürbar zugenommen haben. Dennoch

hat die Erkundung genuin postkolonialer Perspektiven für die Frühe Neuzeit

nicht die gleiche Relevanz wie für die Epoche der grossen Kolonialimperien
des 19. und 20. Jahrhunderts. Postkoloniale Studien behandeln «Kolonialismus»
in der Regel als ein genuin modernes Phänomen, das eng mit Industrialisierung
und technologischem Fortschritt, mit Nationalismus, Imperialismus und

Globalisierung verbunden ist. Ein zentrales Anliegen der postkolonialen Forschung ist

es zu zeigen, wie und wo die Spuren des Kolonialismus bis in die Gegenwart
hineinreichen. Postkoloniale Ansätze sind insofern radikal präsentistisch und

befassen sich selten mit den historischen Tiefendimensionen (neo)kolonialer
Strukturen.2 Darum lässt Edward W. Said, eine der Gründungsfiguren der später

sogenannten postkolonialen Theorie, die Denkform des «Orientalismus» erst mit
Napoleons Ägyptenfeldzug von 1798 bis 1801 beginnen.3

Die folgenden Überlegungen gehen der Frage nach, welche Anregungen die seit

den 1980er-Jahren entwickelten Ansätze des Postkolonialismus der historischen

Erforschung der Frühen Neuzeit heute geben können und wo ihre Grenzen

liegen. Dabei beziehe ich mich auf einige bekannte Schlüsselwerke der postkolonialen

Forschung sowie vorwiegend auf Regionen, mit deren Geschichte ich als

Asienhistoriker besser vertraut bin. Allerdings sind die methodischen und
theoretischen Probleme, die in diesem Zusammenhang aufgeworfen werden, zumeist

allgemeinerer Natur.

Die Zeit der postkolonialen Theorie

Rufen wir zunächst in Erinnerung, was mit «postkolonialer Theorie» gemeint ist.

In seinem Buch Orientalism beschreibt Said den Kolonialismus als ein Ensemble

von westlichen Vorstellungen vom «Orient», das er am Beispiel der islamischen



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Kulturen des Nahen und Mittleren Ostens näher bestimmt. Orientalism ist dabei

nicht nur ein Sammelbegriff für die akademischen Disziplinen zur Erforschung
«orientalischer» Sprachen und Kulturen, die im Laufe des 19. Jahrhunderts

an europäischen Akademien und Universitäten entstanden (obwohl diese

ausdrücklich mitgemeint sind), sondern bezeichnet einen Diskurs im Sinne Michel
Foucaults, der sich aus der Summe europäischer Äusserungen über den Orient

ergibt - von den Arbeiten der wissenschaftlichen Orientalistik über die populäre
Reiseliteratur bis hin zu Roman, Oper und Theater. Auf diese Weise entstehen

nach Said eine Epistemologie und ein Wissensreservoir vor allem über die

muslimische Welt, die so gestaltet sind, dass sie ausschliesslich den Herrschaftsinteressen

der europäischen Kolonialmächte dienen.4

Ein charakteristisches Merkmal des orientalistischen Diskurses ist seine

binäre Codierung. Der «Orient» erscheint in ihm durchgängig als das «Andere»

Europas, als ein entwicklungsgeschichtlich rückständiges Gegenbild zu den

fortschrittlichen Kulturen des Westens. Der koloniale Diskurs, so Said, bringt
fortwährend kulturelle Differenzen hervor, um den bevorzugten Status des

westlichen Zivilisationsmenschen zu beglaubigen und seine Machtinteressen zu
beschützen. Diese Praxis des «Othering» ist für Said ein durchgängiges Merkmal

europäischer Wissensproduktion über «orientalische» Kulturen, das sich

in allen Bereichen der neueren abendländischen Geistesgeschichte zeigt. Seine

schonungslosen Analysen vor allem der französischen und englischen Literatur
machen plausibel, warum die Werke europäischer Orientgelehrter, Schriftstellerinnen

und Künstler nicht Ausdruck eines rein wissenschaftlichen Erkenntnisinteresses

oder unschuldige Produkte autonomen Kunstschaffens sind, sondern

direkte Widerspiegelungen realen kolonialen Verhaltens und Denkens sowie der

daraus erwachsenen Machtverhältnisse.

Die Grenzen von Saids Methode zeigen sich allerdings dort, wo er zu Pauschalurteilen

neigt oder mit undifferenzierten historischen und kulturräumlichen

Vergleichen arbeitet. Als Literaturwissenschaftler beschreibt Said den Kolonialismus

weniger in seinen konkreten, empirisch fassbaren Manifestationen von

Herrschaft, für die sich die Geschichtswissenschaft vornehmlich interessiert,
sondern vor allem als eine europäische Bewusstseinshaltung, die die historisch

vorfindbaren Strukturen kolonialer Herrschaft sowohl voraussetzt als auch mit

hervorgebracht hat. Dabei neigt er auch dazu, den europäischen Diskurs zu

essenzialisieren. Selbst wenn dies erklärtermassen nicht in seiner Absicht liegt,
erscheinen «Europa» oder «der Westen» bei ihm doch häufig als monolithische

Grössen mit einer einheitlichen Vorstellungsstruktur.5
Seit dem Erscheinen von Orientalism hat sich die postkoloniale Theorie jedoch
auch von den binären Grundannahmen ihrer Anfangszeit gelöst und ihr Interesse

64 stärker auf Grenzräume, Kontaktzonen und transkulturelle Prozesse zwischen



Trakulhun: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

Kolonialherren und Kolonisierten gerichtet - Ansätze, die der Vielschichtigkeit
europäischer Repräsentationen des «Orients» oder allgemein der aussereuropäi-
schen Welt in der Frühen Neuzeit weitaus besser gerecht werden. Ein Beispiel
dafür ist der anglo-indische Literaturwissenschaftler Homi Bhabha, der in
seinem Buch The Location of Culture (1994) auf die Bedeutung interkultureller

Austauschprozesse hingewiesen hat, die sich auch unter kolonialen Bedingungen
in unterschiedlichen Formen «kultureller Hybridität» niedergeschlagen hätten.

Jede Spielart imperialer Machtausbreitung habe unvorhergesehene Nebenfolgen,
meint Bhabha. Sie lasse Lücken und Handlungsspielräume, brauche Kollaborateure

und native informants, sei also in einen übergreifenden Kontext von
exogenem Einfluss und indigenem Widerstand eingelassen.6

Anders als Said hält Bhabha die theoretische Möglichkeit offen, das selbstreferentielle

System europäischer Repräsentationen der Kolonisierten zu unterlaufen,
indem er auf Übergänge, Unscharfen und Wechselwirkungen in Begegnungssituationen

hinweist und dabei seine Aufmerksamkeit auch auf die Widerständigkeit
kolonialer Subjekte richtet, die sich gleichsam hinter dem Rücken der kolonialen
Akteure in den Diskurs einschreiben. Sein Ziel ist es, über die Dichotomien des

kolonialen Diskurses hinauszugehen, um «einen Zwischenraum zu bewohnen»,

von dem aus die Konstruktionsbedingungen kultureller Differenzen genauer
bestimmt werden können.7

Eine Prämisse von Orientalism blieb bisher jedoch von solchen thematischen

und methodischen Weiterungen fast unberührt. Der koloniale Diskurs kann sich

auch bei Bhabha erst mit der westlichen Moderne entfalten, weil er auf ihren

ideologischen, epistemologischen und logistischen Voraussetzungen beruht.

Demzufolge hatten die europäischen Expansionsmächte erst ab dem frühen
19. Jahrhundert einen technologischen Entwicklungsstand erreicht, der es ihnen

ermöglichte, eine gut geölte Plünderungsmaschine in Bewegung zu setzen, um
den Rest der Welt militärisch und intellektuell zu unterwerfen, politisch zu
dominieren und systematisch auszubeuten. Die früheren Epochen der europäischen

Expansionsgeschichte sind in diesem Sinne noch nicht kolonial. Kaum ein

massgebliches Werk des postkolonialen Genres hat sich darum bisher ausschliesslich

oder auch nur in substantiellen Teilen mit historischen Phänomenen der Frühen

Neuzeit auseinandergesetzt. Die postkoloniale Kritik setzt chronologisch

gewöhnlich erst mit der europäischen Aufklärung ein. Erst im 18. Jahrhundert

seien die Voraussetzungen für eine wissenschaftlich-rationale Aneignung von
Wissen über die Welt entstanden, die sowohl die Möglichkeit zum produktiven
Austausch mit anderen Kulturen eröffnete als auch dabei half, die Grundlagen

zur Unterwerfung der aussereuropäischen Welt zu schaffen.8

Das methodische Apriori der postkolonialen Forschung scheint der Analyse
kolonialer Phänomene in der Frühen Neuzeit daher wenig Halt zu geben. Und doch 65



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

gehört die europäische Übersee-Expansion seit dem 16. Jahrhundert zu den

Fundamentalprozessen der Epoche. Die Frage ist daher berechtigt, ob und wie sich

postkoloniale Ansätze produktiv auf die Erforschung frühneuzeitlicher oder

allgemein vormoderner Formen europäischer Kolonialherrschaft beziehen Hessen.

Europäische Repräsentationen «fremder» Kulturen sind immer in zeitspezifische
Strukturen von Wissen, Macht, Denken und Technologie eingebunden, die

zusammen den Rahmen des «Sagbaren» markieren.9 Sie sind nicht beliebig
generalisierbar, sondern verändern sich in Zeit und Raum. Daher bedeutet «Kolonialismus»

in der Frühen Neuzeit etwas anderes als im 19. oder 20. Jahrhundert.

Dies lenkt den Blick auf die konkreten Konstitutionsbedingungen des europäischen

Kolonialismus und damit auch auf die Eigenarten der Frühen Neuzeit als

historische Epoche. Unter postkolonialen Vorzeichen kann die Geschichte der

Moderne nicht mehr länger als Emanation der europäischen Kultur bestimmt

werden, weil zunehmend deutlich wird, dass die moderne Welt in einem

komplexen Zusammenspiel globaler Prozesse entstanden ist, die ungefähr ab dem

Jahr 1500 Europa mit der übrigen Welt immer enger verknüpften. Kolonialismus
setzt solche globalen Prozesse als notwendige Bedingung voraus, darum ist die

postkoloniale Forschung auch eng mit den Perspektiven und Fragestellungen der

Globalgeschichte verbunden.10

Von besonderem Interesse ist es auch, die historischen Rahmenbedingungen
interkultureller Kontakte und zwischenstaatlicher Beziehungen in der Frühen Neuzeit

genauer zu betrachten. In Indien, Ost- und Südostasien wurde das Verhalten der

Europäer vielfach von ihrer gesellschaftlichen und kulturellen Umgebung
geformt. Daher kann es sinnvoller sein, vor allem die Grenzzonen und Graubereiche

zwischen den kulturellen Identitätsbestimmungen zu beleuchten. Ambivalenzen
sind für die Charakteristik der Begegnung Europas mit den Kulturen Asiens in der

Frühen Neuzeit insgesamt bedeutsamer als das Denken in Substanzkategorien,
das für Said und andere den europäischen Asiendiskurs im Zeitalter der grossen
Kolonialimperien des 19. und 20. Jahrhunderts geprägt hat.

Damit ist die Frage aufgeworfen, wie gegen die Tendenz eurozentrischer master
narratives zu den Stimmen der «Anderen» zurückgefunden werden kann. Oft
sind deren Beobachtungen und Sichtweisen nur noch fragmentarisch erhalten

und müssen durch «kontrapunktisches Lesen» wieder ans Licht gebracht werden,

etwa wenn sie lediglich in europäischen Berichten übermittelt worden
sind.11 Dadurch sind europäische und asiatische Perspektiven häufig schon auf
der Ebene der ältesten Zeugnisse miteinander verflochten. Ein wichtiges, häufig

noch uneingelöstes Versprechen der neueren postkolonialen Forschung ist es

daher, europäische und nichteuropäische Perspektiven miteinander zu verschränken

und in ihrer wechselseitigen Bedingtheit zu zeigen.12



Trakulhun: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

Die Frühe Neuzeit als Epoche

Der EpochenbegrifF «Frühe Neuzeit» impliziert eine lineare historische Entwicklung,

die vom Altertum über das Mittelalter bis zum Zeitalter der Moderne reicht.

Die drei Jahrhunderte von 1500 bis 1800 bilden dabei eine Art Zwischenraum,
der das Mittelalter mit der Neuzeit verbindet. Die Frühe Neuzeit wäre demzufolge

die Epoche der ersten Schritte im unaufhaltsamen Voranschreiten der

Moderne, die aber erst im 19. und 20. Jahrhundert ihre eigentliche Gestalt erhält.

Ihre zentrale Charakteristik ist daher die eigentümliche Spannung zwischen den

Beharrungskräften der Tradition und einer zuvor unbekannten Veränderungsdynamik,

die in ihren wesentlichen Zügen bereits auf die Neuzeit vorausweist,
ohne dass dieser Zusammenhang für die Zeitgenossen schon sichtbar oder auf
den Begriff gebracht worden wäre.13

Es gibt viele Gründe, die Kategorien dieser temporalen Ordnung kritisch zu

hinterfragen. Die Frühe Neuzeit ist eine Gelehrtenerfindung der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts, die aus der europäischen Geschichte abgeleitet und ursprünglich

auch allein für diese erdacht worden ist. Sie nimmt daher keine Rücksicht

darauf, dass die Zäsuren und Epochenschwellen in der Geschichte Europas

möglicherweise anders verlaufen als in anderen Teilen der Welt. Zudem wird
der Geschichtsprozess selbst mit einem sinnstiftenden Index versehen, der das

Ganze der Geschichte in eine Schrittfolge menschlicher Fortentwicklung
auflöst, die vom Rohzustand primitiver Wildheit bis hin zum verfeinerten Kulturstand

des westlich-europäischen Gegenwartsmenschen reicht.14 Die Problematik
dieser säkularen Geschichtsteleologie, die erstmals in den Universalhistorien der

europäischen Aufklärungsphilosophen im 18. Jahrhundert systematisch formuliert

wurde, ist der postkolonialen Forschung nicht verborgen geblieben.15 Sie

ist ihrem Wesen nach eurozentrisch, denn streng genommen bleibt den früheren

Kolonialländern dabei nichts anderes übrig, als die Entwicklungsgeschichte
Europas mit zeitlicher Verzögerung nachzuvollziehen. Die Geschichte Europas
wird zum Massstab aller menschlichen Geschichte. Fernhandel, Kolonialismus
und Imperialismus wären demnach nur Konsequenzen - und nicht Ursachen -
eines voraussetzungslosen, selbsttätigen Aufstiegs des Westens.16

Das Konzept der Frühen Neuzeit ist fest in dieses Geschichtsmodell
eingebunden. Das heisst, von einer Frühen Neuzeit zu sprechen, wäre sinnlos, wenn
nicht eine qualitativ «neue» Zeit an ihrem Ende stünde. Sie ist ihrer Definition
nach eine Epoche von Umbrüchen, die sich auf allen Ebenen des geistigen,
politischen und gesellschaftlichen Lebens in Europa nachzeichnen lassen: als

Transformation der lateinischen Christenheit durch Reformation und Konfes-

sionalisierung; als Epoche der Religions- und Staatsbildungskriege, der
beginnenden Industrialisierung, der Geburt der Idee der Nation und anderes mehr. 67



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Für die Erforschung der Geschichte des Kolonialismus ist die Zunahme
weltweiter Kontakte das wesentliche Merkmal der Frühmoderne. Die makrohistorischen

Entwürfe der Nachkriegszeit wie etwa die Weltsystemtheorie Immanuel

Wallersteins oder William H. McNeills Buch über den Aufstieg des Westens

postulieren auf unterschiedliche Weise ein weitgehend diffusionistisches Modell

westlicher Macht- und Kulturausbreitung, die um das Jahr 1500 beginnt.17

Auch viele postkoloniale Ansätze, so etwa die marxistisch inspirierte Subaltern

Studies Group um den Historiker Ranajit Guha, bleibt dieser Sicht auf die

Geschichte insgeheim verhaftet. Dipesh Chakrabarty weist daher auf die hege-
moniale Logik der europäischen Geschichtsphilosophie hin, die er «Historismus»

(historicism) nennt und die so durchschlagend sei, dass selbst dezidiert

europakritische Vertreter/-innen der postkolonialen Theorie sich diese historische

Denkweise zu eigen gemacht hätten.18 Gerade der Gesellschaftstheorie von
Karl Marx, so kritisiert in ähnlichem Sinne Gayatri Chakravorty Spivak, liege
ungeachtet ihrer emanzipatorischen Gehalte im Kern ein eurozentrisches

Entwicklungskonzept zugrunde. Denn Marx habe für den «Orient» nur den
ökonomischen Sonderstatus der «asiatischen Produktionsweise» vorgesehen, eine

besonders starre Form absolutistischer Herrschaft (die «orientalische Despotie»,
wie August Wittfogel später präzisierte),19 die sich von den politischen und

wirtschaftlichen Gesetzmässigkeiten des europäischen Entwicklungspfades
grundlegend unterscheide.20

Nun ist es jedoch ausserhalb Europas gar nicht ungewöhnlich, nach den

Ursprüngen modernisierender Entwicklungen zu fragen und dabei auch nach

entsprechenden Äquivalenten zur europäischen Frühen Neuzeit zu suchen. Sie

sind oft in Auseinandersetzung mit der europäischen Geschichte entstanden und

greifen daher auch einige der Kategorien der westlichen Historiografie auf.

Allerdings verschiebt sich dabei gerade in der asiatischen Geschichtsschreibung
die Chronologie des historischen Geschehens, und es werden andere
Epochenschwellen gesetzt. Zum Beispiel haben ostasiatische, vornehmlich japanische
Historiker schon einige Jahrzehnte vor jenen im Westen damit begonnen,
eigenständige Periodisierungsvorschläge zu entwickeln, die eine «Frühe Neuzeit» auf

der Grundlage autochthoner historischer Prozesse modellierten. Für den

japanischen Historiker Naitö Konan etwa, ein Experte der chinesischen Geschichte

und Mitbegründer der sogenannten Kyoto School, beginnt eine sehr lange
ostasiatische Frühe Neuzeit in China um das Jahr 1000 und reicht bis ca. 1850.21

Sie wird bei ihm auch nicht als eine Langzeitphase besonderer politischer oder

wirtschaftlicher Instabilität beschrieben, wie Historiker die wesentlich kürzere

Frühe Neuzeit in Europa häufig charakterisieren.22 Erst nach jahrhundertelangem
Wachstum zerfielen die grossen asiatischen Imperien und ermöglichten damit im

68 19. Jahrhundert den Aufstieg der europäischen Kolonialreiche. Nur Japan und



Trakulhun: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

Siam blieben auch im Zeitalter des westlichen Imperialismus unabhängig, sahen

sich in ihren politischen Spielräumen aber fortan eng begrenzt.
Für den Zeitraum von 1500 bis etwa 1750 sieht wiederum Miyazaki Ichisada,
ein Schüler Naitôs, eindrückliche Parallelen zwischen europäischen und ostasiatischen

Entwicklungspfaden, die zum Teil auch auf die Zunahme interkultureller
Kontakte in dieser Zeit zurückzuführen seien. Die ostasiatische Frühe Neuzeit
sei geprägt gewesen von wissenschaftlichen Innovationen, der Einführung eines

einheitlichen Rechtswesens, der Fortentwicklung von Industrie und Landwirtschaft,

von Urbanisierung und anderen Phänomenen modernisierender Entwicklung,

die auch aus der europäischen Geschichte bekannt sind, aber vielfach in
Asien zuerst aufgetreten seien. Erst in der «neuesten Zeit» habe der Triumphzug
Europas begonnen. Die Einbettung der europäischen Kolonialherrschaft in
historische Prozesse von langer Dauer relativiert ihre Bedeutung.23

Die so unterschiedlichen Rhythmen geschichtlicher Bewegung in Asien und

Europa erschweren die Suche nach einer einheitlichen Chronologie. Europäische
und asiatische Zeitordnungen haben aber auch eines gemeinsam: Unbestritten
schufen die zunehmenden Kontakte zwischen entfernten Kulturen und Zivilisationen

in der Frühen Neuzeit einen gemeinsamen Handlungsraum, in dem eine

Vielzahl transkontinentaler Austauschprozesse stattgefunden haben. Sie reichen

von der Vernetzung entfernter Weltteile durch Handelsrouten und militärische

Stützpunkte über die Zirkulation von Edelmetallen, Nutzpflanzen und diplomatischen

Gesandtschaften zwischen den Kontinenten bis hin zu technologischen
und religiös-intellektuellen Austauschprozessen, die zunächst in je unterschiedliche

Richtungen geführt haben. Der Historiker Sanjay Subrahmanyam hat dafür
den Begriff der «connected histories» geprägt, der beschreiben soll, wie sich die

moderne Welt aus unterschiedlichen Kräften und Strukturen konstituiert hat, die

auf Wirkungszusammenhänge verweisen, die von Beginn an über die Grenzen

Europas hinausreichen. Besonders der Indische Ozean wird bei Subrahmanyam
unter diesem Blickwinkel zu einem Laboratorium der Moderne.24

Damit nähert er sich dem Konzept der early modernities an, das die Soziologen
Shmuel Eisenstadt und Wolfgang Schluchter vorgeschlagen haben, um die
Besonderheiten der Epoche im globalen Kontext zu erfassen.25 Natürlich impliziert
eine solche Perspektive auch, den Begriff der Moderne im Prinzip anzuerkennen,

weil er zumindest mitbestimmt, wonach historisch Forschende in der Frühen

Neuzeit suchen. Es ist kaum möglich, in der Frühen Neuzeit nicht auch eine

Vörläuferepoche der Moderne zu sehen. Wer «die Moderne» als analytischen

Begriff grundsätzlich ablehnt, kann dies kritisieren und wäre dann auch mit der

Diskussion über die Legitimität der Frühen Neuzeit schnell fertig.26 Das Konzept
der early modernities verleiht dem Modernebegriff jedoch eine offenere Bedeutung,

weil durch ihn die Wurzeln all jener Basisprozesse pluralisiert werden, die 69



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

in «klassischen» Modernisierungstheorien noch als genuin europäisch beschrieben

werden. Er gibt Raum für alternative Erfahrungen historischen Wandels, für
andere historische Entwürfe, Zäsuren und Chronologien und wirkt dadurch

weniger eurozentrisch.

Für eine postkoloniale Perspektive auf die Frühe Neuzeit wäre damit schon viel

gewonnen, denn so können vorkoloniale politische Ordnungen wieder ans Licht
treten, die in der westlichen Geschichtsschreibung lange pauschal als despotisch
oder primitiv abgewertet worden sind, weil sie die Art und Weise (mitbestimmten,

wie Menschen von beiden Enden des eurasischen Kontinents in der Frühen

Neuzeit politisch interagierten. Zugleich kann koloniale Herrschaft besser in ihre
historischen Kontexte eingebettet werden, auch wenn dadurch die Vorstellung
von einem einlinigen Entwicklungspfad, der geradezu zwangsläufig von einer
vormodernen und daher vorkolonialen in eine moderne und damit koloniale
Welt geführt habe, tendenziell untergraben wird. Zwar gehört der europäische

Imperialismus im 19. und 20. Jahrhundert zu den prägendsten Phänomenen der

jüngeren Geschichte, er steht aber erst am Ende eines über vierhundertjährigen,
komplexen und oft widersprüchlichen Expansionsprozesses.

Kolonialismus und konkurrierende Weltordnungen
in der Frühen Neuzeit

Wer nach den historischen Wurzeln europäischer Weltherrschaftssysteme sucht,
wird gerade in der Frühen Neuzeit viele davon finden. Sie ist eine Epoche der

Ursprünge, Anfänge und Erstversuche. So fällt die «Erfindung des Kolonialismus»

in das 16. Jahrhundert, wie der Romanist Ronald Daus einmal festgestellt
hat.27 Der transatlantische Sklavenhandel und das Prinzip der auf Sklavenarbeit

beruhenden Plantagenwirtschaft sind frühneuzeitliche Phänomene, die im Zuge
der portugiesischen Seereisen des 15. und 16. Jahrhunderts erstmals in Erscheinung

traten.28 Im Jahr 1571 wurde der spanische Hafen Manila auf den Philippinen

gegründet und verband fortan den transatlantischen mit dem transpazifischen
Handel. Wer nach den Anfängen des Weltmarkts sucht, müsste vielleicht dieses

Datum als Epochenschwelle nennen. Die christliche Mission breitete sich ab

dem 16. Jahrhundert über den Globus aus.29 Ebenso haben die inzwischen klassischen

Arbeiten von Peter Hulme oder Tzvetan Todorov zur europäischen Eroberung

Amerikas gezeigt, wie der europäische Wille und die Fähigkeit zur Beherrschung

und Ausbeutung der Neuen Welt bereits in den frühesten interkulturellen

Begegnungen zum Ausdruck gekommen sind.30

Allerdings erschweren weltweit vielfältige Entwicklungen einen konzeptionell
70 einheitlichen Zugriff auf die Epoche. Die meisten Länder Amerikas Hessen ihre



Trakulhun: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

Kolonialzeit bereits im Laufe des 18. und 19. Jahrhunderts hinter sich. Die
europäischen Mächte wurden durch die grossen Atlantischen Revolutionen zwischen

circa 1760 und 1830 aus weiten Teilen des Doppelkontinents vertrieben. Die
amerikanischen Kolonien wurden so zu postkolonialen Nationalstaaten, noch

bevor der moderne Imperialismus im Rest der Welt richtig begonnen hatte.31

Gerade in den USA, seit den 1980er-Jahren neben Grossbritannien und Indien ein

Gravitationszentrum postkolonialer Theoriebildung, war die eigene koloniale

Vergangenheit lange Zeit ein blinder Fleck. Noch vor einigen Jahren galt colonial
America als Neuland für die vorwiegend literaturwissenschaftlich orientierten
US-amerikanischen Postcolonial Studies, weil hier die Auffassung vorherrschte,
die USA hätten lange vor anderen europäischen Kolonien ihre Unabhängigkeit
erlangt und daher einen anderen Entwicklungspfad eingeschlagen als die übrigen
Länder der kolonialen Sphäre.32

In weiten Teilen Asiens wiederum gab es vor 1830 noch keine geschlossenen

europäischen Kolonialreiche. Anders als in Amerika fehlt im Verhältnis zwischen

Europa und Asien daher häufig die Eindeutigkeit des kolonialen Machtgefälles.

Das osmanische Reich in Europas unmittelbarer Nachbarschaft galt lange
Zeit als unbezwingbar, ja als existentielle Bedrohung der politischen Integrität
der angrenzenden europäischen Staaten. Es konnte nicht unterworfen, sondern

allenfalls zurückgedrängt werden. Das safawidische Persien, Japan und das

chinesische Kaiserreich traten bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts als eigensinnige,
oftmals übermächtige politische Akteure auf.33 Auch der Niedergang des Mogulreichs

nach dem Tode Aurangzebs im Jahr 1707 führte nicht unmittelbar zu
britischer Territorialherrschaft in Indien, sondern zunächst in eine längere Phase

politischer Dezentralisierung. Erst ab den 1760er-Jahren kontrollierte die East India

Company indische Flächenstaaten.34

Die Länder Südostasiens hingegen wurden durch die Eroberung von Malakka
durch die Portugiesen (1511) und das koloniale Übergreifen der Niederländer
auf Java und die Gewürzinseln im 17. Jahrhundert bereits früh von europäischer
Macht bedroht. Zwischen circa 1450 und 1680, so meint etwa der Historiker

Anthony Reid, verdichteten sich die Handelsbeziehungen zwischen den Ländern
Ost- und Südostasiens auf zuvor ungekannte Weise. Sie seien vor allem durch die

mingzeitlichen Seereisen des chinesischen Flottenadmirals Zheng He zwischen
1405 und 1433 angestossen worden und hätten der Region eine wirtschaftliche
Blütezeit beschert, die durch den Aufstieg der Niederländer zur Kolonialherrschaft

um 1680 jäh beendet wurde. Das Verdämmern dieses «Zeitalters des

Handels» (age of commerce) ist für Reid daher eine direkte Folge des europäischen
Kolonialismus.35

In dieser Hinsicht gab es jedoch in Südostasien insgesamt sehr ungleichzeitige
Entwicklungen. Seit dem 16. Jahrhundert hatten sich die Handelsbeziehungen 71



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

zwischen Asien und Europa zwar stetig verdichtet, doch war der Einfluss der
europäischen Kolonialmächte im maritimen Südostasien deutlich stärker zu spüren

als auf dem südostasiatischen Festland. Schon geringe Verschiebungen des

räumlichen Ausschnitts verändern demnach das Bild. Victor Lieberman, ein
Spezialist der Geschichte Myanmars, meint zum Beispiel, die Festlandstaaten seien

weit weniger als ihre maritimen Nachbarn auf den Seehandel angewiesen und

auch politisch durch Europa kaum ernsthaft unter Druck geraten. Während Batavia

ab 1619 zur Metropole des niederländischen Kolonialreichs auf Java

heranwuchs und die Niederländer immer grössere Teile der Inselwelt in ihren Aktionsradius

einbezogen, wurden zum Beispiel in Siam die Kontakte zu Europa nach

1688 streng begrenzt. Auch in Myanmar, Vietnam und vor allem in Japan und

China waren die politischen und wirtschaftlichen Spielräume der Europäer noch

im 18. Jahrhundert relativ eng.36 In der Zeit vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, so

lassen sich die Ergebnisse der Forschung zusammenfassen, traten die Europäer
in Asien nicht vorwiegend als Eroberer auf, sondern waren die meiste Zeit auf

Aushandlung und freiwilligen Austausch angewiesen.37

Dennoch trug die europäische Expansion bereits im 16. Jahrhundert unverkennbar

gewaltsame Züge. Die rücksichtslose Aggressivität der Europäer in Übersee

und die drückende Überlegenheit ihrer bewaffneten Schiffe in Seefahrt und

Seekrieg waren notwendige Voraussetzungen für den Erfolg der Expansion.38 Die
militärischen Exzesse portugiesischer Konquistadoren und niederländischer

Kompanietruppen in Ceuta, Malakka, auf den indonesischen Gewürzinseln und an

zahllosen anderen Orten in Asien wurden dort bald derart legendär, dass die Fremden

aus dem Westen als Gegner weithin gefürchtet, zugleich aber auch als Söldner

für die Armeen asiatischer Könige und Fürsten überaus gefragt waren.39

Und doch zeigt das gewalttätige Verhalten der Europäer nur eine Seite ihres

Wirkens in Asien. Als die ersten Europäer die Küsten und Meere der östlichen

Hemisphäre bereisten, fanden sie ein komplexes Gewebe aus lokalen Agrarge-
sellschaften, Urbanen Zentren und weitgespannten innerasiatischen Handelsnetzen

vor, die von Japan bis nach Arabien reichten. Die asiatische Staatenwelt war
in der Vörmoderne polyzentrischer als im späteren Zeitalter der Nationalstaaten.40

Die Europäer trafen sowohl auf kleinräumige Inselfürstentümer als auch

auf Kaiser und Könige, die ausgedehnte Flächenstaaten regierten und elaborierte

Formen zwischenstaatlicher Diplomatie pflegten. In Asien manifestierten sich

die vorherrschenden Machtbeziehungen nicht als geschlossenes System einer
einzelnen, verbindlich fixierten panasiatischen Weltordnung, sondern als

hochflexibles Ensemble von lokal je unterschiedlichen Konzepten politischer
Hegemonie und oft ungeschriebenen Regeln diplomatischen Verkehrs. Das zu Beginn
der Ming-Dynastie im 15. Jahrhundert restaurierte chinesische Tributsystem war

72 dabei nur eines unter mehreren Mustern, wenn auch ein sehr wichtiges.41



Trakulhun: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

Die iberischen Mächte und nach ihnen die Handelskompanien der Niederlande,

Englands und Frankreichs schufen zwischen dem 16. und 18. Jahrhundert
logistische Infrastrukturen, die es ihnen erlaubten, die Küsten und Städte ganz Asiens

von ihren Stützpunkten aus zu bereisen. Koloniale Hafenstädte wie Goa, Madras,

Manila, Pondicherry, Malakka oder Batavia wurden so zu den wichtigsten
Drehkreuzen europäischer Asienpolitik.42 Dennoch war die Macht der Europäer vielerorts

noch sehr begrenzt. In den meisten Ländern waren niederländische Kaufleute
oder französische Missionare streng bewachte Gäste, die lernen mussten, sich den

Regeln ihrer Gastgeber zu unterwerfen. In kosmopolitischen Handelsstädten wie

Ayutthaya in Siam waren die Europäer gehalten, sich an lokale Gepflogenheiten
anzupassen.43 In Japan durften sich die Niederländer nur auf der künstlichen Insel

Dejima in der Bucht von Nagasaki aufhalten, wo sie unter den misstrauischen

Augen der japanischen Obrigkeit ihren Geschäften nachgingen.44 Da vielerorts
Wirtschafts- und Aussenpolitik eng miteinander verflochten waren und es staatliche

Monopole auf viele Handelsgüter gab, lag es im Interesse der Europäer,
regionale politische Rivalitäten, die Funktionsweisen lokaler Märkte und die Eigenarten

asiatischer Hofkulturen möglichst genau zu verstehen.45

Die diplomatische Reise war in diesem Zusammenhang eine privilegierte Form
der Informationsbeschaffung. Viele der wichtigsten zeitgenössischen europäischen

Werke über Ost- und Südostasien sind im Umfeld von Gesandtschaftsreisen

entstanden oder wurden von diplomatischen Würdenträgern verfasst: so etwa
die Suma Oriental von Tomé Pires (um 1515), der Chinabericht von Johan Nieu-
hof (1665) oder die Beschreibung des Königreichs von Siam von Simon de La
Loubère (1691).46 Forschungen zur Geschichte europäisch-asiatischer Beziehungen

haben an vielen Beispielen nachvollzogen, wie die Vertreter des portugiesischen

Estado da India und der europäischen Ostindienkompanien dieses Wissen

für ihre Zwecke nutzten, wie sie über Jahrhunderte die Sprache asiatischer

Diplomatie erlernten und sich im Lemprozess immer wieder «fremde» Elemente

aneigneten.47

Zwischenstaatliche Beziehungen in Asien waren in ein segmentiertes System

von Tributverhältnissen eingebettet, in das auch die europäischen Fremden

einbezogen wurden, damit sie überhaupt als politische Akteure auftreten konnten.
Dieses System war in seinen unterschiedlichen Spielarten inklusiv und auf die

Integration fremder Händlergruppen ausgerichtet, die an den Höfen vieler
Könige wichtige wirtschaftliche Funktionen ausübten. Zugleich begründeten die

universalistischen Herrschaftsansprüche asiatischer Monarchen vor allem in
Ostasien und den buddhistischen Ländern Südostasiens streng gegliederte
politische Hierarchien, die ihnen weitreichende Hoheitsrechte sicherten. Dabei
bestand freilich immer ein grosser Unterschied zwischen Theorie und Praxis. Die

Staatenordnung in Asien war notorisch instabil. Hinter der offiziellen Fassade 73



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

absolutistischer Herrschaft lag die Realität notorisch abtrünniger Vasallenstaaten

und rasch wechselnder politischer Allianzen sowie das ausgedehnte
Schattenreich der Piraten, Schmuggler und Privatkaufleute. Der Aufstieg der europäischen

Kolonialstaaten zur politischen Dominanz in Asien war sowohl Ursache

als auch Folge dieser Instabilität.48

In den einschlägigen Handbüchern zur Geschichte der internationalen Beziehungen

ist über solche hybriden Formen von Diplomatie und politischer (Fremd)
Herrschaft nicht viel zu finden. Die globale Dominanz westlich geprägter Normen

und Mechanismen zwischenstaatlichen Verkehrs, die zusammengefasst
als «Westfälisches System» bezeichnet werden, hat lange den Blick auf ältere,

nichteuropäische Traditionen internationaler Politik versperrt; sei es, weil diese

als historisch überwunden galten, sei es, weil ihr Einfluss auf europäische

Entwicklungen für gering erachtet wurde. Die Geschichte der internationalen

Beziehungen erscheint so vielfach als Geschichte europäischer Weltpolitik, deren

rahmengebende Struktur sich im 16. und 17. Jahrhundert im Westen

herausgebildet und seit dem 19. Jahrhundert global durchgesetzt habe.49 Diese Sicht ist

seit einigen Jahren in die Kritik geraten, weil sie die historischen Erfahrungen
des grösseren Teils der Menschheit ausklammert und auf einem sehr kurzen
Gedächtnis beruht.50

Koloniales Wissen und kultureller Austausch

Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts waren die Spielarten europäischer
Kolonialherrschaft in Asien eng mit einheimischen Herrschaftsvorstellungen verbunden,

was sich nicht zuletzt auch in den äusseren Formen der Herrschaftsrepräsentation

niedergeschlagen hat. Der Aufstieg der Briten zur Kolonialmacht in
Indien ist in dieser Hinsicht ein exemplarischer Fall. Die East India Company

bewegte sich bei ihren Eroberungen in Südasien formal betrachtet lange Zeit
innerhalb traditioneller indischer Politikformen. Höhere Beamte trugen indische

Ehrentitel, die sie für die Bevölkerung als Teil der Verwaltungselite des Mogulreichs

auswiesen. Der britische Gouverneur Lord Robert Clive hiess in Bengalen

SaifDjang (Das Schwert des Krieges), sein Amtsnachfolger Henry Vansittart

war unter seinem Titel Munir ul Muk (Erleuchter des Reiches) bekannt, Warren

Hastings unter dem Namen Jaladat Jang (Der Mutige im Krieg).51 Britische
Kolonialbeamte wie Sir William Jones, Alexander Dow oder Warren Hastings
studierten die alten indischen RechtsSysteme, um die bengalische Bevölkerung
nach ihren eigenen Grundsätzen regieren zu können. Bis zur Gründung des British

Raj (1858) agierten britische Kolonialherren im Gewände einheimischer

74 Autorität.52 Auch die Niederländer in Asien waren alles andere als ideologisch



Trakulhun: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

gefestigte Vertreter einer für überlegen gehaltenen protestantisch-europäischen
Kultur. Als profitorientierte Kaufleute fanden sie im Allgemeinen nichts dabei,

die komplizierten Verhaltensregeln an asiatischen Höfen zu befolgen und waren
auch bereit, bei Empfangszeremonien exaltierte rituelle Unterwerfungsgesten zu
vollziehen, wenn sie sich dadurch Zugang zu einheimischen Märkten und

Ressourcen versprachen.53 Im sozialen Umgang des täglichen Lebens pflegten
Portugiesen und Niederländer eine pragmatische Strategie partieller oder weitgehender

Anpassung, die selbst in ihren Herrschaftssitzen, etwa dem niederländischen

Batavia (heute Jakarta), bis zur Ausbildung einer ausgesprochenen «Mestizenkultur»

führen konnte.54

Auf diese Weise entstanden kulturelle Schwebelagen, die im Kontext postkolonialer

Forschung oft mit dem Begriff der kulturellen «Hybridität» gefasst werden,

den Homi Bhabha für seine Analysen des britischen Kolonialismus im
Indien des 19. und 20. Jahrhunderts geprägt hat. Es gibt jedoch in der
Geschichtswissenschaft auch andere Ansätze, die den Prozesscharakter geschichtlicher

Bewegung und dabei besonders den Aspekt des kulturellen Austauschs

betonen. Sie sind methodisch je unterschiedlich akzentuiert, haben aber auch vieles

gemeinsam, denn sie alle machen deutlich, dass die von Europa angestossenen

Transformationsprozesse in der aussereuropäischen Welt stärker von Gegenseitigkeit

geprägt gewesen sein könnten, als dies bisher in der europazentrierten

Historiografie zum Ausdruck gekommen ist.55

Die ambivalenten, oft fluiden Machtverhältnisse im frühneuzeitlichen Asien
bestimmten auch den Blick der europäischen Beobachter. Sowohl die Portugiesen
als auch die westeuropäischen Handelskompanien legten über die Jahrhunderte

grosse Archive an, in denen sie ihr Wissen über andere Länder für alle möglichen
Verwendungszwecke aufbewahrten, nicht zuletzt auch als Wissensreservoir zur
Beherrschung dieser Länder. Europäische Gelehrte begannen damit, die Entstehung

des Welthandels und die Erkundung und Kolonisierung immer grösserer
Teile der Erde in ihren Werken historisch zu reflektieren.56 Die ersten grossen
Imperialgeschichten, Weltbeschreibungen und Reisesammlungen erschienen im
16. Jahrhundert, so etwa die portugiesischen Decadas da Asia von Joäo de Bar-

ros (Lissabon 1552-1563), das Weltbuch von Sebastian Franck (Tübingen 1534),
die Cosmographia von Sebastian Münster (Basel 1544), die Voyages and Travels

von Richard Hakluyt (1589/1598-1600) oder die Ost- und Westindischen Reisen

des Frankfurter Verlagshauses de Bry (1590-1634). Im 17. und 18. Jahrhundert
wuchs die europäische Asienliteratur noch einmal rasant an, so dass bald kaum
ein Land der Welt dem neugierigen und forschenden, oft auch machtbewussten

und kulturstolzen Blick der Europäer entzogen blieb.57

Es findet sich in der Frühen Neuzeit jedoch noch kein ausformuliertes

Wissenssystem über den Orient, das sich aus ihren Berichten herauslesen liesse. 75



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Daher lassen sich die unterschiedlichen Formen interkultureller Kontakte und

Wahrnehmungen in der Vormoderne allein mit den Analysemitteln eines

postkolonialen Paradigmas Said'scher Prägung kaum angemessen erfassen. Saids

Kritiker verweisen in diesem Zusammenhang häufig auf europäische
Repräsentationsmuster des «Fremden», die in Mittelalter und Früher Neuzeit entstanden

sind und den Orient auf eine Weise darstellen, die sehr wenig mit dem eurozen-
trischen Konstrukt des Orientalismus zu tun hat, das Said in seinem Buch
beschreibt.58 Die schriftlichen Zeugnisse der europäischen Forschungsreisenden,
Missionare, Diplomaten und Kaufleute sind zwar auch in der Frühen Neuzeit

keineswegs frei von europäischer Borniertheit und religiöser Engstirnigkeit,
doch die Ansätze zur Verortung Asiens in Weltgeschehen und Weltgeschichte
variieren beträchtlich, fächern sich zu einer Spannbreite möglicher Meinungen
und Deutungen auf, wie sie in Europa vielleicht erst nach der Dekolonisation
wieder möglich wurde.59

Zu den Beobachtungsquellen europäischer Reisender traten immer häufiger
auch historische Chroniken und andere schriftliche Zeugnisse nichteuropäischer
Kulturen. Chinesische Annalen, buddhistische Chroniken und Bruchstücke der

altindischen Literatur erreichten durch die Vermittlungsleistungen jesuitischer
Geistlicher wie Martino Martini und Adam Schall von Bell, durch Kaufleute wie
Jeremias van Vliet oder durch frühe Orientalisten wie Sir William Jones und

Abraham Hyacinthe Anquetil-Duperron erstmals ein europäisches Publikum.60 Die
Gelehrten verliessen sich bei ihren Darstellungen asiatischer Kulturen nicht
ausschliesslich und vermutlich nicht einmal in erster Linie auf eigene Beobachtungen,

sondern waren zum Beispiel in Indien auf die Informationen einer ganzen
Schar von Munshis (Schreiber) und Pandita (brahmanischen Schriftgelehrten)
angewiesen, die sie in ihren Bemühungen tatkräftig unterstützten. Über viele
Jahrzehnte häuften sie eine Vielzahl an indischen Auftragshistorien oder
anderweitig aufgespürten einheimischen Geschichtswerken in ihren Archiven an, aus

denen sie ihr eigenes Bild von Indien zusammensetzten, das aber strenggenommen

doch eigentlich eine Koproduktion ost-westlicher Gelehrsamkeit war.61 Wo
sich postkoloniale Studien mit Phänomenen der Frühen Neuzeit beschäftigen,
werden sie daher stärker berücksichtigen müssen, dass bei allen Formen kolonialer

Herrschaft den kulturellen Vermittlem eine besondere Bedeutung zukommt.
Sie kamen aus allen gesellschaftlichen Schichten und spielten als Übersetzer,

Dolmetscher oder Unterhändler in politischen Verhandlungen eine Schlüsselrolle.

Kulturelle Vermittler rekrutierten sich aus dem Personal der europäischen

Kolonialverwaltungen und Ostindienkompanien, stammten aus den Missionsstationen

der christlichen Orden oder standen im Dienst der asiatischen Höfe. Hinzu kam
eine wachsende Schicht von eurasischen Vermittlern, die als Bindeglieder zwi-

76 sehen verschiedenen asiatischen und europäischen Gmppen fungierten. Mit ihren



Trakulhun: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

Perspektiven verbinden sich derzeit noch die grössten Fragen, weil die Zeugnisse
der «Anderen» bisher nur selten zum Gegenstand des geschichtswissenschaftlichen

Interesses geworden sind.62 Hier liegen für postkoloniale und in einem
weiteren Sinne auch globalgeschichtliche Ansätze zur Erforschung der Vörmoderne

vermutlich die grössten Potenziale, aber auch die grössten Schwierigkeiten, weil
dafür die methodischen und materiellen Grundlagen vielfach erst noch geschaffen
werden müssen. Das Bild von der Geschichte des Kolonialismus, das sich daraus

ergäbe, würde jedoch vielfältiger, unübersichtlicher und bunter.

Anmerkungen

1 Ich danke den Herausgeber/-innen und Gutachter/-innen für Anregungen und Kritik. Ein besonderer

Dank geht auch an Prof. Dr. Luciana Villas-Böas, die eine frühere Fassung des Aufsatzes

gelesen und kommentiert hat. Für alle Fehler und Irrtümer bin jedoch selbstverständlich allein
ich verantwortlich.

2 Siehe etwa Maria do Mar Castro Varela, Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie, 2. Auflage,
Bielefeld 2015,78-79.

3 Edward W. Said, Orientalismus, aus dem Englischen von Hans Günther Holl, Frankfurt am
Main 2009 (zuerst 1978), 99-106.

4 Für eine ausführliche Analyse von Orientalism siehe Castro Varela/Dhawan (wie Anm. 1), 91-
119.

5 Vgl. Daniel Martin Varisco, Reading Orientalism. The Said and the Unsaid, Seattle 2009,251-
266. Said selbst hat sich später von dieser Lesart von Orientalism distanziert, etwa in seinem

Nachwort von 1994 und einem neuen Vorwort von 2003 (beide abgedruckt in Orientalismus,
wie Anm. 2,377-420).

6 Programmatisch: Homi Bhabha, Die Verortung der Kultur, mit einem Vorwort von Elisabeth

Bronfen, Tübingen 2007, 255-294 (zuerst engl. 1994). Zur Rolle des «native informants» im
kolonialen Kontext siehe auch Gayatri Chakravorty Spivak, A Critique ofPostcolonial Reason.

Toward a History of the Vanishing Present, Cambridge, Mass. 1999,4,9, 35, passim.
7 Bhabha (wie Anm. 5), 10.

8 Daniel Carey, Lynn Festa (Hg.), The Postcolonial Enlightenment. Eighteenth-Century
Colonialism and Postcolonial Theory, 2. Auflage, Oxford 2013.

9 Achim Landwehr, Geschichte des Sagbaren. Einführung in die historische Diskursanalyse,
2. Auflage, Tübingen 2004.

10 Überblick bei Sebastian Conrad, What is Global History?, Princeton, NJ 2016; zu den Post-

colonial Studies bes. 53-57.
11 Edward W. Said, Culture and Imperialism, London 1994,66, passim.
12 Siehe dazu auch Gayatri Chakravorty Spivak, Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und

subalterne Artikulation, Wien 2020 (zuerst engl. 1988). Die historiografischen Probleme bei
der Darstellung etwa der älteren afrikanischen Geschichte behandelt Adam Jones, Zur
Quellenproblematik der Geschichte Westafrikas 1450-1900, Stuttgart 1990; für Südostasien siehe J. D.

Legge, «The Writing of Southeast Asian History», in Nicholas Tarling (Hg.), The Cambridge
History ofSoutheast Asia, Bd. 1, Cambridge 1992,1-50.

13 Zu den theoretischen Problemen des Epochenbegriffs siehe Rudolf Vierhaus, «Vom Nutzen
und Nachteil des Begriffs Frühe Neuzeit. Fragen und Thesen», in Rudolf Vierhaus et al. (Hg.),
Frühe Neuzeit - Frühe Moderne? Forschungen zur Vielschichtigkeit von Übergangsprozessen,

Göttingen 1992, 13-25; Reinhart Koselleck, «Wie neu ist die Neuzeit?», in ders., Zeitschichten.

Studien zur Historik, Frankfurt am Main 2003,225-239.



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

14 Vgl. dazu Sven Trakulhun, Asiatische Revolutionen. Europa und der Aufstieg und Fall asiati¬

scher Imperien, 1600-1850, Frankfurt am Main 2017,273-334.
15 Siehe etwa Daniel Carey, Sven Trakulhun, «Universalism, Diversity, and the Postcolonial En¬

lightenment», in Carey/Festa (wie Anm. 7), 240-280.
16 Bernd Hausberger, Die Verknüpfung der Welt. Geschichte der frühen Globalisierung vom 16.

bis zum 18. Jahrhundert, Wien 2015,22.
17 Immanuel Wallerstein, The Modern World-System, 4 Bände, New York 1974-2011;WilliamH.

McNeill, The Rise of the West. A History of the Human Community, Chicago 1991 (zuerst 1961).
18 Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference,

Princeton 2000,6-16,22 f., passim.
19 Karl August Wittfogel, Die orientalische Despotie. Eine vergleichende Untersuchung totaler

Macht, Frankfurt am Main 1977.

20 Gayatri Chakravorty Spivak, A Critique of Postcolonial Reason. Toward a History of the Va¬

nishing Past, Cambridge, Mass. 1999,64-111. Zur Geschichte der Idee siehe Gianni Sofri,
Über asiatische Produktionsweise. Zur Geschichte einer strittigen Kategorie der Kritik der
politischen Ökonomie, Frankfurt am Main 1969.

21 Naitô Konan, Shinaron, Tokio 1914. Hierzu und zum Folgenden vgl. Reinhard Zöllner, «Frühe

Neuzeit und Frühmoderne als Konzepte der ostasiatischen Geschichtswissenschaft», in Helmut
Neuhaus (Hg.), Die Frühe Neuzeit als Epoche (Historische Zeitschrift, Beiheft 49), München

2009,479^190, bes. 482-486.
22 Etwa im Zusammenhang mit der Theorie von der «Krise des 17. Jahrhunderts»; siehe dazu

Manfred Jakubowski-Tiessen (Hg.), Krisen des 17. Jahrhunderts. Interdisziplinäre Perspektiven,

Göttingen 1999; aus globalgeschichtlicher Perspektive: Geoffrey Parker, Global Crisis.
War, Climate Change and Catastrophe in the Seventeenth Century, New Haven 2013.

23 Miyazaki Ichisada, «Tôyô- teki kinsei», in ders., Tôyô ni okeru soboku shugi no minzoku to

bunmei shugi non o shakai [Bauern und zivilisierte Gesellschaft im Orient], Tokio 1989,181—

312. Die Diskussion um die unterschiedliche ökonomische Performance Westeuropas und
Ostasiens nach 1800 wurde aufgegriffen bei Kenneth Pomeranz, The Great Divergence. China,

Europe, and the Making of the Modern World Economy, Princeton, NJ 2000; dazu auch kritisch
Peer Vries, State, Economy and the Great Divergence. Great Britain and China, 1680s-1850s,
New York 2015.

24 Programmatisch Sanjay Subrahmanyam, «Connected Histories: Notes towards a Reconfigura¬
tion of Early Modern Eurasia», Modern Asian Studies 31/3 (1997), 735-762.

25 Shmuel N. Eisenstadt, Wolfgang Schluchter, «Introduction: Paths to Early Modemities - A
Comparative View».Daedalus 127/3 (1998), 1-18.

26 Siehe zu dieser Diskussion auch die Beiträge in Sven Trakulhun, Ralph Weber (Hg.), Delimi¬

ting Modernities. Conceptual Challenges and Regional Responses, Lanham 2015.

27 Ronald Daus, Die Erfindung des Kolonialismus, Wuppertal 1983 (eine erweiterte Neuauflage
erschien 2014).

28 Philip D. Curtin, The Rise and Fall of the Plantation Complex. Essays in Atlantic History,
2. Auflage, Cambridge 1998, 17-29.

29 Siehe etwa Charles R. Boxer, The Church Militant and Iberian Expansion 1440-1770, Balti¬

more 1978.

30 Peter Hulme, Colonial Encounters. Europe and the Native Caribbean, 1492-1797, Methuen
1986; Tzvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frankfurt am

Main 1985 (zuerst frz. 1982).
31 Stefan Rinke, Revolutionen in Lateinamerika. Wege in die Unabhängigkeit 1760-1830, Mün¬

chen 2010.
32 Gesa Mackenthun, «America's Troubled Postcoloniality: Some Reflections from Abroad», Dis¬

course 22/3 (2000), 34—45; siehe auch noch einige Jahre später: David Armitage, «From Colonial

History to Postcolonial History: ATum Too Far?», The William and Mary Quarterly, Third
Series 64/2 (2007), 251-254.



Trakulhun: Postkoloniale Frühe Neuzeit?

33 Die unterschiedlichen Verlaufsformen und Folgen portugiesisch-spanischer Erstbegegnungen
mit Mexiko und China schildert etwa Serge Gruzinski, Drache und Federschlange. Europas

Griffnach Amerika und China 1519/20, Frankfurt am Main 2014 (zuerst frz. 2012).
34 Hermann Kulke, Dietmar Rothermund, Geschichte Indiens. Von der Induskultur bis heute,

2. Auflage, München 1998,251-346.
35 Anthony Reid, Southeast Asia in the Age ofCommerce 1450-1680,2 Bände, New Haven

1988-1993.
36 Victor Lieberman, Strange Parallels. Southeast Asia in Global Context, c. 800-1830,2 Bände,

Cambridge 2003-2013.
37 Kirti N. Chaudhuri, Asia Before Europe. Economy and Civilisation of the Indian Ocean from

the Rise ofIslam to 1750, Cambridge 1990; Geoffrey C. Gunn, First Globalization. Eurasian
Exchange 1500-1800, Lanham 2003.

38 Sven Trakulhun, «Suspicious Friends. Siamese Warfare, Portugal, and the Military Revolution
in Southeast Asia (1540-1700)», in Volker Grabowsky (Hg.), Unravelling The Myths of Southeast

Asian Historiography. Essays in Honour ofBarend Jan Terwiel, Bangkok 2011, 198-217.
39 Dazu etwa Carlos M. Cipolla, Segel und Kanonen. Die europäische Expansion zur See, Berlin

1999.

40 Lieberman (wie Anm. 35), Bd. 1,23-66.
41 David C. Kang, «Hierarchy and Legitimacy in International Systems: The Tribute System in

Early Modem East Asia», Security Studies 19/4 (2010), 591-622.
42 Om Prakash, European Commercial Enterprise in Pre-Colonial India, Cambridge 1998.

43 George Vinal Smith, The Dutch in Seventeenth-Century Thailand, De Kalb 1977.
44 Charles R. Boxer, Jan Compagnie in Japan, 1600-1850. An Essay on the Cultural, Artistic and

Scientific Influence Exercised by the Hollanders in Japan from the Seventeenth to the
Nineteenth Centuries, 2. Auflage, Den Haag 1950.

45 François Gipouloux, The Asian Mediterranean. Port Cities and Trading Networks in China,
Japan and Southeast Asia, 13th-21st Century, Cheltenham 2011.

46 Tomé Pires, The Suma Oriental of Tome Pires. An Account of the East, From the Red Sea to

Japan, Written in Malacca and India in 1512-1515,2 Bände, London 1944; Johan Nieuhof,
Het gezantschap der Neêrlandtsche Oost-Indische Compagnie, aan den grooten Tartarischen
Cham, den tegenwoordigen keizervan China [...], Amsterdam 1665; Michel Jacq-Hergoualc'h
(Hg.), Etude historique et critique du livre de Simon de La Loubère «Du Royaume de Siam» -
Paris 1691, Paris 1987.

47 Zoltân Biedermann, «Portuguese Diplomacy in Asia in the Sixteenth Century: A Preliminary
Overview», Itinerario 29/2 (2005), 13-37; Sanjay Subrahmanyam, Courtly Encounters. Translating

Courtliness and Violence in Early Modern Eurasia, Cambridge, Mass. 2012,74—78, passim.
48 George Davison Winius, «Portugal's <Shadow Empire* in the Bay of Bengal», und «Embassies

from Malacca and the <shadow empire*», in ders., Studies on Portuguese Asia, 1495-1689, Al-
dershot 2001,273-287,170-178.

49 Symptomatisch etwa Heinz Duchhardt (Hg.), Handbuch der Geschichte der internationalen
Beziehungen, 9 Bände, Paderborn 1997-2012.

50 Dazu etwa Andre Gunder Frank, Re-Orient. Global Economy in the Asian Age, Berkeley 1998;

Barry Buzan, Richard Little, International Systems in World History. Remaking the Study of
International Relations, Oxford 2000; John Watkins, «Toward a New Diplomatic History of
Medieval and Early Modem Europe», Journal ofMedieval and Early Modern Studies 38/1 (2008),
1-14.

51 Abdul Majed Khan, The Transition in Bengal. A Study ofSaiyid Muhammad Reza Khan, Cam¬

bridge 1969, xii f.
52 Trakulhun (wie Anm. 13), 166-180.
53 Für die Niederländer in Siam siehe etwa Bhawan Ruangsilp, Dutch East India Company Mer¬

chants at the Court ofAyutthaya. Dutch Perceptions of the Thai Kingdom, c. 1604-1765,
Leiden 2007,55-90.



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

54 Jean Gelman Taylor, The Social World ofBatavia. European and Eurasian in Dutch Asia, Ma¬

dison 1983. Ähnlich am Beispiel der Portugiesen Stefan Halikowski Smith, Creolization and

Diaspora in the Portuguese Indies. The Social World ofAyutthaya, 1640-1720, Leiden 2011.

55 Theoretischer Überblick bei Peter Burke, Kultureller Austausch, Frankfurt am Main 2000,
9^10.

56 David Armitage, Foundations ofModern International Thought, Cambridge 2013.

57 Zur europäischen Asienliteratur bis zum 17. Jahrhundert ist immer noch das Standardwerk Do¬

nald F. Lach, Asia in the Making ofEurope, Bde. I—III, 9 Bände, Chicago 1965-1993 (Bd. III
mit Edward van Kley); siehe auch Susannna Burghartz, Maike Christadler, Dorothea Nolde

(Hg.), Berichten, Erzählen, Beherrschen. Wahrnehmung und Repräsentation in der frühen
Kolonialgeschichte Europas, Frankfurt am Main 2005.

58 Etwa Jürgen Osterhammel, Die Entzauberung Asiens. Europa und die asiatischen Reiche im

18. Jahrhundert, 2. Auflage, München 2010,21-27; Robert Irwin, For Lust ofKnowing. The

Orientalists and their Enemies, London 2007,54-140.
59 Siehe zum Beispiel die Beiträge in Hans-Jürgen Lüsebrink (Hg.), Das Europa der Aufklärung

und die aussereuropäische koloniale Welt, Göttingen 2006.

60 Vgl. dazu etwa Roman Malek, Arnold Zingerle (Hg.), Martino Martini S J.(1614-1661 und

die Chinamission im 17. Jahrhundert, Sankt Augustin 2000; Ines G. Zupanov, Disputed
Mission. Jesuit Experiments and Brahmanical Knowledge in Seventeenth-Century India, New
Delhi 2001; Chris Baker et al. (Hg.), Van Vliet's Siam, Chiang Mai 2005; Michael J. Franklin,
Orientalist Jones. Sir William Jones, Poet, Lawyer, and Linguist, 1746-1794, Oxford 2011.

61 Sanjay Subrahmanyam, Europe's India. Words, People, Empires 1500-1800, Cambridge, Mass.

2017,144-210.
62 Siehe etwa Kumkum Chatterjee, Clement Hawes (Hg.), Europe Observed. Multiple Gazes in

Early Modern Encounters, Cranbury, NJ 2008; Nabil Matar, In the Lands of the Christians.

Arabic Travel Writing in the Seventeenth Century. First English Translations, New York 2003.

Résumé
Les Temps modernes postcolonial?
La période allant de 1500 à 1800 environ représente une période de transformation

historiquement centrale, au cours de laquelle les interactions entre les

régions du monde se sont sensiblement accrues par le biais du commerce, des

missions et de l'expansion coloniale. Pourtant, l'exploration des perspectives

postcoloniales n'a pas la même pertinence pour l'époque moderne que pour

l'époque des grands empires coloniaux des XIXe et XXe siècles. Les études

postcoloniales traitent généralement le «colonialisme» comme un phénomène au-

thentiquement moderne, étroitement lié à l'industrialisation et au progrès

technologique, au nationalisme, à l'impérialisme et à la mondialisation. En se fondant

sur quelques ouvrages clés de la recherche postcoloniale, cet article se penche

sur la question de savoir quelles suggestions les approches du postcolonialisme

développées depuis les années 1980 peuvent apporter à l'étude historique des

débuts de l'époque moderne et quelles sont leurs limites.
(Traduction: Mattheu Gillabert, Anja Rathmann-Lutz)

80


	Postkoloniale Frühe Neuzeit?

