
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Âge postcolonial?

Artikel: Das "globale Mittelalter" und die Gegenwart der
Geschichtswissenschaft

Autor: Brauner, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart
der Geschichtswissenschaft

Christina Brauner

Totgesagte leben länger.1 Während manchen das Leichenbegängnis für eine

ausgemusterte Epoche längst überfällig scheint,2 beobachtet man andernorts ein

erstaunliches Wiederaufleben des «Mittelalters»; Für Furore sorgen Neuigkeiten
aus dem «afrikanischen Mittelalter», die «Global Middle Ages» werden in
interdisziplinären Projekten erforscht und neugegründete Zeitschriften führen the

medieval globe oder medieval worlds bereits im Titel.3 Es ist also ausgerechnet
die Globalgeschichte, in der das «Mittelalter» nicht nur lebt, sondern auch

expandiert. Wie kommt es zu dieser «Neuerfindung»4 im globalen Gewand? Ordnet

man das Phänomen in gut historischer Manier in seinen Kontext ein, so ist
zunächst auf die aktuelle Konjunktur von Globalgeschichte zu verweisen. In der

Tat dient diese Konjunktur explizit als Argument für das «globale Mittelalter».

Zugleich verweisen einschlägige Plädoyers auf eine Gegenwartsdiagnose, in die

der global turn der Geschichtswissenschaft seinerseits eingebettet ist.5 Globalgeschichte,

so die - inzwischen vielfach hinterfragte - Annahme dabei, ist jene
Geschichte, die unsere globale und sich globalisierende Gegenwart braucht.

Die Verbindung von Globalgeschichte und «Mittelalter» ist aber weder zwangsläufig

noch widerspruchsfrei; Indem sich der global turn gegen eurozentrische

Konzepte und Betrachtungsweisen wendet, hat er, in Verbindung mit postkolonialer

Kritik, entscheidend zu den jüngeren Aufrufen zur Beerdigung des «Mittelalters»

und zu einer Revision eurozentrischer Periodisierungsschemata insgesamt

beigetragen.6 Müssten also nicht gerade in der Globalgeschichte das «Mittelalter»
wie auch die Epochentrias insgesamt an Bedeutung verlieren?7 Vor allem wenn

man das «globale Mittelalter» explizit als post- oder dekoloniales Projekt versteht,
erscheint seine Existenzweise paradox. Genau deshalb verweist es, so möchte ich

argumentieren, paradigmatisch auf grundlegende Fragen, die die Geschichtswissenschaft

der Gegenwart umtreiben: der Umgang mit Eurozentrismus und
postkolonialer Kritik, Diskussionen um Globalisierung und Globalität und die

Neuverhandlung des Verhältnisses von Vormoderne, Moderne und Gegenwart.
Der folgende Essay versteht sich dezidiert als Versuch der Beobachtung zweiter

Ordnung. Es geht weniger um ein Plädoyer für oder gegen das «globale Mittel-
altem als vielmehr um eine Analyse und Reflexion dieses historiografischen



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Phänomens. Plädieren möchte ich aber dafür, das «globale Mittelalter» nicht als

Mode, sondern als eine grundsätzliche Anfrage an die Veränderungsfähigkeit der

Geschichtswissenschaft als Disziplin zu begreifen. Das bedeutet zugleich auch,
die inhärenten Paradoxien von Kritik und Aneignung ernst zu nehmen.

Postkoloniale Tatsache und postkoloniales Projekt

Das «Mittelalter» ist heute auch eine postkoloniale Tatsache. Seine weltweite

Verbreitung und seine Vervielfältigung zu «Mittelaltern» ist ohne den Export
«westlicher» Wissenschaft, ihrer Institutionen, Strukturen und Konzepte mit
universalistischem Anspruch und partikularer Genealogie nicht zu erklären.8 Seine

dergestalt «globalisierte» Existenzweise zeugt von epistemischen wie institutionellen

Konsequenzen des Kolonialismus.9
Das «Mittelalter» ist aber auch eine postkoloniale Tatsache, weil die «multiplen
Mittelalter» nicht nur durch europäische Kolonialisierung fremder Vergangenheiten

entstanden sind. Sie sind auch Produkt von vielfältigen Aneignungs- und

Übersetzungsprozessen, wissenschaftlichen und politischen Auseinandersetzungen

innerhalb und ausserhalb Europas.10 Damit tragen sie zu jener Pluralität und

Heterogenität von Zeitkonzepten bei, wie sie verschiedentlich als Charakteristikum

der «Postkolonie» ausgemacht worden sind.11

Drei Schlaglichter mögen dies illustrieren: Das indische «Frühmittelalter»
(datiert auf das 6.-12. Jahrhundert) entwickelte sich in der Auseinandersetzung
mit einem kolonialzeitlichen Epochenmodell, in dem der Beginn muslimischer
Herrschaft einerseits und die britische «Zivilisierungsmission» andererseits als

entscheidende Zäsuren fungierten. Es war aber zugleich Teil eines «Schlachtfeldes»,

auf dem Kämpfe um die Definition indischer Geschichte und indischer

Identität ausgetragen wurden.12 In diesem Kontext haben etwa Vertreterinnen
der Subaltern Studies Group Studien zur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte des

europäischen Mittelalters herangezogen und für historische Forschung wie
politische Interventionen fruchtbar gemacht.13

Konzepte einer «chinesischen Renaissance» zu Beginn des 20. Jahrhunderts

sind, wie Pablo Ariel Blitstein jüngst gezeigt hat, im Dialog mit der Bewegung
der «Irish Renaissance» entstanden. Hu Shi, ein zentraler Protagonist der «chinesischen

Renaissance», spielte wiederum eine entscheidende Rolle bei Arnold
Toynbees berühmtem Versuch, den Mythos der Einzigartigkeit der europäischen
Renaissance mit der Vielfalt von Renaissancen weltweit zu widerlegen - ein

wesentlicher Schritt zur «Typologisiemng» der Renaissance als Epoche, die kaum
ohne Referenz auf ein gleichfalls typologisiertes «Mittelalter» als vorangehen-

42 des «dunkleres» Zeitalter auskommt.14 Die Geschichte der «multiplen Renais-



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

sancen» liefert so ein eindrückliches Beispiel für die Verflechtungsprozesse, die

auch scheinbar rein europäische Konzepte prägen.15

Der kenianische Schriftsteller Ngûgï wa Thiong'o hat schliesslich eine solche

Verknüpfung von Mittelalter und Renaissance verwendet, um die verbundenen,

aber gegenläufigen Entwicklungen der europäischen und afrikanischen
Geschichte herauszustellen. «Mittelalter» ist für ihn dabei gleichbedeutend mit
einem «dunklen Zeitalter», das afrikanische Mittelalter versteht er folgerichtig
als «the entire slave and colonial period, during which Africa was dismembered

from its past». Davon ausgehend stellt er fest: «The European Renaissance

marked the end of the European Dark Ages; the same Renaissance marked the

beginnings of the African dark ages.»16 Diese Bewegung ist nicht allein gegenläufig,

vielmehr gelingt der Aufstieg Europas gerade auf Kosten Afrikas -Afrika
ist nicht ungleichzeitig, es wird ungleichzeitig gemacht. NgügTs «afrikanisches

Mittelalter» ist so Teil einer längeren Diskussion um die Ursachen der

«Unterentwicklung Afrikas».17

Die Schlaglichter zeigen auch: Das «Mittelalter» ist nicht nur räumlich, sondern

auch zeitlich mobil. Als typologisches Konzept kann es, wie bei Ngügi, auf ein

«dunkles Zeitalter» verweisen oder aber eher neutral eine «mittlere Periode»

oder «Zwischenzeit» bezeichnen. Mit starken Bewertungen verbunden ist das

«Mittelalter» insbesondere, wenn es als binärer Gegensatz zur Moderne auftritt.
Positiv gewertet kann das «Mittelalter» etwa als nostalgisch besetztes «Goldenes

Zeitalter» erscheinen.18 In der populären Rede von «den mittelalterlichen Zuständen»

hingegen steht es in der Regel als Chiffre für Barbarei und Rückständigkeit.19

In beiden Varianten kann die Figur des «Mittelalters» zur Verzeitlichung
von Differenz und Verweigerung von Zeitgenossenschaft beitragen, sei es, um

nichteuropäische Kulturen als Objekt westlicher Zivilisierungsmissionen zu
reklamieren oder sie als ursprüngliche Gegenwelten zur entfremdeten Moderne zu

imaginieren.20 «Im Mittelalter» lebten für manch einen aufklärerisch gesinnten
Beobachter nicht nur Zeitgenossen im Orient oder in Afrika, sondern auch die

Bewohner des ländlichen Schwabens oder schlicht all jene, die den katholischen

Glauben praktizierten.21

Während in manchen postkolonialen Theorien sowohl «das Mittelalter» als auch

«der Kolonialismus» seltsam zeitlos wirken, haben Arbeiten der postkolonialen
Mediävistik zu einer komplexeren Genealogie des «Mittelalters» beigetragen.22

So hat etwa Kathleen Davis gezeigt, wie in der Frühen Neuzeit Diskurse über

europäische Souveränität und koloniale Landnahme in der Figur des «Feudalismus»

verschränkt wurden, die wiederum bis heute gängige Mittelalterbilder prägt.23

Die multiple, zeitlich wie räumliche mobile Existenzweise des «Mittelalters»
hat so eine lange Geschichte. Sie geht sowohl den ersten globalgeschichtlichen
Ansätzen in der Mediävistik24 wie auch der spezifischen Redeweise von einem 43



Vormodeme postkolonial? traverse 2022/2

«globalen Mittelalter» voraus, wie sie erstmals im Laufe der 2010er-Jahre

prominenter in Erscheinung trat.25 Wie verhält sich das «globale Mittelalter» als Projekt

nun gegenüber der postkolonialen Realität des «globalisierten Mittelalters»?

Und was genau ist darunter eigentlich zu verstehen?

Periodisierung, Pragmatismus und Begriffspolitik

Das «globale Mittelalter» erscheint zunächst und vor allem als Instrument der

Kritik. Als solches richtet es sich gegen das, was sich Menschen landläufig unter
«Mittelalter» vorstellen. So hat etwa Peter Frankopan die Frage «Why We Need

to Think About the Global Middle Ages» jüngst wie folgt beantwortet: Ein
solches Unterfangen «can help reclaim the <Middle Ages> [...] and removes the

Eurocentric straight-jacket of what scholars mean when they write about the

medieval period».26 Es geht dabei nicht allein um fachinterne Auseinandersetzungen,

sondern auch um Kritik populärer Mittelalterdiskurse - feiern gegenwärtig

doch nationalistische, rassistische Lesarten des «christlichen Abendlandes»

so fröhliche Urständ, wie es sich die aufgeklärte Historikerzunft kaum mehr

vorstellen konnte. Insofern ist der Aufschwung des «globalen Mittelalters» auch

eine Reaktion auf einen gewachsenen Bedarf an «Mittelalterkritik».27

Klar scheint also, was «Mittelalter» nicht bedeuten soll. Was aber meint der

Begriff im positiven Sinne? Überwiegend ist sein Gebrauch ein pragmatisch-mini-
malistischer: Das «globale Mittelalter» wird als Beobachtungsrahmen
ausgewiesen, um Phänomene gemeinsam zu betrachten, die bislang nicht gemeinsam
betrachtet wurden. Vor allem die Betrachtung zeitgleicher Phänomene, also eine

Art Synchronisierung, hat sich wiederholt als wirksame Strategie der Dezentrie-

rung erwiesen.28 Die Epoche ist so Voraussetzung für vergleichende oder

verflechtungsgeschichtliche Analysen, sie fungiert letztlich als chronologisch grob

begrenzter, geografisch unspezifischer Container, als heuristisches Instrument.29

Einige Historikerinnen plädieren weitergehend dafür, unter dem Signum eines

«globalen Mittelalters» über eine inhaltlich bestimmte Periodisierung als Ergebnis

einer veränderten Forschungsarbeit nachzudenken. Dies ist etwa im Rahmen

des britischen Netzwerks «Defining the Global Middle Ages» diskutiert worden.

Die Initiatorinnen dieses Netzwerks, Catherine Holmes und Naomi Standen,

wollen die «Global Middle Ages» ebenso als «analytical approach» wie als «a

distinctive period» verstehen.30 Als «working hypothesis» schlagen sie eine

Charakterisierung als «period of intensification» vor, «offering options for
experiments in ways that place it in contrast to later as well as earlier centuries». Im

«globalen Mittelalter» habe keine Weltregion eine hegemoniale Stellung einge-
44 nommen, die Epoche sei vielmehr durch die Intensivierung von transregionalen



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

Verbindungen charakterisiert. Beispielhaft wird auf die Formation der monotheistischen

Religionen verwiesen sowie auf Handels- und Kommunikationsnetzwerke,

aber auch auf das alltägliche «Experimentieren» einzelner Akteure. Während

sich das Konzept selbst ebenfalls in einer Experimentierphase befindet, ist
die Zielsetzung doch eindeutig:31 Holmes und Standen wollen die «Global Middle

Ages» als «maximalistisches» oder «starkes» Periodisierungskonzept verstanden

wissen, das über eine bloss chronologische («minimalistische») Einteilung
hinausgeht, ja die zeitlichen Ränder bewusst unscharf hält, und vielmehr zu einer

inhaltlich-typologischen Epochenbestimmung führt.32 Diese soll gerade nicht zu

einer «globalen Vormoderne» ausgeweitet werden, sondern zielt bei aller
chronologischen Flexibilität auf die Spezifik eines «globalen Mittelalters».33

Nicht alle Versuche, solch «starke» Periodisierungskonzepte aus globalgeschichtlicher

Perspektive zu entwerfen, nehmen den Begriff «globales Mittelalter»
auf.34 Vielmehr kann der Blick auf Verflechtung gerade zur Absage an ein

Epochenkonzept mit globalem Anspruch führen und zu einer räumlich differenzierten

Periodisierung führen, wie sie Michael Borgolte zum Beispiel mit seinem

Begriff des «eurafrasischen Zeitalters» vorgeschlagen hat. In einem solchen

verflechtungsgeschichtlichen Periodisierungsmodell wird erst das «Zeitalter der

Globalisierung» als «globale Epoche» bestimmt, die sich dann auch durch ein

Globalitätsbewusstsein auszeichne. Für die Zeit davor sind hingegen parallel
existierende (wiewohl nicht notwendigerweise synchrone!) Periodisierungen in

Anschlag zu bringen, die sich an verschiedenen Verflechtungsräumen orientieren.35

Ein solches Periodisierungsmodell bildet so das Narrativ der

Globalisierungsgeschichte als Prozess raumzeitlicher Integration selbst ab. Um nicht in

Teleologiefallen zu tappen, gilt es dabei, nicht nur Ver-, sondern auch

Entflechtungsprozesse zu berücksichtigen.36 Offen bleibt die Frage nach dem «Mass» der

Verflechtung - eine Frage, die in der Globalgeschichte insgesamt kontrovers ist
und in der longue durée noch einmal an Komplexität gewinnt.37

Jenseits dieser Versuche, ein «starkes» Epochenkonzept zu formulieren, dominiert

weithin ein Pragmatismus im Umgang mit Epochen- und Periodisierungs-

fragen, wie er im Fach allgemein gängig scheint.38 Der Pragmatismus des

«globalen Mittelalters» geht aber gelegentlich noch darüber hinaus, findet man doch

nicht nur eine Rhetorik des Provisorischen, sondern immer wieder auch des

explizit Transitorischen: So führt ein einschlägiges Handbuch zwar das «globale
Frühmittelalter» im Titel, erklärt zugleich aber dessen Überwindung zum Ziel:
«If even only one reader feels inspired to devise better geographic and chronological

categories for this period of history, then this companion will have been

a useful catalyst.»39

Als postkoloniales Projekt verstanden, wird die Terminologiefrage dezidiert zu
einer Frage der Begriffspolitik. Geraldine Heng etwa spricht von einem Begriff 45



Vormodeme postkolonial? traverse 2022/2

«under erasure», der stets von «critical reflection» begleitet sein müsse. Sierra

Lomuto wiederum beschreibt Hengs Vorgehensweise als «mode of resistance»,

«a maneuver that challenges Eurocentrism and breaks it apart from within» .40

Manche Beobachter*innen haben der Redeweise vom «globalen Mittelalter» den

Charakter eines Oxymorons oder implizite Ironie attestiert, ruft sie doch eben

jenen konventionellen Mittelalterbegriff auf, den sie zu kritisieren sucht.41 Wie

aber kann das Konzept zugleich als Instrument und als Gegenstand von Kritik
fungieren? Wie lässt sich Eurozentrismus überwinden - lässt er sich überhaupt
überwinden? Diese Fragen treiben nicht nur die Vertreterinnen des «globalen
Mittelalters» um, sondern verweisen auf grundlegende postkoloniale Herausforderungen.

Anhand von bereits vorliegenden Versuchen, den Mittelalterbegriff in

kritischer Absicht zu verwenden, lassen sich verschiedene Strategien, aber auch

Probleme beim Umgang mit solchen Herausforderungen beobachten.

Die Ambivalenz der Aneignung und die Frage des Wandels

Das «afrikanische Mittelalter» hat in jüngerer Zeit einige Aufmerksamkeit auf

sich gezogen. Ähnlich wie bei manchen Varianten des «indischen Mittelalters»42

wird der Begriff «Mittelalter» dabei dezidiert als Historizitätsmarker eingesetzt,
der dem Kampf gegen hartnäckige Mythen der Geschichtslosigkeit Afrikas und

gegen die dominante Zäsursetzung vorkolonial/kolonial dient.43 So liest man in

François-Xavier Fauvelles Rhinocéros d'or (2013) etwa: «Si ce n'était que parce

que ces siècles oubliés ont acquis une nouvelle valeur historique par le fait d'une

redécouverte, ils mériteraient assez le nom de Moyen Âge.»44 Das «afrikanische

Mittelalter» definiert er als Zeit vom 8. bis zum 15. Jahrhundert, begrenzt durch
das Aufkommen des Islam einerseits und den direkten Kontakt mit Europäern
und Beginn des atlantischen Handels andererseits. Es ist jedoch mehr als bloss

ein chronologischer Container, der durch externe Faktoren definiert wird.
Vielmehr sieht Fauvelle die Epoche ausgezeichnet durch eine eigentümliche
«dokumentarische Ordnung», aber auch durch Austausch und Verflechtung. Dabei
verweise der Begriff «Mittelalter» nicht auf eine bloss zufällige Gleichzeitigkeit mit
dem europäischen Mittelalter, sondern vielmehr auf Synchronizität aufgrund von

gemeinsamen Verflechtungsprozessen.45 Konzipiere man das Mittelalter nicht
als eine Epoche europäischer Geschichte, sondern als «une géographie globale»,
lasse sich das Projekt der Provinzialisierung radikalisieren und auf die ganze
Welt übertragen, verbunden mit einer Absage an Zentrismen aller Art.46

Neben aller Begeisterung und Zustimmung inner- und ausserhalb des Fachs47

hat gerade Fauvelles Gebrauch des Mittelalterbegriffs aber auch Kritiker auf

46 den Plan gerufen: So macht der Islamwissenschaftler Thomas Bauer seine Ein-



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

wände gegen das «Mittelalter» im Allgemeinen und das «islamische Mittelalter»
im Besonderen in ähnlicher Weise gegenüber dem «afrikanischen Mittelalter»

geltend. Er meldet zudem Zweifel an Fauvelles Chronologie an, sei doch die

«tatsächliche [sie] Epochengrenze» nicht im 8., sondern im 11. Jahrhundert
anzusiedeln.48 Der Wiener Afrikahistoriker Arno Sonderegger wiederum hält das

«afrikanische Mittelalter» nicht nur für konzeptionell fragwürdig, sondern wirft
Fauvelle eurozentrischen Exotismus vor und identifiziert ihn als Erben einer
kolonial geprägten französischen Afrikaforschung. Das «Mittelalter» wie auch das

Ordnungsmodell der Epochentrias insgesamt sind, so Sonderegger, eurozen-
trische «Kampfbegriffe».49
Diese Diskussion um das «afrikanische Mittelalter» berührt unmittelbar das

Problem der Ambivalenz von Aneignung und Kritik, wie es sich auch für das «globale

Mittelalter» stellt: Was trennt kritische Aneignung von (nicht intendierter)
Reproduktion? Wo beginnt Subversion? Kann Reflexion Eurozentrismus
überwinden? Suzanne Conklin Akbari hat solche Fragen in einem Beitrag über das

«mittelalterliche Äthiopien» explizit aufgeworfen.50 Ähnlich wie Fauvelle geht

es ihr um einen inklusiveren Blick auf die «vormoderne Vergangenheit» und Kritik

an eurozentrischen Mittelalterkonzepten, die durch den Fall des christlichen,
mit der Heilsgeschichte eng verbundenen, aber trotzdem aus lateinischer

Perspektive «fremden» Äthiopiens besondere Schlagkraft gewinnt. Akbari geht es

auch um die kritische Untersuchung von lateinischen Äthiopienbildern und

Konzeptionen von Schwarzsein sowie deren Kontinuitäten bis in die Moderne. Vor

allem aber betont sie - deutlich mehr als Fauvelle - den institutionellen Aspekt
des «Mittelalters»: Über ein «mittelalterliches Äthiopien» zu sprechen, heisst für
sie auch, einen Platz im Feld der Mediävistik zu reklamieren - die Begriffs- und

Periodisierungsfrage ist also nicht zuletzt eine Institutionenfrage.
Beides, Wissenschaft wie Sprache, ist soziale Praxis. Genau deshalb stellt sich

die Frage, wie sich Begriffe und Bedeutungen eigentlich verändern können -
oder genauer noch: wie wir sie verändern können und wer wann und auf welche

Weise das Gelingen von Aneignung und Wandel beurteilen kann.51

Während für Bauer feststeht, dass sich der Begriff des Mittelalters von seinen

«negativen Konnotationen nicht ablösen» lasse,52 geht Heng davon aus, dass

die multiplen Mittelalter ganz unterschiedliche Bedeutung haben können.

Ausgehend von Begriffen wie «medieval Japan» oder «medieval India» schreibt sie:

«[SJituated terminology of this kind issuing from within non-European studies

and attached by their scholarly proponents to their own zones and periods of
study, carries a different valence from its attachment by euromedievalists willy-
nilly to chronologies and zones around the world.»53

Anders als Bauer gesteht Heng hier verschiedenen Mittelaltern auch verschiedene

Valenz oder Legitimität zu. Wie aber ist diese Valenz jeweils zu bestim- 47



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

men? Offenkundig bedarf es hier eines genaueren Blicks auf die Art und Weise

der Übertragung und auch wiedemm auf das, was mit «Mittelalter» eigentlich

gemeint ist. Zugleich scheint diese Frage aber auch mit der jeweiligen Sprecherposition

und dem Problem der Positionalität zusammenzuhängen (wobei der
Begriff «Euromedievalist» offenlässt, ob es um regionale Expertise oder auch um

regionale Identität geht).
Im Blick auf die Sprecherposition wäre zu thematisieren, dass Fauvelle französischer

Afrikanist und Archäologe ist und eine Professur am Collège de France

innehat, Akbari als Mediävistin und Komparatistin gegenwärtig in Princeton

lehrt und sich intensiv mit Beziehungen zwischen der lateinischen Welt und

den Regionen des nahen und fernen Ostens auseinandergesetzt hat. Die beiden

sind jedoch nicht die Ersten und Einzigen, die von einem afrikanischen Mittelalter

sprechen. Genau darauf weist Sonderegger in seiner Kritik an Fauvelle hin,

wenn er Théodore Monod und Raymond Mauny als erste Vertreter eines «afrikanischen

Mittelalters» anführt - und Fauvelle in die Genealogie der kolonial

geprägten Afrikaforschung einreiht.54

Noch komplizierter wird die Sachlage, wenn man berücksichtigt, dass dieser

Begriff gerade auch in der Dekolonisationszeit, genauer: bei Versuchen der

intellektuellen «Dekolonisation», Gebrauch fand. Dabei ging es ebenso darum, die

Vergangenheit des Kontinents vom Mythos der Geschichtslosigkeit zu befreien,
wie auch aus dieser Vergangenheit Visionen für die Zukunft abzuleiten und

Legitimation für Staatsgründung und Nationswerdung zu gewinnen.55

Für die Entwürfe eines «afrikanischen Mittelalters» in der Dekolonisationszeit

spielen die «grossen Reiche» Westafrikas wie Mali und Ghana eine zentrale

Rolle.56 Bereits ganz im Sinne der Programmatik des «globalen Mittelalters»

wird deren Gleichzeitigkeit mit bekannten Figuren und Daten des europäischen
Mittelalters herausgestellt: «Le Mali existait déjà lorsque les Capétiens régnaient

sur l'Île-de-France. Moussa Allakoï était au sommet de sa gloire l'année de

la bataille de Bouvines. Soundiata rendait la justice en même temps que Saint-

Louis. Mansa Oule organisait l'empire pendant que Philippe-le-Bel faisait de la

fausse monnaie et Kankan Moussa entreprenait un pèlerinage fastueux l'année

où la France entrait pour cent ans dans la guerre.»57

Auch wenn explizit nur die chronologische Gleichzeitigkeit als tertium aufgerufen

wird, eröffnen die Gegenüberstellungen weitere Vergleichsmöglichkeiten:
Wenn etwa die «prunkvolle Pilgerreise» von Mansa Musa mit dem Ausbruch des

Hundertjährigen Krieges konfrontiert wird, so erscheinen die afrikanischen Reiche

nicht nur den europäischen vergleichbar, sondern jenen tendenziell gar

überlegen.58 Dass diese Vergleiche von einem Regierungsmitglied der kurzlebigen
«Mali Federation» (1959/60), dem senegalesischen Politiker Abdoulaye Fofana,

stammen und bei der Eröffnung der Maison des Arts im Februar 1960 in Dakar



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

vorgetragen wurden, zeigt eindrücklich, wie eng solche Vergangenheitsentwürfe
mit der Frage politischer Zukünfte in der Gegenwart verbunden waren.59

Ausgehend von einer solchen Ebenbürtigkeit afrikanischer mit anderen

«mittelalterlichen» Reichen nutzt der guinesische Historiker Djibril Niane Vergleiche,

um die Offenheit historischer Entwicklung am Ende des 15. Jahrhunderts

auszustellen: «If comparison is permissible, we might say that everywhere in the

ancient world, from Africa to China, by way of Arabia, Europe, the Atlantic, and

the Bosphorus, kingdoms and empires had reached a high level of development;
the European adventure which began in the fifteenth century could have been

undertaken either by Africa or China [...]. Did not a Mali emperor try to discover

where the Atlantic Ocean, the <surrounding sea> ended? But the wheel of history
had spun, and pointed to Europe.»60

Für Niane, Fofana und andere dient die Auseinandersetzung mit dem «afrikanischen

Mittelalter» so der Kritik an Teleologie und Eurozentrismus, wie sie heute

auch für das Projekt des «globalen Mittelalters» zentral ist. Allerdings ist
wiederum nach der Ambivalenz der Aneignung und den Grenzen der Subversion zu

fragen: Wenn der Wert afrikanischer Geschichte durch grosse Reiche, ruhmreiche

Herrscher und Entdeckungen bestimmt wird, wird dann nicht letztlich diese

Geschichte wiederum mit europäischem Massstab gemessen?61 In der Tat: auch

in der Dekolonisationszeit und auch unter afrikanischen Intellektuellen war das

«afrikanische Mittelalter» keineswegs unumstritten.62

An anderer Stelle wird der Begriff des «Mittelalters» weniger zur Aufwertung
der eigenen Geschichte eingesetzt, sondern weist selbst eine gewisse Ambivalenz

auf. Der burkinesische Historiker Joseph Ki-Zerbo, der federführend an der

von der UNESCO initiierten «General History of Africa» (1964-1998) beteiligt
war, beschreibt zum Beispiel die Zeit des 12. bis 16. Jahrhunderts ebenfalls als

«grosse Epoche» des gesamten Kontinents, verwendet den Begriff «Mittelalter»

jedoch sparsam.63 Er nutzt ihn aber interessanterweise just dort, wo er das

Phänomen der Sklaverei als gemeinsames Merkmal aller «mittelalterlichen»
Gesellschaften weltweit auszuweisen sucht. Indem er Sklaverei zum Merkmal eines

«gewisse[n] sozial-ökonomische[n] Entwicklungsstadium[s]» erhebt, tritt er der

Behauptung eines spezifisch afrikanischen Ursprungs von Sklaverei entgegen,
wie sie zur Apologie des transatlantischen Sklavenhandels herangezogen wurde.

Im gleichen Zuge ordnet Ki-Zerbo Afrika so in eine geteilte Gesellschaftsentwicklung

ein, macht es sozusagen historisch gleichzeitig.64 Eine verwandte

Vorgehensweise findet sich bei Cheikh Anta Diop, der ebenfalls Sklaverei im
mittelalterlichen Europa und Afrika vergleicht. Eindringlich stellt Diop dabei die oft

vergessene «innere Sklaverei» in Europa heraus, die er als «aussi intense et plus
détestable que celui qu'a connu l'Afrique» charakterisiert.65 Auch dies weist
wiederum voraus auf die aktuellen Debatten um die «Global Middle Ages», in denen 49



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

die vergleichende Untersuchung von Sklaverei und Abhängigkeit ebenfalls eine

zentrale Rolle spielt.66

Dass das «Mittelalter» in der Diskussion der Dekolonisationszeit einen solchen

Vergleich von sozioökonomischer Formationen einleitet, ist eher ungewöhnlich;
üblicherweise fand dabei das - kaum weniger komplexe und beladene - Konzept

des Feudalismus Verwendung.67 Das Abarbeiten an sozialwissenschaftlichen

Feudalismustheorien führte im Vergleich zu den diffuseren «Mittelaltem» oft zu

prägnanteren Alternativkonzepten. Diese Ergebnisse - etwa in Form einer «African

mode of production» - waren freilich selten unumstritten, die entsprechenden

Auseinandersetzungen zeugen vielmehr wiederum vom Ringen um das Verhältnis

von Aneignung und eigener Geschichte, Übersetzung und Alterität.68

Auffällig ist, dass all diese Aneignungen des «Mittelalters» häufig mit Vergleichen

operieren, und zwar auch und gerade in kritischer Absicht.69 Auch damit weisen

sie auf eine bemerkenswerte Entwicklung in der Diskussion über Vergleiche

insgesamt voraus: Lange Zeit als Instrument des Eurozentrismus und kolonialer Epi-
steme verworfen, hat das Vergleichen in letzter Zeit geradezu eine «Renaissance»

erlebt. Es gilt nun vermehrt als Praxis der Dialogizität und gewinnt im Zuge der

sogenannten reflexiven Wende neue Bedeutung als heuristisches Verfahren. Diese

Bewegung ist eine interdisziplinäre: Das erneuerte Interesse am Vergleichen als

Untersuchungsgegenstand wie -methode findet sich ebenso in der Literatur- und

Religionswissenschaft wie in der Anthropologie und Geschichtswissenschaft.70

Einige verbinden dies auch mit einer Verschiebung des Fokus von Alterität hin zur
Ähnlichkeit und machen gar eine «post-postkoloniale» Wende aus.71

Vergleichen kann dazu dienen, über Differenzen jenseits der Alterität
nachzudenken. Es kann auch dazu beitragen, die Konstitution von Vergleichsobjekten
und -kriterien offenzulegen und auch reifizierende Effekte des Vergleichens selbst

einzubeziehen, etwa indem man mit dem gezielten Wechseln von Massstäben,

Vergleichskriterien und Kategorien operiert. Hier ergeben sich Schnittmengen zu

einem Verständnis des «globalen Mittelalters» als heuristischem Instrument, das

synchrone Vergleiche ermöglicht, nicht zuletzt auch jenseits der eurasischen Welt.

Gerade durch die bewusst veränderte Wahl von Vergleichsgrössen und Massstäben

lassen sich einerseits die Realitätseffekte des Vergleichens selbst sichtbar
machen, andererseits neue Perspektiven und Fragen gewinnen.72

Moderne und Globalität

Folgt man jenen, die das «globale Mittelalter» als postkoloniales oder gar
dekoloniales Projekt betreiben, so geht es nicht allein um Kritik des konventio-

50 nellen Mittelalters, sondern auch um Kritik der Moderne. Das liegt letztlich auf



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

der Hand, denn Mittelalter und Moderne sind bekanntlich ebenso gegensätzlich
wie unauflöslich verbunden.73 Hinzu kommt die Frage nach dem Verhältnis von
Moderne und Gegenwart. Bei der Suche nach einer Beschreibungssprache wie
einem gesellschaftstheoretischen Gebäude nach der Moderne werden wiederum

vermehrt Parallelen zwischen «Vörmoderne» und Gegenwart gezogen - die
Moderne wird so ihrerseits zur Zwischenzeit, gleichsam zum neuen «Mittelalter».74

Ihr langer Schatten zeigt sich dabei aber gerade in den Versuchen ihrer Überwindung:

Selbst wenn wir nie modern gewesen sind, hören wir offensichtlich nicht

auf, darüber zu sprechen.
Ebensolche Widerläufigkeiten lassen sich beobachten, wenn das «globale Mittelalter»

als postkoloniales Projekt betrieben wird. Um die «old tyrannies of perio-
dization in the West» zu erschüttern, stellt Heng etwa die «asynchrony of global
temporalities» heraus. Die «Moderne» versteht sie explizit als wiederkehrendes

transhistorisches Phänomen, das als Massstab für unterschiedliche

Entwicklungsgeschwindigkeiten fungiert und der Desynchronisierung herkömmlicher

Periodisierungsschemata dient.75 Auf diese Weise soll ein plurales globales
Zeitkonzept entstehen.

Obwohl Heng die «transhistorische» Moderne als «repetition-with-difference»
definiert, scheint in den genannten Beispielen - etwa industrieller Massenproduktion
oder Buchdruck - deutlich das Modell einer europäischen Moderne auf.76 Läuft
diese Variante des «globalen Mittelalters» also auf eine historische Neuauflage der

«multiple modernities» hinaus?77 Inwiefern folgt sie gar jener temporalen und nar-
rativen Logik, die sie zu kritisieren suchte? Und bietet das «globale Mittelalter» in
diesem Sinne vielleicht sogar eher eine Chance, die Moderne als allgegenwärtigen

Bezugspunkt zu überwinden, als eine «globale Vörmoderne»?78

Nicht nur das Mittelalter, auch das «Globale» ist eng mit der Moderne verstrickt.
Wie Frederick Cooper und Wolfgang Knöbl eindrücklich gezeigt haben, steckt

im Globalisierungsdiskurs eine gute Portion Modernisierungstheorie.79 In der Tat

artikuliert sich die wohl prominenteste default line der Globalgeschichte, jene
zwischen einem Verständnis der Globalgeschichte als Perspektive einerseits und

als Globalisierungsgeschichte andererseits, im Blick auf die mittelalterlichen
Jahrhunderte noch einmal schärfer: Viele Beiträge arbeiten pragmatisch und

betonen die Abkehr von nationalgeschichtlichen und eurozentristischen

Betrachtungsweisen als geteilten methodischen Impuls. Überwiegend wird die Differenz
zwischen den mittelalterlichen Jahrhunderten und der «globalen» Gegenwart

hervorgehoben. Statt von «Globalisierung» ist hier dann von «Globalität»,
«transkultureller Verflechtung» und «entanglements» die Rede.80 Die leidige und

kaum zu beantwortende Frage nach dem Beginn der Globalisierung, aber auch

nach der Definition des «Globalen» selbst bleiben so implizit, aber nicht weniger

relevant.81 51



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Gerade wenn «global» als Beschreibungskategorie nicht für das Mittelalter in

Anspruch genommen wird - etwa indem auf das Fehlen planetarischer Vollständigkeit

verwiesen wird -, folgen Vertreter*innen einer mittelalterlichen
Globalgeschichte oft einem konventionellen Verständnis des Globalen. Dies bedeutet

allerdings nicht notwendigerweise, dass sie Globalisierungsnarrativen und deren

Teleologien affirmativ gegenüberstehen.82 Vielmehr lässt sich ein
verflechtungsgeschichtlicher Blick auf das Mittelalter für die Kritik an solchen Narrativen
einsetzen: So hat bereits Janet Abu-Lughod Alternativen zu einem auf Europa
und den Atlantik ausgerichteten «Weltsystem» rekonstruiert,83 andere haben der

dem Globalen eingeschriebenen Tendenz zur Teleologie Entflechtungsprozesse
und Fragilität von Verbindungen entgegengestellt. Auch in den spezifischen

Ordnungsgefügen der mittelalterlichen Welt hat man jüngst Denkanstösse für
das komplexe und kontroverse Verhältnis von Globalisierung und Nation in der

Gegenwart ausgemacht.84

Manche haben das «globale Mittelalter» darüber hinaus mit einem Plädoyer
für die Historisierung von Globalität verbunden. Solche Ansätze weisen auch

Schnittmengen auf mit aktuellen Debatten in der Zeitgeschichte, den
Sozialwissenschaften und den postkolonialen Studien um Dekonstruktion beziehungsweise

kritische Analyse von Globalitätskonzepten.85 Mediävist*innen können

so zu Diskussionen über die Genealogie von modernen Globalitätskonzepten
beitragen, die bislang oft anhand von einzelnen prominenten Fällen konstruiert

wird.86 Aufschlussreich erscheint auch der Versuch eines interdisziplinären
Gesprächs über «globalizing cosmologies», den Amanda Power und Caroline
Dodds Pennock im Rahmen des bereits erwähnten AHRC-Netzwerks unternommen

haben.87 Sie vergleichen dabei Wechselwirkungen zwischen Weltbildern,

Handlungsoptionen und Machtpolitik im Aztekenreich und im lateinischen

Europa und fragen dezidiert nach historischen Globalitätskonzepten jenseits der

Moderne und jenseits Europas.

Präsentismus und epistemische Tugenden

Das Nachdenken über die Historizität von Globalitätsvorstellungen kann

schliesslich zu einer grundsätzlichen Reflexion über Erkenntnisinteresse,

Relevanzbehauptungen und Gegenwartsbezug historischer Forschung führen. Das ist

eigentlich trivial, denn über Standortgebundenheit denken Historikerinnen
mindestens seit den Anfängen der Professionalisierung ihrer Disziplin nach. Gegenwärtig

scheint sich aber eine spezifische Konstellation abzuzeichnen: Bereits seit

einigen Jahrzehnten wird eine Krise der Historizität konstatiert und zugleich ein

52 Aufstieg des Präsentismus diagnostiziert.88



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

Sowohl Diagnose wie Definition sind durchaus kontrovers. Im weiten Sinne

bezeichnet Präsentismus schlicht die unhintergehbare Prägung jeder Auseinandersetzung

mit Vergangenheit durch gegenwärtige Perspektiven und Fragen,
verweist im Kern also auf eine epistemologische Einsicht.89 Daneben sind jedoch
spezifischere Definitionen vorgetragen worden: Für François Hartog bezeichnet

der Begriff gar ein neues Zeitregime, das seit den 1980ern das Regime der

Historizität ersetze und sich durch einen unhintergehbaren Bruch zwischen Gegenwart

und Vergangenheit auszeichne.90 Nicht gleich gegen ein Regime, aber doch

gegen «Präsentismus» als Bewegung hin zur Dominanz der jüngeren Vergangenheit

richtete sich hingegen Lynn Hunt in einem viel rezipierten Statement.

Ein solcher Präsentismus bedeute nicht nur eine Verkürzung von Geschichte auf

Zeitgeschichte, sondern führe schlimmstenfalls zu einem moralischen Hochmut
der Nachgeborenen, einer «temporal superiority».91

Wenn in der Mediävistik Präsentismus als expliziter Bezug auf Gegenwartsfragen

praktiziert wird - wie es beim «globalen Mittelalter» der Fall ist -, so kann

man dies auch als Versuch verstehen, die Disziplin im Kampf um Aufmerksamkeit,

Relevanz und Forschungsgelder besser aufzustellen.92 Solche «Präsentismen»

sind keineswegs neu. Kathleen Biddick argumentiert etwa, dass sich die

Geschichte der Mediävistik als Pendelbewegung zwischen «presentism» und

«pastism» beschreiben lasse, zwischen Anverwandlung von und Insistieren auf

historischer Differenz.93

In der Debatte um das «globale Mittelalter» bedeutet Präsentismus in jedem Fall
mehr als nur eine thematische Orientierung an Fragen der Gegenwart.
Insbesondere Verweise auf spezifische «epistemische Tugenden» deuten darauf hin,
dass es auch um den epistemischen wie ontologischen Status der Vergangenheit

geht.94 So ist von Anerkennung, Verantwortung und Erbe die Rede, Begriffe, die

die Grenzziehung zwischen Gegenwart und Vergangenheit weniger eindeutig
erscheinen lassen, als sie es einmal war (oder zu sein behauptet wurde).95

Dass manche Vertreterinnen eines globalen Mittelalters mit solchen epistemischen

Tugenden operieren, liegt auch in der Interdisziplinarität der Debatte

begründet. Zentrale Referenztexte stammen nicht aus der Geschichtswissenschaft,
sondern aus der mediävistischen Literaturwissenschaft. Nun sind beide

Disziplinen keineswegs in sich einheitliche Felder, und auch in der Geschichtswissenschaft

finden Diskussionen um veränderte Zeitregimes statt. Dennoch ist der

Zugang der Literaturwissenschaft zu Fragen von Historizität und Präsentismus

anders gelagert, da die Annahme von historischer Differenz hier nicht in gleicher
Weise konstitutiv ist wie traditionell in der Geschichtswissenschaft.96

Das «globale Mittelalter» ist somit Teil einer Transformationsbewegung wie
auch ein Übersetzungsphänomen - zwischen den Disziplinen, aber auch
zwischen verschiedenen nationalen Wissenschaftskulturen. Es kann daher nicht nur 53



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

zur Reflexion des Verhältnisses von Globalisierung und Nation beitragen,
sondern ist als Phänomen eines globalisierten Wissenschaftsdiskurses selbst in dieses

Verhältnis verstrickt.
Eine Auseinandersetzung mit postkolonialen Theorien und anderen Ansätzen,
die Pluritemporalität betonen, mag auch als Korrektiv für alte und neue
Hegemonien dienen. Die Pluralität von Zeitkonzepten und -erfahrungen emster zu

nehmen, könnte wiederum auch als Antidot gegen die Aufregung um Präsentismus

wirken: denn die Gegenwart ist ebenso eine operative Fiktion wie die

Vergangenheit.97 So lässt sich das Oxymoron, die paradoxe Formel, vom «globalen
Mittelalter» vielleicht auch als Plädoyer für eine genauere Auseinandersetzung
mit den Zeiten lesen, in und mit denen wir leben.98

Fazit: Das Mittelalter als Zombie?

Will man beim Bild des Leichenbegängnisses bleiben, lässt sich das «globale
Mittelalter» vielleicht als Zombie mit ausgeprägter Ambiguitätstoleranz
beschreiben:99 Es versammelt Mittelalterskeptiker*innen und Mittelalterretter*in-

nen, Periodisierungsminimalist*innen und -maximalist*innen, Epochennomi-
nalist*innen und sogar, gelegentlich, -realist*innen.100 Es mft die postkoloniale
Existenzweise des «Mittelalters» auf und kann seinerseits postkoloniales Projekt
sein, erlaubt aber auch eine (selbst)kritische Auseinandersetzung mit manchen

ahistorischen Tendenzen postkolonialer Theoriebildung.101 Der Begriff selbst

schliesst an Konventionen an und zielt zugleich auf deren Kritik. Diese Qualität
als Oxymoron, so kann man vermuten, trägt zum Erfolg des «globalen Mittelalters»

bei. Einer «globalen Vormoderne» mag man eine ähnliche Qualität zubilligen,

durch seine komplexere Genealogie weist das «globale Mittelalter» aber

doch grösseres Irritations- wie Reflexionspotenzial auf.102 Und wer nach

«unbelasteteren» oder gar «neutralen» Begriffen sucht, ist bei der «Moderne» wohl
kaum besser aufgehoben als beim «Mittelalter».
Das «globale Mittelalter» verweist auf das Problem des Wandels von Begriffen,

Bedeutung und Institutionen - und konfrontiert uns mit der gleichermassen

grundlegenden wie praktischen Frage nach unserer eigenen Rolle und

Handlungsmacht in einem solchen Prozess.103 Gerade deshalb bedarf es einer

Auseinandersetzung mit der postkolonialen Existenzweise des «Mittelalters» und den

Paradoxien von Aneignung und Kritik. Das «globale Mittelalter» ist ein Projekt.
Es braucht weder Leichen- noch Festredner, sehr wohl aber kritische Genealoginnen,

eine ordentliche Portion Reflexivität und ganz gegenwärtigen
Veränderungswillen.



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

Anmerkungen

1 Für kritische Lektüre und anregende Rückfragen danke ich Christoph Mauntel (Konstanz/München),

Anne Friedrichs (Mainz), Simon Siemianowski (Tübingen) sowie den beiden anonymen
Gutachter*innen. Dank gilt auch den Teilnehmerinnen des Workshops «Mittelalter nach der

Moderne?», organisiert von Steffen Patzold (Köln, 12./13. Dezember 2019), bei dem ich eine

erste (Teil)Fassung dieses Textes vorstellen durfte.
2 Bernhard Jussen, «Richtig denken im falschen Rahmen. Warum das <Mittelalter> nicht in

den Lehrplan gehört», GWU 67 (2016), 558-576; Thomas Bauer, Warum es kein islamisches
Mittelalter gab. Das Erbe der Antike und der Orient, München 220 1 9 [EA 2018] und pointiert
ders., «Was den Blick verstellt. Epochengrenzen waren immer Konstrukte von Historikern»,
Frankfiirter Allgemeine Zeitung, 23. 8.2018,12. Diese Kritik wurde jüngst prominent
aufgegriffen von Seiten des Mediävistenverbandes in Das Mittelalter 26/1 (2021). Aus der Fülle
weiterer Reflexionen vgl. unter anderem C. Warren Hollister, «The Phases of European
History and the Nonexistence of the Middle Ages», Pacific Historical Review 61 (1992), 1-22;
Timothy Reuter, «Medieval. Another Tyrannous Construct?», The Medieval History Journal 1

(1998), 25—45; Peter von Moos, «Gefahren des Mittelalterbegriffs. Diagnostische und präventive

Aspekte», in Joachim Heinzle (Hg.), Modernes Mittelalter. Neue Bilder einer populären
Epoche, Frankfurt am Main 1999,33-63 und Jacques Le Goff, Geschichte ohne Epochen? Ein
Essay, Stuttgart 2016 [frz. EA 2014].

3 Zu einschlägigen Lehr- und Forschungsprojekten unter anderem Geraldine Heng, «The Global
Middle Ages. An Experiment in Collaborative Humanities, or Imagining the World, 500-1500
C. E.», English Language Notes 47/1 (2009), 205-216; dies., The Global Middle Ages. An
Introduction, Cambridge 2021; Catherine Holmes, Naomi Standen, «Defining the Global Middle
Ages (AHRC Research Network AH, K001914, 1,2013-15)», medieval worlds 1 (2015), 106—

117 und dies. (Hg.), The Global Middle Ages (Past & Present, supplement 13), Oxford 2018.
Zeitschriften mit entsprechender Programmatik: The Medieval Globe, Leeds 2014—; Medieval
Worlds. Comparative and Interdisciplinary Studies, Wien 2015-; Journal ofMedieval Worlds,
Oakland, CA 2019-. Eine zunehmende Verbreitung des «Mittelalter»-Begriffs in
Forschungsdiskussionen über die Amerikas, Südostasien und Afrika konstatiert Elizabeth Lambourn, «Editor's

Introduction to Legal Encounters on the Medieval Globe>», The Medieval Globe 2 (2017),
vii-xiv, hier vii f. Als Überblick vgl. nun auch Klaus Oschema, Thomas Ertl, «Les études

médiévales après le tournant global», Annales. Histoire, Sciences Sociales 76/4 (2021 787-
801, und Thomas Ertl, «Streit ums Globale. Die Grenzen der mittelalterlichen Geschichte», in
Hans-Werner Goetz (Hg.), Kontroversen in der jüngeren Mediävistik [in Vorbereitung],

4 Janet Nelson, «Why Re-Inventing Medieval History is a Good Idea», in Graham A. Loud,
Martial Staub (Hg.), The Making ofMedieval History, York 2017,17-36.

5 So Holmes, Standen, Defining (wie Anm. 2), 106; Heng, Introduction (wie Anm. 2), bes. 33-35
und 39; dies., «Early Globalities, and Its Questions, Objectives, and Methods. An Inquiry into
the State of Theory and Critique», exemplaria. medieval, early modern, theory 26/2-3 (2014),
234-253, hier 234; Philippe Depreux et al., «Relevanz der Mediävistik. Das <Mittelalter> als

Teil unserer Gegenwart», Das Mittelalter 26/1 (2021), 33-51, mit zahlreichen Verweisen auf
Globalisierung und globale Gegenwart (35,39 f. und passim). Zur Einbettung der Globalgeschichte

in die globale Gegenwart vgl. Stefanie Gänger, Jürgen Osterhammel, «Denkpause für
Globalgeschichte», Merkur 855 (2020), 79-86.

6 Jussen (wie Anm. 1), 563 f. zur postkolonialen Kritik als «game changer» und Bauer (wie
Anm. 1), bes. 23-25, zur Auseinandersetzung mit Eurozentrismus. Vgl. Sebastian Conrad,
Shalini Randeria (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Ge-
schichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt am Main 2002.

7 So etwa Thomas Kohl, Steffen Patzold, «Vormoderne - Moderne - Postmoderne? Überlegungen

zu aktuellen Periodisierungen in der Geschichtswissenschaft», in Thomas Kühtreiber,
Gabriele Schichta (Hg.), Kontinuitäten, Umbrüche, Zäsuren. Die Konstruktion von Epochen



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

in Mittelalter undfrüher Neuzeit in interdisziplinärer Sichtung, Heidelberg 2016,23—42, hier
32; ähnlich Christian Jaser, Ute Lotz-Heumann, Matthias Pohlig, «Alteuropa - Vormoderne -
Neue Zeit. Leistungen und Grenzen alternativer Periodisierungskonzepte für die europäische
Geschichte», in dies. (Hg.), Alteuropa - Vormoderne - Neue Zeit. Epochen und Dynamiken der

europäischen Geschichte (1200-1800), Berlin 2012,9-24, hier 16.
8 Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference,

Princeton 2000, programmatisch 3-6. Vgl. auch Nadia Altschul, Kathleen Davis (Hg.),
Medievalisms in the Postcolonial World. The Idea of«the Middle Ages» Outside Europe, Baltimore
2009, und Jeffrey Jerome Cohen (Hg.), The Postcolonial Middle Ages (The New Middle Ages),
New York 2000.

9 Zur Bedeutung des «post» und der Differenzierung zwischen «chronologischer» und «epistemo-
logischer» Bedeutung vgl. Stuart Hall, «When was the Postcolonial? Thinking at the Limit», in
Iain Chambers, Lidia Curti (Hg.), The Postcolonial Question. Common Skies, Divided Horizons,
London 1995,242-260, hier 249, und etwas anders gelagert: Kwame Anthony Appiah, «Is the

Post- in Postmodernism the Post- in Postcolonial?», Critical Inquiry 17/2 (1991), 336-357.
10 Vgl. Nadia Altschul, Kathleen Davis, «The Idea of <the Middle Ages> Outside Europe», in dies.

(wieAnm.7), 1-26, hier 12: «[...] the <medieval> occupies a fraught, paradoxical role in post-
colonial politics, and the concept of the Middle Ages is deeply embedded in the rhetoric of
post-independence national struggles, with continuing repercussions today.»

11 Achille Mbembe, De la Postcolonie. Essai sur l'imagination politique dans l'Afrique con¬

temporaine, Paris 2020 [EA 2000], 70-74, mit der Formulierung von einem «emboîtement de

présents, de passés et de futurs» (72). Vgl. Russell West-Pavlov, Temporalities (The New Critical

Idiom), London 2013, 166-174.
12 Zum «Frühmittelalter» als Konzept siehe zum Beispiel Brajadulal Chattopadhyaya, The Mak¬

ing ofEarly Medieval India, Delhi 1994,1-10. Vgl. dazu Harbans Mukhi, «<Medieval India>.

An Alien Conceptual Hegemony», The Medieval History Journal 1 (1998), 91-105, und Daud

Ali, «The Idea of the Medieval in the Writing of South Asian History. Contexts, Methods and

Politics», Social History 39/3 (2014), 382^107, zum «Frühmittelalter» 388-390.
13 Bruce W. Holsinger, «Medieval Studies, Postcolonial Studies, and the Genealogies of Cri¬

tique», Speculum 77 (2002), 1195-1227, hier 1208-1215, zur Rezeption etwa der Anna-
les-Schule, aber auch deutscher Mediävisten wie Otto von Gierke und Fritz Kern bei Ranajit
Guha, Partha Chatterjee und anderen. Zum Einfluss dieser Diskussion auf die Auseinandersetzung

mit Zeitlichkeit bei Gayatri Spivak und anderen ebd., 1216-1218.
14 Pablo Ariel Blitstein, «A Global History of the <Multiple Renaissances«, Historical Journal

64/1 (2021), 162-184. Vgl. auch die aufschlussreiche Diskussion bei Thomas Maissen, Barbara

Mittler (Hg.), Why China Did not Have a Renaissance - and Why That Matters. An Interdisciplinary

Dialogue, Berlin 2018.
15 Vgl. auch Gabriela De Lima Grecco, Sven Schuster, «Decolonizing Global History? A Latin

American Perspective», Journal of World History 31/2 (2020), 425-446, hier 441 f. Siehe aber

auch bereits Chakrabarty (wie Anm. 7), 43 und öfter.
16 Ngûgî wa Thiong'o, Something Torn and New. An African Renaissance, New York 2009,

70 f.
17 Vgl. prominent etwa Walter Rodney, How Europe Underdeveloped Africa, London 1972.

18 Vgl. zum Beispiel Sylvia Kandé, «African Medievalisms. Caste as a Subtext in Ahmadou
Kourouma's Suns of Independence and Monnew», in Altschul, Davis (wie Anm. 7), 301—

324, und - in gänzlich anderem politischen wie kulturellen Kontext - Chris Jones, Conor
Kostick, Klaus Oschema, «Why Should we Care about the Middle Ages? Putting the Case

for the Relevance of Studying Medieval Europe», in dies. (Hg.), Making the Medieval
Relevant. How Medieval Studies Contribute to Improving our Understanding of the Present,
Berlin 2019, 1-29, hier 1 f. und 9. Vgl. auch Tommaso Di Carpegna Falconieri, The Militant
Middle Ages. Contemporary Politics between New Barbarians and Modern Crusaders, Leiden

2020.



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

19 Siehe zum Beispiel Bauer (wie Anm. l),bes. 19-31; von Moos (wieAnm. 1), bes. 46-48, und
Klaus Arnold, «Das <finstere> Mittelalter. Zur Genese und Phänomenologie eines Fehlurteils»,
Saeculum 32 (1981), 287-300.

20 Johannes Fabian, Time and the Other. How Anthropology Makes its Object, London 1983; Carol

Symes, «When We Talk about Modernity», American Historical Review 116/3 (2011), 715-726.
21 Vgl. etwa Manuel Borutta, Antikatholizismus. Deutschland und Italien im Zeitalter der euro¬

päischen Kulturkämpfe, Göttingen 2010,78 f., 102-104 und passim. Zu Ein- und Ausschlüssen
innerhalb Europas vgl. zum Beispiel Christof Dejung, Martin Lengwiler (Hg), Ränder der
Moderne. Neue Perspektiven aufdie europäische Geschichte (1800-1930), Köln 2016, und Fridtjof

Benjamin Schenk, Martina Winkler (Hg.), Der Süden. Neue Perspektiven aufeine
europäische Geschichtsregion, Frankfurt am Main 2007.

22 Siehe dazu insbes. Jeffrey Jerome Cohen, «Introduction. Midcolonial», in ders. (wie Anm. 7),
1-17, hier 3-6. Zur Kritik an ahistorischen Tendenzen mancher postkolonialen Ansätze vgl.
etwa Anne McClintock, «The Angel of Progress. Pitfalls of the Term Post-Colonialism»,
Social Text 18 (1992), 84-98 und Ella Shohat, Robert Stam, «Whence and Whither Postcolonial

Theory?», New Literary History 43 (2012), 371-390.
23 Kathleen Davis, Periodization and Sovereignty. How Ideas ofFeudalism and Secularization

Govern the Politics ofTime, Philadelphia 2008.
24 Vgl. etwa als Klassiker avant la lettre: Janet Abu Lughod, Before European Hegemony. The

World System A. D. 1250-1350, New York 1991.

25 Vgl. Holmes, Standen (wie Anm. 2) und Heng, Global Middle Ages (wie Anm. 2). Ein früher

Beleg für die «Global Middle Ages» (hier noch in Anführungszeichen) bei Miri Rubin, Emotion

and Devotion. The Meaning ofMary in Medieval Religious Cultures, Budapest 2009, ch.
1, https://books.openedition.org/ceup/433 (7.9. 2021).

26 Peter Frankopan, «Why We Need to Think About the Global Middle Ages», Journal ofMedi¬
eval Worlds 1 (2019), 5-10, hier 9.

27 Vgl. unter anderem Heng, Introduction (wie Anm. 2), 2-4; Jones, Kostick, Oschema (wie
Anm. 19). Siehe auch Bruce Holsinger, Neomedievalism, Neoconservatism, and the War on
Terror, Chicago 2007 zum «neomedievalism» nach den Anschlägen des 11. September 2001.
Als Reaktion auf solche Kritik ist auch eine Anthologie angelegt, die sich dezidiert an
Lehrende richtet: Andrew Albin et al. (Hg.), Whose Middle Ages? Teachable Moments for an III-
Used Past, New York 2019.

28 Jürgen Osterhammel, «Globalizations», in Jerry H. Bentley (Hg.), The Oxford Handbook of
World History, Oxford 2011, 89-104, hier 94.

29 So zum Beispiel das Editorial der Zeitschrift medieval worlds'. «We use <medieval> as a rough
chronological indication, which can be modified according to regional and disciplinary
research traditions, and which should in any case include late antique and early modem periods

of transition. The journal does not advocate any <strong> concept of <the> Middle Ages as

a period defined by particular characteristics, which would hardly be tenable in a global context

...»; Walter Pohl, Andre Gingrich, «Medieval Worlds. Introduction to the First Issue»,
medieval worlds 1 (2015), 2-4, hier 2. Ähnlich Bryan C. Keene, «Introduction. Manuscripts and

Their Outlook on the World», in ders. (Hg.), Toward a Global Middle Ages. Encountering the
World through Illuminated Manuscripts, Los Angeles 2019,5-34, hier 8; Rubin (wie Anm. 24),
ch. 1, Abs. 16, und Heng, Introduction (wie Anm. 2), 23.

30 Catherine Holmes, Naomi Standen, «Introduction. Towards a Global Middle Ages», in dies.

(Hg.), Global Middle Ages (wie Anm. 2), 1—44, hier 19 f., 26 und 44.
31 Ebd., 26, ähnlich 37-39.
32 Zur Hegemonie Holmes, Standen (wie Anm. 29), 2 und 19, zu den Beispielen ebd., 38-40, zur

Chronologie 19 f. und 27 f.
33 Holmes, Standen (wie Anm. 29), 19 f. Vgl. ähnlich Heng, Introduction (wie Anm. 2), 22-24.
34 Vgl. zum Beispiel Robert I. Moore, «A Global Middle Ages?», in James Beiich et al. (Hg.),

The Prospect of Global History, Oxford 2016, 80-92; ders., «A First Great Divergence?», me-



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

dieval worlds 1 (2015), 16-24, sowie die jüngst initiierte Buchreihe Global Histories Before
Globalisation, die von Kristin Skottki und Nicholas Morton herausgegeben wird und bei Rout-
ledge erscheint.

35 Diesen Begriff hat Borgolte in einer Replik auf Bauers Aufruf zur Abschaffung des Mittel¬
alters vorgeschlagen: Michael Borgolte, «Sprechen wir doch einfach vom euafrasischen
Zeitalter», Frankfurter Allgemeine Zeitung, 29. 8. 2018,11. Siehe auch Christian Grataloup, «Les
Périodes sont des régions du Monde», ATALA Cultures et sciences humaines 17 (2014), special
issue: Découper le temps: Actualité de la périodisation en histoire, 65-81.

36 So etwa bereits Michael Borgolte, Matthias M. Tischler (Hg.), Transkulturelle Verflechtungen
im mittelalterlichen Jahrtausend. Europa, Ostasien und Afrika, Darmstadt 2012. Vgl. nun auch
das Programm des Münchner Käte Hamburger Kollegs «global disxonnect», www.globaldis-
connect.org/?lang=en (30. 3. 2022).

37 Zu diesem Problem die erhellende Reflexion bei Roy Flechner, «Review Article. How Far is
Global?», in medieval worlds 12 (2020), 255-266, und demnächst Pirn de Zwart, «The Measure

of Global History», in Stefanie Ganger, Jürgen Osterhammel (Hg.), Rethinking Global

History, vsl. Cambridge 2022 [in Vorbereitung].
38 Vgl. Jürgen Osterhammel, «Über die Periodisierung der neueren Geschichte», Berlin-Branden¬

burgische Akademie der Wissenschaften, Berichte und Abhandlungen 10 (2006), 45-64.
39 Eric Hermans, «Introduction», in ders. (Hg.), A Companion to the Global Early Middle Ages,

Leeds 2020,1-12, hier 4. Ähnlich auch Naomi Standen, «Colouring outside the Lines. Methods

for a Global History of Eastern Eurasia, 600-1350», Transactions of the Royal Historical

Society 29 (2019), 27-63, Anm. 2. Von «compromises» spricht Heng, Introduction (wie
Anm. 2), 22.

40 Heng (wie Anm. 4), 236; Sierra Lomuto, «Becoming Postmedieval. The Stakes of the Global
Middle Ages», postmedieval. A journal ofmedieval cultural studies 11/4 (2020), 503-512, hier
507.

41 Einen «caractère anachronique, voire oxymorique» hat Uhlig konstatiert: Marion Uhlig,
«Quand <Postcolonial> et <Global> riment avec <Médiéval>. Sur quelques approches théoriques
anglo-saxonnes», Perspectives médiévales 35 (2014), Abs. 2, https://doi.org/10.4000/
peme.4400 (7.9.2021). Von den «ironies of using <medieval> or <Middle Ages> for global studies

that eschew Eurocentrism» spricht Kim M. Phillips, «Travel, Writing, and the Global Middle

Ages»,History Compass 14/3 (2016), 81-92, hier 87.
42 Siehe zum Beispiel Chattopadhyaya (wie Anm. 11 2.

43 François-Xavier Fauvelle, Le Rhinocéros d'or. Histoires du Moyen Âge africain, Paris 2013 (dt.
München 2017). Vgl. Steven Feierman, «Afrika in der Geschichte. Das Ende der universalen

Erzählungen», in Conrad, Randeria (wie Anm. 5), 52-83; zu jüngeren Entwicklungen der

«vorkolonialen» afrikanischen Geschichte Richard Reid, «Past and Presentism. The <Precolonial>

and the Foreshortening of African History», Journal ofAfrican History 52 (2011), 135-155,
und Cathérine Coquery-Vidrovitch, «De la Périodisation en histoire africaine. Peut-on
l'envisager? À quoi sert-elle?», Afrique & histoire 2/1 (2004), 31-65.

44 Fauvelle (wie Anm. 42), 20.
45 Ebd., 21 f.
46 François-Xavier Fauvelle, Leçons de l'histoire de l'Afrique. Leçon inaugurale prononcée le

jeudi 3 octobre 2019, nouvelle édition, Paris 2020, Abs. 44, https://doi.org/10.4000/books.
cdf.9292 (7.1.2022).

47 Claire Bosc-Tiessé, «Penser et écrire l'histoire d'un Moyen Âge en Afrique», Afriques. Débats

et lectures, 27.7. 2015, https://joumals.openedition.org/afriques/1702 (2. 12.2019); siehe

auch Marie-Laure Derat, «Moyen Âge africain Plaidoyers pour des histoires de l'Afrique»,
Médiévales. Langue, textes, histoire 79/2 (2021), 209-220, bes. 209-211, und Verena Krebs,
«Rezension zu: Fauvelle, Das goldene Rhinozeros», H-Soz-Kult, 14. 12. 2018, www.hsozkult.
de/review/id/reb-26289 (7. 1.2022).

48 Bauer (wie Anm. 1), 151-153, Zitat 151 f.



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

49 Arno Sonderegger, «Rezension zu Fauvelle, Rhinozeros», Stichproben. Wiener Zeitschriftfür
kritische Afrikastudien 17 (2017), 134—141.

50 Suzanne Conklin Akbari, «Where is Medieval Ethiopia? Mapping Ethiopie Studies within Me¬

dieval Studies», in Keene (wie Anm. 27), 82-93. Ein ähnliches institutionelles Argument
formuliert auch Heng, Introduction (wie Anm. 2), 20 f.

51 Ausgerechnet Reinhart Koselleck hat sich im Blick auf die Wandelbarkeit von Periodisierungs-
konzepten skeptisch gezeigt: «[D]iese Periodenbegriffe [bleiben] der europäischen Geschichte

verpflichtet und können allenfalls metaphorisch auf andere Kulturkreise übertragen werden: So

spricht man zwar von der Aufklärung oder von einem Mittelalter der griechischen [!] Geschichte

oder von feudalen Zuständen in der japanischen Geschichte, doch treten die Grenzen jeder
Übertragbarkeit schnell zutage.» Reinhart Koselleck, «Die Zeiten der Geschichtsschreibung», in
ders., Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt am Main 2000,287-297, hier 294.

52 Bauer (wie Anm. 1) 149 und 19 f.
53 Vgl. Heng (wie Anm. 4), 236 f.; nahezu wortgleich auch in dies., Introduction (wie Anm. 2), 19

und 21. Vgl. zum Problem der Positionalität auch das Interview mit Heng, in diesem Heft.
54 Sonderegger (wie Anm. 48).
55 Vgl. dazu Kandé (wie Anm. 19), bes. 302-308.
56 Zu den einschlägigen historiografischen Traditionen vgl. Hadrien Collet, «Landmark Empires.

Searching for Medieval Empires and Imperial Tradition in Historiographies of West Africa»,
Journal ofAfrican History 61/3 (2020), 341-357.

57 So Abdoulaye Fofana im Februar 1960, zitiert in R. Decraene, «Le Mali médiéval», Civilisa¬
tions 12 (1962), 250-258, hier 255.

58 Ein ähnlicher Vergleich zwischen Mali und Frankreich im 14. Jh. bei Cheikh Anta Diop, L'Af¬
rique noire pré-coloniale. Étude comparée des systèmes politiques et sociaux de l'Europe et de

l'Afrique Noire, de l'antiquité à la formation des états modernes, Paris 1960,38.
59 Zit. nach Decraene (wie Anm. 56), 255.
60 Djibril Niane, «Conclusion», in ders. (Hg.), General History ofAfrica, Bd. 4: Africa from the

Twelfth to the Sixteenth Century, Paris 1984 (ND 2000), 673-686, hier 681.
61 Finn Fuglestad spricht pointiert von der «Trevor-Roper-Trap», in Aufnahme des berüchtigten

Diktums des Oxforder Historikers Hugh Trevor-Roper 1963) über afrikanische Geschichte als

«unrewarding gyrations of barbarous tribes in picturesque but irrelevant parts of the globe.»
Finn Fuglestad, «The Trevor-Roper Trap or the Imperialism of History. An Essay», History in

Africa 19 (1992), 309-326. Fuglestad zieht auch bemerkenswerte Parallelen zu der Situation
der Sami in Skandinavien (321 f.).

62 So etwa bei dem somalischen Sprachwissenschaftler und Schriftsteller Yassin Osman Kenadid,
«Le Monde libre», Présence Africaine N. S. 38 (1961), 98-106, hier 101 f., mit interessanten
Parallelen zur Kritik Chakrabartys.

63 Zum Kontext Larissa Schulte Nordholt, «What is an African historian? Negotiating Scholarly
Personae in UNESCO's General History of Africa», in Herman J. Paul (Hg.) How to Be a
Historian. Scholarly Personae in Historical Studies, 1800-2000, Manchester 2019, 182-200.

64 Joseph Ki-Zerbo, Geschichte Schwarz-Afrikas, Frankfurt am Main 1981 [ND 1993, frz. EA
1978], 217.

65 Diop (wie Anm. 57), 115.

66 Vgl. etwa nur Heng, Introduction (wie Anm. 2), 25-28.
67 Siehe dazu Davis (wie Anm. 22).
68 Als Beiträge zu dieser Debatte unter anderem Jack Goody, «Feudalism in Africa?», The Jour¬

nal ofAfrican History 4 (1963), 1-18; Samir Amin, «Modes of Production and Social Formations»,

Ufahamu. A Journal ofAfrican Studies 4 (1974), 57-85; Catherine Coquery-Vidrovitch,
«Research on an African Mode of Production», Critique ofAnthropology 2 (1975), 38-71, und
Basil Davidson, Black Mother Africa. The Years ofTrial, London 1961,43-47.

69 Holmes, Standen (wie Anm. 29), 12 f., 17 f. und öfter, weisen ebenfalls auf die Bedeutung
komparatistischer Ansätze für eine mittelalterliche Globalgeschichte hin. Vgl. Harald Fischer-



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Tiné, «<Deep Occidentalism)? Europa und der Westen in der Wahrnehmung hinduistischer
Intellektueller und Reformer (ca. 1890-1930)», Journal ofModern European History 4 (2006),
171-203,bes. 172-176.

70 «Praktiken des Vergleichens» untersucht bspw. der Bielefelder SFB 1288, dazu unter ande¬

rem Angelika Epple, Walter Erhart, Johannes Grave (Hg.), Practices ofComparing. Towards a
New Understanding ofa Fundamental Human Practice, Bielefeld 2020. Für einen Überblick
mit weiterer Literatur Christina Brauner, «Polemical Comparisons in Discourses of Religious
Diversity. Conceptual Remarks and Reflexive Perspectives», Entangled Religions 11/4 (2020),
https://doi.org/10.46586/er.ll.2020.8692.

71 Die Formel «post-postcolonial» etwa bei Barbara A Holdrege, «What's Beyond the Post? Com¬

parative Analysis as Critical Method», in Kimberley C. Patton, Benjamin C. Ray (Hg.), A Magic
Still Dwells. Comparative Religion in the Postmodern Age, Berkeley 2000,77-91, hier 82; siehe

auch Dorothee Kimmich, Ins Ungefähre. Ähnlichkeit und Moderne, Konstanz 2017,140 f.
72 Ungewöhnliche Vergleiche zwischen Sahelzone und Nordseeraum hat die Afrika-Archäologin

Anne Haour erprobt: Anne Haour, Rulers, Warriors, Traders, Clerics. The Central Sahel and
the North Sea, 800-1500, Oxford 2007, zur Methodik 1-20.

73 Vgl. aus der Fülle der Literatur nur Symes (wie Anm. 19); Kohl, Patzold (wie Anm. 6) und

Otto Gerhard Oexle, «Die Moderne und ihr Mittelalter. Eine folgenreiche Problemgeschichte»,
in Peter Segl (Hg.), Mittelalter und Moderne. Entdeckung und Rekonstruktion der mittelalterlichen

Welt. Kongreßakten des 6. Symposiums des Mediävistenverbandes in Bayreuth 1995,

Sigmaringen 1997, 307-364.
74 Siehe etwa Depreux et al. (wie Anm. 4), 40,49 und öfter. Gerade in der Soziologie finden sich

solche Parallelisierungen. Siehe zum Beispiel Sighard Neckel, «The Refeudalization of
Modern Capitalism», Journal ofSociology 55/3 (2019), 1-15.

75 Heng (wie Anm. 4), 237 f.; dies., Introduction (wie Anm. 2), bes. 9-12, mit Verweisen auf neu¬

ere Klassiker der historischen Soziologie wie Jack Goldstone und Joel Mokyr.
76 Heng (wie Anm. 4), 237 und 243; dies., Introduction (wie Anm. 2), bes. 9-12 und 36 f.; für

eine kritische Diskussion siehe unter anderem Uhlig (wie Anm. 40), 7 f. Ähnliche Einwände
sind auch im Blick auf Hengs Monografie The Invention ofRace in the European Middle Ages

(2019) vorgetragen worden; siehe unter anderem Vanita Seth, The Origins of Racism. A
Critique of the History of Ideas», History and Theory 59/3 (2020), 343-368, bes. 365 f., und
Juliane Schiel, «Rezension zu: Heng, The Invention of Race in the European Middle Ages»,
H-Soz-Kult, 22.1. 2020, www.hsozkult.de/publicationreview/id/reb-27963 (8.9.2021). Für
eine Stellungnahme zu einigen der vorgetragenen Kritikpunkte vgl. auch das Interview mit
Heng in diesem Heft.

77 Für eine kritische Diskussion der «multiple modernities» als «repackaging argument» Frede¬

rick Cooper, «Modernity», in ders., Colonialism in Question. Theory - Knowledge - History,
Berkeley 2005, 113-149, hier 132-134, und weiter Dipesh Chakrabarty, «The Muddle of
Modernity» American Historical Review 116/3 (2011), 663-75, bes. 667 f.

78 Dieses Argument nennt Heng paradoxerweise selbst, um den Vorteil des «globalen Mittel¬
alters» vor einer weiter gefassten «Vormoderne» zu begründen: Heng, Introduction (wie
Anm. 2), 22.

79 Frederick Cooper, Globalization», in ders., Colonialism, 91-112; Wolfgang Knöbl, «After
modernization. Der Globalisierungsbegriff als Platzhalter und Rettungsanker der Sozialwissen-

schaften», Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 68/2 (2020), 297-317.
80 Heng grenzt etwa die heutige «globalization» von dem «globalism» früherer Epochen ab, den

sie als «global interConnectivity» versteht; Heng,Introduction (wie Anm. 2), 38.
81 Zur Diskussion um den Anfang der Globalisierung auch Knöbl, «After» (wie Anm. 78), 314 f.
82 Romedio Schmitz-Esser, «Die mittelalterliche Geschichte und ihre wichtige Position in den

globalhistorischen und postkolonialen Diskursen der Gegenwart», Quellen und Forschungen

aus italienischen Archiven und Bibliotheken 100 (2020), 573-576, hier 574 f.
83 Vgl. Abu Lughod (wie Anm. 23) und die kritische Auseinandersetzung mit ihr und Wallerstein



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

bei Heng, Introduction (wie Anm. 2), 40-53. Siehe auch Glen Dudbridge, «Reworking the

World System Paradigm», Past and Present (2018), Supplement 13, 297-316.
84 Siehe etwa Julia McClure, «A New Politics of the Middle Ages. A Global Middle Ages for

a Global Modernity», History Compass 13/11 (2015), 610-619, und dies., «Emperor's New
Clothes? Using medieval history to reflect on the globalization paradigm», EUI Working Paper
2017,01. Zur Reflexion des Verhältnisses von Nationalem und Globalem etwa Depreux et al.

(wie Anm. 4), 43—45.

85 Vgl. zum Beispiel Peter Hulme, «Beyond the Straits. Postcolonial Allegories of the Globe», in
Ania Loomba et al. (Hg.), Postcolonial Studies and Beyond, New York 2005,41-61; Tim In-
gold, «Globes and spheres. The topology of environmentalism», in ders., The Perception of the

Environment. Essays on livelihood, dwelling and skill, London 2000,209-218; Urs Stäheli,
«The Outside of the Global», The New Centennial Review 3/2 (2003), 1-22.

86 Für Einblicke in nichtlateinische Globalitätskonzepte vgl. Keene (wie Anm. 27).
87 Amanda Power, Caroline Dodds Pennock, Globalizing Cosmologies», Past and Present

(2018), Supplement 13,88-115.
88 Vgl. Fernando Esposito, The Two Ends of History and Historical Temporality as a Threatened

Order», in Ewald Frie, Thomas Kohl, Mischa Meier (Hg.), Dynamics ofSocial Change and

Perceptions of Threat, Tübingen 2018,221-238, und Chris Lorenz, «Der letzte Fetisch des

Stamms der Historiker. Zeit, Raum und Periodisierung in der Geschichtswissenschaft», in
Fernando Esposito (Hg.), Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlichkeit nach dem

Boom, Göttingen 2017,63-91.
89 Vgl. David Armitage, «In Defense of Presentism», in Darrin M. McMahon (Hg.), History and

Human Flourishing, Oxford [im Druck].
90 François Hartog, Régimes d'historicité. Présentisme et expériences du temps, Paris 2012,13

und 16-17.
91 Lynn Hunt, «Against Presentism», Perspectives on History. The Newsmagazine of the Ame¬

rican Historical Association, Mai 2002, www.historians.org/publications-and-directories/per-
spectives-on-history/may-2002/against-presentism (28.9. 2021).

92 In diesem Sinne etwa die Plädoyers von Jones, Kostick, Oschema (wie Anm. 19); Depreux
et al. (wie Anm. 4) und Nelson (wie Anm. 3).

93 Kathleen Biddick, The Shock ofMedievalism, Durham 1998, vgl. auch Louise d'Arcens, «Pre¬

sentism», in Elizabeth Emery, Richard Utz (Hg.), Medievalism. Key Critical Terms, Cambridge
2014,181-188, und die in Anm. 72 genannte Literatur.

94 Zum Begriff der «epistemic virtues» Lorraine Daston, Peter Galison, Objectivity, New York
2010,39^12.

95 So spricht Heng immer wieder von «récognition», «attentiveness» und «responsibility»; Heng
(wie Anm. 4), 244 f., und dies., Introduction (wie Anm. 2), 13 f., 39 f. und öfter. Vgl. auch

Miri Rubin, «Presentism's Useful Anachronisms», Past and Present 234 (2017), 236-244, bes.

237 f.
96 Vgl. Berber Bevernage, Chris Lorenz, «Breaking up Time. Negotiating the Borders between

Present, Past, and Future - Introduction», in dies. (Hg.), Breaking up Time. Negotiating the

Borders between Present, Past, and Future, Göttingen 2013,7-35, hier 22.

97 Zum Problem von Gleichheit, Gleichwertigkeit und Gleichzeitigkeit Berber Bevernage, «Tales

of Pastness and Contemporaneity. On the Politics of Time in History and Anthropology»,
Rethinking History 20/3 (2016), 352-374; Chakrabarty (wie Anm. 76), 672, und ders. (wie
Anm. 7), 87-89. Zur Zeitgenossenschaft als «operative fiction» vgl. Peter Osbome, «The Fiction

of the Contemporary», in ders. (Hg. Anywhere or Not at All. Philosophy ofContemporary

Art, London 2013,15-36, hier 23 und 25 f.
98 Anregend und im besten Sinne provokativ Catherine Brown, «In the Middle», Journal ofMedi¬

eval and Early Modern Studies 30/3 (2000), 547-574.
99 Vgl. auch die Prognose, das Mittelalter werde mit der Epochentrias insgesamt ihrer Nichtexis-

tenz zum Trotz bis zum Eintritt des Armageddon überleben; Hollister (wie Anm. 1), 22.



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

100 Von einem «Universalienstreit» in Bezug auf Epochenkonzepte spricht von Moos (wie
Anm. 1), 59.

101 Den letztgenannten Punkt betont insbes. Cohen (wie Anm. 21), 3-6, für die postkoloniale Me¬

diävistik.
102 Zu solchen Fragen sehr anregend die abwägend-kritische Diskussion bei Kathleen Davis, Mi¬

chael Puett, «Periodization and the <Medieval Globe>. A Conversation», The Medieval Globe
2/1 (2015), 1-14.

103 Vgl. zu dieser Frage auch Margrit Pernau, «Provincializing Concepts. The Language of Trans¬

national History», Comparative Studies ofSouth Asia, Africa and the Middle East 36/3 (2016),
483^199. Sehr aufschlussreich auch die abwägenden (Selbst)Reflexionen von zwei «indigenen
Mediävisten»: Tarren Andrews, Wallace Cleaves, «Indigenous Futures and Medieval Pasts. A
Conversation», English Language Notes 58/2 (2020), 167-179.

Résumé
Le «Moyen Âge global» et le présent de la science historique
Le «Moyen Âge global» est une thématique en vogue, mais paradoxale: alors que
le concept d'époque est largement décrié, l'histoire globale et le projet des études

postcoloniales entreprennent précisément de le réactiver. C'est pour cette raison

que le «Moyen Âge global» renvoie à des questions fondamentales au cœur de

la science historique contemporaine: l'appropriation de la critique postcoloniale,
les discussions sur la mondialisation et la globalisation, ainsi que le rapport entre

«prémodernité», modernité et contemporanéité.

Après un aperçu des «moyens âges» dans le monde postcolonial, le «Moyen Âge

global» est présenté comme un projet dans lequel le concept est à la fois l'objet
et l'instrument de la critique. L'exemple du «Moyen-Âge africain» permet de

mettre en évidence les liens entre les discussions actuelles et celles de l'époque
de la décolonisation, comme le problème de l'appropriation et de la critique,
les pratiques de synchronisation et de comparaison. Enfin, l'article saisit les

concepts de modernité et de globalité, et discute dans quelle mesure le «Moyen
Âge global» contribue au débat sur l'historicité et le présentisme. Cet essai

se comprend donc dans une perspective historiographique, mais aussi comme

un plaidoyer pour que le «Moyen Âge global» soit pris au sérieux en tant que

concept capable de faire évoluer la discipline.
(Traduction: Matthieu Gillabert, Anja Rathmann-Lutz)

62


	Das "globale Mittelalter" und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

