Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Age postcolonial?

Artikel: Das "globale Mittelalter" und die Gegenwart der
Geschichtswissenschatft

Autor: Brauner, Christina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005936

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart
der Geschichtswissenschaft

Christina Brauner

Totgesagte leben linger.! Wihrend manchen das Leichenbegiingnis fiir eine aus-
gemusterte Epoche lingst iiberfillig scheint,” beobachtet man andernorts ein er-
staunliches Wiederaufleben des «Mittelalters»: Fiir Furore sorgen Neuigkeiten
aus dem «afrikanischen Mittelalter», die «Global Middle Ages» werden in inter-
disziplindren Projekten erforscht und neugegriindete Zeitschriften fiihren the
medieval globe oder medieval worlds bereits im Titel.> Es ist also ausgerechnet
die Globalgeschichte, in der das «Mittelalter» nicht nur lebt, sondern auch ex-
pandiert. Wie kommt es zu dieser «Neuerfindung»* im globalen Gewand? Ord-
net man das Phiinomen in gut historischer Manier in seinen Kontext ein, so ist
zundchst auf die aktuelle Konjunktur von Globalgeschichte zu verweisen. In der
Tat dient diese Konjunktur explizit als Argument fiir das «globale Mittelalter».
Zugleich verweisen einschlidgige Pladoyers auf eine Gegenwartsdiagnose, in die
der global turn der Geschichtswissenschaft seinerseits eingebettet ist.> Globalge-
schichte, so die — inzwischen vielfach hinterfragte — Annahme dabei, ist jene Ge-
schichte, die unsere globale und sich globalisierende Gegenwart braucht.

Die Verbindung von Globalgeschichte und «Mittelalter» ist aber weder zwangs-
laufig noch widerspruchsfrei: Indem sich der global turn gegen eurozentrische
Konzepte und Betrachtungsweisen wendet, hat er, in Verbindung mit postkolonia-
ler Kritik, entscheidend zu den jiingeren Aufrufen zur Beerdigung des «Mittel-
alters» und zu einer Revision eurozentrischer Periodisierungsschemata insgesamt
beigetragen.® Miissten also nicht gerade in der Globalgeschichte das «Mittelalter»
wie auch die Epochentrias insgesamt an Bedeutung verlieren?’” Vor allem wenn
man das «globale Mittelalter» explizit als post- oder dekoloniales Projekt versteht,
erscheint seine Existenzweise paradox. Genau deshalb verweist es, so mochte ich
argumentieren, paradigmatisch auf grundlegende Fragen, die die Geschichtswis-
senschaft der Gegenwart umtreiben: der Umgang mit Eurozentrismus und postko-
lonialer Kritik, Diskussionen um Globalisierung und Globalitéit und die Neuver-
handlung des Verhiltnisses von Vormoderne, Moderne und Gegenwart.

Der folgende Essay versteht sich dezidiert als Versuch der Beobachtung zweiter
Ordnung. Es geht weniger um ein Pliddoyer fiir oder gegen das «globale Mittel-
alter» als vielmehr um eine Analyse und Reflexion dieses historiografischen

41



42

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Phiénomens. Plidieren mochte ich aber dafiir, das «globale Mittelalter» nicht als
Mode, sondern als eine grundsitzliche Anfrage an die Veridnderungsfahigkeit der
Geschichtswissenschaft als Disziplin zu begreifen. Das bedeutet zugleich auch,
die inhérenten Paradoxien von Kritik und Aneignung ernst zu nehmen.

Postkoloniale Tatsache und postkoloniales Projekt

Das «Mittelalter» ist heute auch eine postkoloniale Tatsache. Seine weltweite
Verbreitung und seine Vervielfiltigung zu «Mittelaltern» ist ohne den Export
«westlicher» Wissenschaft, ihrer Institutionen, Strukturen und Konzepte mit uni-
versalistischem Anspruch und partikularer Genealogie nicht zu erkldren.® Seine
dergestalt «globalisierte» Existenzweise zeugt von epistemischen wie institutio-
nellen Konsequenzen des Kolonialismus.’

Das «Mittelalter» ist aber auch eine postkoloniale Tatsache, weil die «multiplen
Mittelalter» nicht nur durch europiische Kolonialisierung fremder Vergangen-
heiten entstanden sind. Sie sind auch Produkt von vielféltigen Aneignungs- und
Ubersetzungsprozessen, wissenschaftlichen und politischen Auseinandersetzun-
gen innerhalb und ausserhalb Europas.'” Damit tragen sie zu jener Pluralitidt und
Heterogenitit von Zeitkonzepten bei, wie sie verschiedentlich als Charakteristi-
kum der «Postkolonie» ausgemacht worden sind."

Drei Schlaglichter mogen dies illustrieren: Das indische «Friihmittelalter» (da-
tiert auf das 6.—12. Jahrhundert) entwickelte sich in der Auseinandersetzung
mit einem kolonialzeitlichen Epochenmodell, in dem der Beginn muslimischer
Herrschaft einerseits und die britische «Zivilisierungsmission» andererseits als
entscheidende Zdsuren fungierten. Es war aber zugleich Teil eines «Schlacht-
feldes», auf dem Kidmpfe um die Definition indischer Geschichte und indischer
Identitit ausgetragen wurden.'” In diesem Kontext haben etwa Vertreter*innen
der Subaltern Studies Group Studien zur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte des
europdischen Mittelalters herangezogen und fiir historische Forschung wie poli-
tische Interventionen fruchtbar gemacht."

Konzepte einer «chinesischen Renaissance» zu Beginn des 20. Jahrhunderts
sind, wie Pablo Ariel Blitstein jlingst gezeigt hat, im Dialog mit der Bewegung
der «Irish Renaissance» entstanden. Hu Shi, ein zentraler Protagonist der «chine-
sischen Renaissance», spielte wiederum eine entscheidende Rolle bei Arnold
Toynbees beriihmtem Versuch, den Mythos der Einzigartigkeit der européischen
Renaissance mit der Vielfalt von Renaissancen weltweit zu widerlegen — ein we-
sentlicher Schritt zur «Typologisierung» der Renaissance als Epoche, die kaum
ohne Referenz auf ein gleichfalls typologisiertes «Mittelalter» als vorangehen-
des «dunkleres» Zeitalter auskommt.'* Die Geschichte der «multiplen Renais-



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

sancen» liefert so ein eindriickliches Beispiel fiir die Verflechtungsprozesse, die
auch scheinbar rein europiische Konzepte pragen."

Der kenianische Schriftsteller Ngtigi wa Thiong’o hat schliesslich eine sol-
che Verkniipfung von Mittelalter und Renaissance verwendet, um die verbun-
denen, aber gegenldufigen Entwicklungen der europdischen und afrikanischen
Geschichte herauszustellen. «Mittelalter» ist fiir ihn dabei gleichbedeutend mit
einem «dunklen Zeitalter», das afrikanische Mittelalter versteht er folgerichtig
als «the entire slave and colonial period, during which Africa was dismembe-
red from its past». Davon ausgehend stellt er fest: «The European Renaissance
marked the end of the European Dark Ages; the same Renaissance marked the
beginnings of the African dark ages.»'® Diese Bewegung ist nicht allein gegen-
laufig, vielmehr gelingt der Aufstieg Europas gerade auf Kosten Afrikas — Afrika
ist nicht ungleichzeitig, es wird ungleichzeitig gemacht. Ngiigis «afrikanisches
Mittelalter» ist so Teil einer lingeren Diskussion um die Ursachen der «Unter-
entwicklung Afrikas»."”

Die Schlaglichter zeigen auch: Das «Mittelalter» ist nicht nur rdumlich, sondern
auch zeitlich mobil. Als typologisches Konzept kann es, wie bei Ngiigi, auf ein
«dunkles Zeitalter» verweisen oder aber eher neutral eine «mittlere Periode»
oder «Zwischenzeit» bezeichnen. Mit starken Bewertungen verbunden ist das
«Mittelalter» insbesondere, wenn es als binérer Gegensatz zur Moderne auftritt.
Positiv gewertet kann das «Mittelalter» etwa als nostalgisch besetztes «Goldenes
Zeitalter» erscheinen.'® In der populidren Rede von «den mittelalterlichen Zustén-
den» hingegen steht es in der Regel als Chiffre fiir Barbarei und Riicksténdig-
keit.”? In beiden Varianten kann die Figur des «Mittelalters» zur Verzeitlichung
von Differenz und Verweigerung von Zeitgenossenschaft beitragen, sei es, um
nichteuropéische Kulturen als Objekt westlicher Zivilisierungsmissionen zu re-
klamieren oder sie als urspriingliche Gegenwelten zur entfremdeten Moderne zu
imaginieren.”® «Im Mittelalter» lebten fiir manch einen aufklérerisch gesinnten
Beobachter nicht nur Zeitgenossen im Orient oder in Afrika, sondern auch die
Bewohner des lidndlichen Schwabens oder schlicht all jene, die den katholischen
Glauben praktizierten.?!

Waiihrend in manchen postkolonialen Theorien sowohl «das Mittelalter» als auch
«der Kolonialismus» seltsam zeitlos wirken, haben Arbeiten der postkolonialen
Mediivistik zu einer komplexeren Genealogie des «Mittelalters» beigetragen.?
So hat etwa Kathleen Davis gezeigt, wie in der Frilhen Neuzeit Diskurse iiber eu-
ropéische Souverinitit und koloniale Landnahme in der Figur des «Feudalismus»
verschrinkt wurden, die wiederum bis heute géngige Mittelalterbilder préagt.”
Die multiple, zeitlich wie rdumliche mobile Existenzweise des «Mittelalters»
hat so eine lange Geschichte. Sie geht sowohl den ersten globalgeschichtlichen
Ansitzen in der Mediivistik?* wie auch der spezifischen Redeweise von einem

43



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

«globalen Mittelalter» voraus, wie sie erstmals im Laufe der 2010er-Jahre pro-
minenter in Erscheinung trat.>> Wie verhilt sich das «globale Mittelalter» als Pro-
jekt nun gegeniiber der postkolonialen Realitdt des «globalisierten Mittelalters»?
Und was genau ist darunter eigentlich zu verstehen?

Periodisierung, Pragmatismus und Begriffspolitik

Das «globale Mittelalter» erscheint zunichst und vor allem als Instrument der
Kritik. Als solches richtet es sich gegen das, was sich Menschen landlédufig unter
«Mittelalter» vorstellen. So hat etwa Peter Frankopan die Frage «Why We Need
to Think About the Global Middle Ages» jiingst wie folgt beantwortet: Ein sol-
ches Unterfangen «can help reclaim the <Middle Ages> [...] and removes the
Eurocentric straight-jacket of what scholars mean when they write about the
medieval period».?® Es geht dabei nicht allein um fachinterne Auseinanderset-
zungen, sondern auch um Kritik populdrer Mittelalterdiskurse — feiern gegen-
wirtig doch nationalistische, rassistische Lesarten des «christlichen Abendlan-
des» so frohliche Urstéind, wie es sich die aufgeklérte Historikerzunft kaum mehr
vorstellen konnte. Insofern ist der Aufschwung des «globalen Mittelalters» auch
eine Reaktion auf einen gewachsenen Bedarf an «Mittelalterkritik».”’

Klar scheint also, was «Mittelalter» nicht bedeuten soll. Was aber meint der Be-
griff im positiven Sinne? Uberwiegend ist sein Gebrauch ein pragmatisch-mini-
malistischer: Das «globale Mittelalter» wird als Beobachtungsrahmen ausge-
wiesen, um Phinomene gemeinsam zu betrachten, die bislang nicht gemeinsam
betrachtet wurden. Vor allem die Betrachtung zeitgleicher Phdnomene, also eine
Art Synchronisierung, hat sich wiederholt als wirksame Strategie der Dezentrie-
rung erwiesen.”® Die Epoche ist so Voraussetzung fiir vergleichende oder ver-
flechtungsgeschichtliche Analysen, sie fungiert letztlich als chronologisch grob
begrenzter, geografisch unspezifischer Container, als heuristisches Instrument.”
Einige Historiker*innen plddieren weitergehend dafiir, unter dem Signum eines
«globalen Mittelalters» iiber eine inhaltlich bestimmte Periodisierung als Ergeb-
nis einer veranderten Forschungsarbeit nachzudenken. Dies ist etwa im Rahmen
des britischen Netzwerks «Defining the Global Middle Ages» diskutiert wor-
den. Die Initiatorinnen dieses Netzwerks, Catherine Holmes und Naomi Standen,
wollen die «Global Middle Ages» ebenso als «analytical approach» wie als «a
distinctive period» verstehen.®® Als «working hypothesis» schlagen sie eine
Charakterisierung als «period of intensification» vor, «offering options for expe-
riments in ways that place it in contrast to later as well as earlier centuries». Im
«globalen Mittelalter» habe keine Weltregion eine hegemoniale Stellung einge-
nommen, die Epoche sei vielmehr durch die Intensivierung von transregionalen



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

Verbindungen charakterisiert. Beispielhaft wird auf die Formation der monotheis-
tischen Religionen verwiesen sowie auf Handels- und Kommunikationsnetz-
werke, aber auch auf das alltdgliche «Experimentieren» einzelner Akteure. Wih-
rend sich das Konzept selbst ebenfalls in einer Experimentierphase befindet, ist
die Zielsetzung doch eindeutig:*! Holmes und Standen wollen die «Global Middle
Ages» als «maximalistisches» oder «starkes» Periodisierungskonzept verstanden
wissen, das iiber eine bloss chronologische («minimalistische») Einteilung hin-
ausgeht, ja die zeitlichen Rénder bewusst unscharf hilt, und vielmehr zu einer
inhaltlich-typologischen Epochenbestimmung fiihrt.*> Diese soll gerade nicht zu
einer «globalen Vormoderne» ausgeweitet werden, sondern zielt bei aller chrono-
logischen Flexibilitit auf die Spezifik eines «globalen Mittelalters».*

Nicht alle Versuche, solch «starke» Periodisierungskonzepte aus globalgeschicht-
licher Perspektive zu entwerfen, nehmen den Begriff «globales Mittelalter»
auf ** Vielmehr kann der Blick auf Verflechtung gerade zur Absage an ein Epo-
chenkonzept mit globalem Anspruch fiihren und zu einer rdumlich differenzier-
ten Periodisierung fiihren, wie sie Michael Borgolte zum Beispiel mit seinem
Begriff des «eurafrasischen Zeitalters» vorgeschlagen hat. In einem solchen ver-
flechtungsgeschichtlichen Periodisierungsmodell wird erst das «Zeitalter der
Globalisierung» als «globale Epoche» bestimmt, die sich dann auch durch ein
Globalititsbewusstsein auszeichne. Fiir die Zeit davor sind hingegen parallel
existierende (wiewohl nicht notwendigerweise synchrone!) Periodisierungen in
Anschlag zu bringen, die sich an verschiedenen Verflechtungsridumen orientie-
ren.*® Ein solches Periodisierungsmodell bildet so das Narrativ der Globalisie-
rungsgeschichte als Prozess raumzeitlicher Integration selbst ab. Um nicht in
Teleologiefallen zu tappen, gilt es dabei, nicht nur Ver-, sondern auch Entflech-
tungsprozesse zu berticksichtigen.*® Offen bleibt die Frage nach dem «Mass» der
Verflechtung — eine Frage, die in der Globalgeschichte insgesamt kontrovers ist
und in der longue durée noch einmal an Komplexitit gewinnt.*”

Jenseits dieser Versuche, ein «starkes» Epochenkonzept zu formulieren, domi-
niert weithin ein Pragmatismus im Umgang mit Epochen- und Periodisierungs-
fragen, wie er im Fach allgemein géingig scheint.’® Der Pragmatismus des «glo-
balen Mittelalters» geht aber gelegentlich noch dariiber hinaus, findet man doch
nicht nur eine Rhetorik des Provisorischen, sondern immer wieder auch des ex-
plizit Transitorischen: So fiihrt ein einschldgiges Handbuch zwar das «globale
Frithmittelalter» im Titel, erklirt zugleich aber dessen Uberwindung zum Ziel:
«If even only one reader feels inspired to devise better geographic and chrono-
logical categories for this period of history, then this companion will have been
a useful catalyst.»*

Als postkoloniales Projekt verstanden, wird die Terminologiefrage dezidiert zu
einer Frage der Begriffspolitik. Geraldine Heng etwa spricht von einem Begriff

45



46

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

«under erasure», der stets von «critical reflection» begleitet sein miisse. Sierra
Lomuto wiederum beschreibt Hengs Vorgehensweise als «mode of resistance»,
«a maneuver that challenges Eurocentrism and breaks it apart from within» .*°
Manche Beobachter*innen haben der Redeweise vom «globalen Mittelalter» den
Charakter eines Oxymorons oder implizite Ironie attestiert, ruft sie doch eben
jenen konventionellen Mittelalterbegriff auf, den sie zu kritisieren sucht.*! Wie
aber kann das Konzept zugleich als Instrument und als Gegenstand von Kritik
fungieren? Wie lasst sich Eurozentrismus iiberwinden — lisst er sich iiberhaupt
iiberwinden? Diese Fragen treiben nicht nur die Vertreter*innen des «globalen
Mittelalters» um, sondern verweisen auf grundlegende postkoloniale Herausfor-
derungen. Anhand von bereits vorliegenden Versuchen, den Mittelalterbegriff in
kritischer Absicht zu verwenden, lassen sich verschiedene Strategien, aber auch
Probleme beim Umgang mit solchen Herausforderungen beobachten.

Die Ambivalenz der Aneignung und die Frage des Wandels

Das «afrikanische Mittelalter» hat in jiingerer Zeit einige Aufmerksamkeit auf
sich gezogen. Ahnlich wie bei manchen Varianten des «indischen Mittelalters»*
wird der Begriff «Mittelalter» dabei dezidiert als Historizitdtsmarker eingesetzt,
der dem Kampf gegen hartnickige Mythen der Geschichtslosigkeit Afrikas und
gegen die dominante Zisursetzung vorkolonial/kolonial dient.** So liest man in
Francgois-Xavier Fauvelles Rhinocéros d’or (2013) etwa: «Si ce n’était que parce
que ces siecles oubliés ont acquis une nouvelle valeur historique par le fait d’une
redécouverte, ils mériteraient assez le nom de Moyen Age »* Das «afrikanische
Mittelalter» definiert er als Zeit vom 8. bis zum 15. Jahrhundert, begrenzt durch
das Aufkommen des Islam einerseits und den direkten Kontakt mit Européern
und Beginn des atlantischen Handels andererseits. Es ist jedoch mehr als bloss
ein chronologischer Container, der durch externe Faktoren definiert wird. Viel-
mehr sieht Fauvelle die Epoche ausgezeichnet durch eine eigentiimliche «doku-
mentarische Ordnung», aber auch durch Austausch und Verflechtung. Dabei ver-
weise der Begriff «Mittelalter» nicht auf eine bloss zufillige Gleichzeitigkeit mit
dem europdischen Mittelalter, sondern vielmehr auf Synchronizitit aufgrund von
gemeinsamen Verflechtungsprozessen.*” Konzipiere man das Mittelalter nicht
als eine Epoche europiischer Geschichte, sondern als «une géographie globale»,
lasse sich das Projekt der Provinzialisierung radikalisieren und auf die ganze
Welt iibertragen, verbunden mit einer Absage an Zentrismen aller Art.*

Neben aller Begeisterung und Zustimmung inner- und ausserhalb des Fachs"
hat gerade Fauvelles Gebrauch des Mittelalterbegriffs aber auch Kritiker auf
den Plan gerufen: So macht der Islamwissenschaftler Thomas Bauer seine Ein-



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

winde gegen das «Mittelalter» im Allgemeinen und das «islamische Mittelalter»
im Besonderen in dhnlicher Weise gegeniiber dem «afrikanischen Mittelalter»
geltend. Er meldet zudem Zweifel an Fauvelles Chronologie an, sei doch die
«tatsdchliche [sic] Epochengrenze» nicht im 8., sondern im 11. Jahrhundert an-
zusiedeln.”® Der Wiener Afrikahistoriker Arno Sonderegger wiederum hélt das
«afrikanische Mittelalter» nicht nur fiir konzeptionell fragwiirdig, sondern wirft
Fauvelle eurozentrischen Exotismus vor und identifiziert ihn als Erben einer ko-
lonial geprigten franzdsischen Afrikaforschung. Das «Mittelalter» wie auch das
Ordnungsmodell der Epochentrias insgesamt sind, so Sonderegger, eurozen-
trische «Kampfbegriffe».*

Diese Diskussion um das «afrikanische Mittelalter» beriihrt unmittelbar das Pro-
blem der Ambivalenz von Aneignung und Kritik, wie es sich auch fiir das «glo-
bale Mittelalter» stellt: Was trennt kritische Aneignung von (nicht intendierter)
Reproduktion? Wo beginnt Subversion? Kann Reflexion Eurozentrismus iiber-
winden? Suzanne Conklin Akbari hat solche Fragen in einem Beitrag iiber das
«mittelalterliche Athiopien» explizit aufgeworfen.®® Ahnlich wie Fauvelle geht
es ihr um einen inklusiveren Blick auf die «vormoderne Vergangenheit» und Kri-
tik an eurozentrischen Mittelalterkonzepten, die durch den Fall des christlichen,
mit der Heilsgeschichte eng verbundenen, aber trotzdem aus lateinischer Per-
spektive «fremden» Athiopiens besondere Schlagkraft gewinnt. Akbari geht es
auch um die kritische Untersuchung von lateinischen Athiopienbildern und Kon-
zeptionen von Schwarzsein sowie deren Kontinuitidten bis in die Moderne. Vor
allem aber betont sie — deutlich mehr als Fauvelle — den institutionellen Aspekt
des «Mittelalters»: Uber ein «mittelalterliches Athiopien» zu sprechen, heisst fiir
sie auch, einen Platz im Feld der Mediivistik zu reklamieren — die Begriffs- und
Periodisierungsfrage ist also nicht zuletzt eine Institutionenfrage.

Beides, Wissenschaft wie Sprache, ist soziale Praxis. Genau deshalb stellt sich
die Frage, wie sich Begriffe und Bedeutungen eigentlich verindern konnen —
oder genauer noch: wie wir sie verdndern kdnnen und wer wann und auf welche
Weise das Gelingen von Aneignung und Wandel beurteilen kann.’!

Wihrend fiir Bauer feststeht, dass sich der Begriff des Mittelalters von seinen
«negativen Konnotationen nicht ablosen» lasse,”> geht Heng davon aus, dass
die multiplen Mittelalter ganz unterschiedliche Bedeutung haben kénnen. Aus-
gehend von Begriffen wie «medieval Japan» oder «medieval India» schreibt sie:
«[S]ituated terminology of this kind issuing from within non-European studies
and attached by their scholarly proponents to their own zones and periods of
study, carries a different valence from its attachment by euromedievalists willy-
nilly to chronologies and zones around the world.»*?

Anders als Bauer gesteht Heng hier verschiedenen Mittelaltern auch verschie-
dene Valenz oder Legitimitdt zu. Wie aber ist diese Valenz jeweils zu bestim-

47



48

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

men? Offenkundig bedarf es hier eines genaueren Blicks auf die Art und Weise
der Ubertragung und auch wiederum auf das, was mit «Mittelalter» eigentlich
gemeint ist. Zugleich scheint diese Frage aber auch mit der jeweiligen Sprecher-
position und dem Problem der Positionalitit zusammenzuhingen (wobei der Be-
griff «Euromedievalist» offenlédsst, ob es um regionale Expertise oder auch um
regionale Identitét geht).

Im Blick auf die Sprecherposition wire zu thematisieren, dass Fauvelle franzo-
sischer Afrikanist und Archiologe ist und eine Professur am College de France
innehat, Akbari als Mediédvistin und Komparatistin gegenwiirtig in Princeton
lehrt und sich intensiv mit Beziehungen zwischen der lateinischen Welt und
den Regionen des nahen und fernen Ostens auseinandergesetzt hat. Die beiden
sind jedoch nicht die Ersten und Einzigen, die von einem afrikanischen Mittel-
alter sprechen. Genau darauf weist Sonderegger in seiner Kritik an Fauvelle hin,
wenn er Théodore Monod und Raymond Mauny als erste Vertreter eines «afrika-
nischen Mittelalters» anfiihrt — und Fauvelle in die Genealogie der kolonial ge-
priagten Afrikaforschung einreiht.>

Noch komplizierter wird die Sachlage, wenn man beriicksichtigt, dass dieser Be-
griff gerade auch in der Dekolonisationszeit, genauer: bei Versuchen der intel-
lektuellen «Dekolonisation», Gebrauch fand. Dabei ging es ebenso darum, die
Vergangenheit des Kontinents vom Mythos der Geschichtslosigkeit zu befreien,
wie auch aus dieser Vergangenheit Visionen fiir die Zukunft abzuleiten und Le-
gitimation fiir Staatsgriindung und Nationswerdung zu gewinnen.”

Fiir die Entwiirfe eines «afrikanischen Mittelalters» in der Dekolonisationszeit
spielen die «grossen Reiche» Westafrikas wie Mali und Ghana eine zentrale
Rolle.’® Bereits ganz im Sinne der Programmatik des «globalen Mittelalters»
wird deren Gleichzeitigkeit mit bekannten Figuren und Daten des européischen
Mittelalters herausgestellt: «Le Mali existait déja lorsque les Capétiens régnai-
ent sur 1’fle-de-France. Moussa Allakoi était au sommet de sa gloire 1’année de
la bataille de Bouvines. Soundiata rendait la justice en méme temps que Saint-
Louis. Mansa Oule organisait 1’empire pendant que Philippe-le-Bel faisait de la
fausse monnaie et Kankan Moussa entreprenait un pelerinage fastueux I’année
ou la France entrait pour cent ans dans la guerre.»”’

Auch wenn explizit nur die chronologische Gleichzeitigkeit als fertium aufge-
rufen wird, eréffnen die Gegeniiberstellungen weitere Vergleichsmoglichkeiten:
Wenn etwa die «prunkvolle Pilgerreise» von Mansa Musa mit dem Ausbruch des
Hundertjahrigen Krieges konfrontiert wird, so erscheinen die afrikanischen Rei-
che nicht nur den europiischen vergleichbar, sondern jenen tendenziell gar tiber-
legen.”® Dass diese Vergleiche von einem Regierungsmitglied der kurzlebigen
«Mali Federation» (1959/60), dem senegalesischen Politiker Abdoulaye Fofana,
stammen und bei der Er6ffnung der Maison des Arts im Februar 1960 in Dakar



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

vorgetragen wurden, zeigt eindriicklich, wie eng solche Vergangenheitsentwiirfe
mit der Frage politischer Zukiinfte in der Gegenwart verbunden waren.”
Ausgehend von einer solchen Ebenbiirtigkeit afrikanischer mit anderen «mittel-
alterlichen» Reichen nutzt der guinesische Historiker Djibril Niane Verglei-
che, um die Offenheit historischer Entwicklung am Ende des 15. Jahrhunderts
auszustellen: «If comparison is permissible, we might say that everywhere in the
ancient world, from Africa to China, by way of Arabia, Europe, the Atlantic, and
the Bosphorus, kingdoms and empires had reached a high level of development;
the European adventure which began in the fifteenth century could have been
undertaken either by Africa or China [...]. Did not a Mali emperor try to discover
where the Atlantic Ocean, the <surrounding sea> ended? But the wheel of history
had spun, and pointed to Europe .»%

Fiir Niane, Fofana und andere dient die Auseinandersetzung mit dem «afrikani-
schen Mittelalter» so der Kritik an Teleologie und Eurozentrismus, wie sie heute
auch fiir das Projekt des «globalen Mittelalters» zentral ist. Allerdings ist wie-
derum nach der Ambivalenz der Aneignung und den Grenzen der Subversion zu
fragen: Wenn der Wert afrikanischer Geschichte durch grosse Reiche, ruhmrei-
che Herrscher und Entdeckungen bestimmt wird, wird dann nicht letztlich diese
Geschichte wiederum mit europiischem Massstab gemessen?®! In der Tat: auch
in der Dekolonisationszeit und auch unter afrikanischen Intellektuellen war das
«afrikanische Mittelalter» keineswegs unumstritten.5

An anderer Stelle wird der Begriff des «Mittelalters» weniger zur Aufwertung
der eigenen Geschichte eingesetzt, sondern weist selbst eine gewisse Ambiva-
lenz auf. Der burkinesische Historiker Joseph Ki-Zerbo, der federfiihrend an der
von der UNESCO initiierten «General History of Africa» (1964—1998) beteiligt
war, beschreibt zum Beispiel die Zeit des 12. bis 16. Jahrhunderts ebenfalls als
«grosse Epoche» des gesamten Kontinents, verwendet den Begriff «Mittelalter»
jedoch sparsam.®® Er nutzt ihn aber interessanterweise just dort, wo er das Pha-
nomen der Sklaverei als gemeinsames Merkmal aller «mittelalterlichen» Gesell-
schaften weltweit auszuweisen sucht. Indem er Sklaverei zum Merkmal eines
«gewisse[n] sozial-6konomische[n] Entwicklungsstadium[s]» erhebt, tritt er der
Behauptung eines spezifisch afrikanischen Ursprungs von Sklaverei entgegen,
wie sie zur Apologie des transatlantischen Sklavenhandels herangezogen wurde.
Im gleichen Zuge ordnet Ki-Zerbo Afrika so in eine geteilte Gesellschaftsent-
wicklung ein, macht es sozusagen historisch gleichzeitig.** Eine verwandte Vor-
gehensweise findet sich bei Cheikh Anta Diop, der ebenfalls Sklaverei im mittel-
alterlichen Europa und Afrika vergleicht. Eindringlich stellt Diop dabei die oft
vergessene «innere Sklaverei» in Europa heraus, die er als «aussi intense et plus
détestable que celui qu’a connu I’ Afrique» charakterisiert.® Auch dies weist wie-
derum voraus auf die aktuellen Debatten um die «Global Middle Ages», in denen

49



50

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

die vergleichende Untersuchung von Sklaverei und Abhiéngigkeit ebenfalls eine
zentrale Rolle spielt.*

Dass das «Mittelalter» in der Diskussion der Dekolonisationszeit einen solchen
Vergleich von soziookonomischer Formationen einleitet, ist eher ungewohnlich;
tiblicherweise fand dabei das — kaum weniger komplexe und beladene — Kon-
zept des Feudalismus Verwendung.®”” Das Abarbeiten an sozialwissenschaftlichen
Feudalismustheorien fiihrte im Vergleich zu den diffuseren «Mittelaltern» oft zu
prignanteren Alternativkonzepten. Diese Ergebnisse — etwa in Form einer «Afri-
can mode of production» — waren freilich selten unumstritten, die entsprechenden
Auseinandersetzungen zeugen vielmehr wiederum vom Ringen um das Verhéltnis
von Aneignung und eigener Geschichte, Ubersetzung und Alteritiit.5®

Auffillig ist, dass all diese Aneignungen des «Mittelalters» hiufig mit Vergleichen
operieren, und zwar auch und gerade in kritischer Absicht.** Auch damit weisen
sie auf eine bemerkenswerte Entwicklung in der Diskussion iiber Vergleiche ins-
gesamt voraus: Lange Zeit als Instrument des Eurozentrismus und kolonialer Epi-
steme verworfen, hat das Vergleichen in letzter Zeit geradezu eine «Renaissance»
erlebt. Es gilt nun vermehrt als Praxis der Dialogizitédt und gewinnt im Zuge der
sogenannten reflexiven Wende neue Bedeutung als heuristisches Verfahren. Diese
Bewegung ist eine interdisziplinire: Das erneuerte Interesse am Vergleichen als
Untersuchungsgegenstand wie -methode findet sich ebenso in der Literatur- und
Religionswissenschaft wie in der Anthropologie und Geschichtswissenschaft.”
Einige verbinden dies auch mit einer Verschiebung des Fokus von Alteritit hin zur
Ahnlichkeit und machen gar eine «post-postkoloniale» Wende aus.”

Vergleichen kann dazu dienen, iiber Differenzen jenseits der Alteritit nachzu-
denken. Es kann auch dazu beitragen, die Konstitution von Vergleichsobjekten
und -kriterien offenzulegen und auch reifizierende Effekte des Vergleichens selbst
einzubeziehen, etwa indem man mit dem gezielten Wechseln von Massstében,
Vergleichskriterien und Kategorien operiert. Hier ergeben sich Schnittmengen zu
einem Verstindnis des «globalen Mittelalters» als heuristischem Instrument, das
synchrone Vergleiche ermdglicht, nicht zuletzt auch jenseits der eurasischen Welt.
Gerade durch die bewusst verinderte Wahl von Vergleichsgrossen und Masssta-
ben lassen sich einerseits die Realititseffekte des Vergleichens selbst sichtbar ma-
chen, andererseits neue Perspektiven und Fragen gewinnen.”

Moderne und Globalitat

Folgt man jenen, die das «globale Mittelalter» als postkoloniales oder gar de-
koloniales Projekt betreiben, so geht es nicht allein um Kritik des konventio-
nellen Mittelalters, sondern auch um Kritik der Moderne. Das liegt letztlich auf



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

der Hand, denn Mittelalter und Moderne sind bekanntlich ebenso gegensitzlich
wie unaufloslich verbunden.” Hinzu kommt die Frage nach dem Verhéltnis von
Moderne und Gegenwart. Bei der Suche nach einer Beschreibungssprache wie
einem gesellschaftstheoretischen Gebidude nach der Moderne werden wiederum
vermehrt Parallelen zwischen «Vormoderne» und Gegenwart gezogen — die Mo-
derne wird so ihrerseits zur Zwischenzeit, gleichsam zum neuen «Mittelalter».™
Thr langer Schatten zeigt sich dabei aber gerade in den Versuchen ihrer Uberwin-
dung: Selbst wenn wir nie modern gewesen sind, horen wir offensichtlich nicht
auf, dariiber zu sprechen.

Ebensolche Widerlaufigkeiten lassen sich beobachten, wenn das «globale Mittel-
alter» als postkoloniales Projekt betrieben wird. Um die «old tyrannies of perio-
dization in the West» zu erschiittern, stellt Heng etwa die «asynchrony of global
temporalities» heraus. Die «Moderne» versteht sie explizit als wiederkehrendes
transhistorisches Phidnomen, das als Massstab fiir unterschiedliche Entwick-
lungsgeschwindigkeiten fungiert und der Desynchronisierung herkémmlicher
Periodisierungsschemata dient.”> Auf diese Weise soll ein plurales globales Zeit-
konzept entstehen.

Obwohl Heng die «transhistorische» Moderne als «repetition-with-difference» de-
finiert, scheint in den genannten Beispielen — etwa industrieller Massenproduktion
oder Buchdruck — deutlich das Modell einer européischen Moderne auf.”® Léiuft
diese Variante des «globalen Mittelalters» also auf eine historische Neuauflage der
«multiple modernities» hinaus?’’ Inwiefern folgt sie gar jener temporalen und nar-
rativen Logik, die sie zu kritisieren suchte? Und bietet das «globale Mittelalter» in
diesem Sinne vielleicht sogar eher eine Chance, die Moderne als allgegenwirtigen
Bezugspunkt zu iiberwinden, als eine «globale Vormoderne»?7

Nicht nur das Mittelalter, auch das «Globale» ist eng mit der Moderne verstrickt.
Wie Frederick Cooper und Wolfgang Knobl eindriicklich gezeigt haben, steckt
im Globalisierungsdiskurs eine gute Portion Modernisierungstheorie.” In der Tat
artikuliert sich die wohl prominenteste default line der Globalgeschichte, jene
zwischen einem Verstindnis der Globalgeschichte als Perspektive einerseits und
als Globalisierungsgeschichte andererseits, im Blick auf die mittelalterlichen
Jahrhunderte noch einmal schirfer: Viele Beitrige arbeiten pragmatisch und be-
tonen die Abkehr von nationalgeschichtlichen und eurozentristischen Betrach-
tungsweisen als geteilten methodischen Impuls. Uberwiegend wird die Differenz
zwischen den mittelalterlichen Jahrhunderten und der «globalen» Gegenwart
hervorgehoben. Statt von «Globalisierung» ist hier dann von «Globalitét»,
«transkultureller Verflechtung» und «entanglements» die Rede.* Die leidige und
kaum zu beantwortende Frage nach dem Beginn der Globalisierung, aber auch
nach der Definition des «Globalen» selbst bleiben so implizit, aber nicht weni-
ger relevant.®!

51



52

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Gerade wenn «global» als Beschreibungskategorie nicht fiir das Mittelalter in
Anspruch genommen wird — etwa indem auf das Fehlen planetarischer Vollstin-
digkeit verwiesen wird —, folgen Vertreter*innen einer mittelalterlichen Global-
geschichte oft einem konventionellen Verstindnis des Globalen. Dies bedeutet
allerdings nicht notwendigerweise, dass sie Globalisierungsnarrativen und deren
Teleologien affirmativ gegeniiberstehen.®? Vielmehr lésst sich ein verflechtungs-
geschichtlicher Blick auf das Mittelalter fiir die Kritik an solchen Narrativen
einsetzen: So hat bereits Janet Abu-Lughod Alternativen zu einem auf Europa
und den Atlantik ausgerichteten «Weltsystem» rekonstruiert,** andere haben der
dem Globalen eingeschriebenen Tendenz zur Teleologie Entflechtungsprozesse
und Fragilitit von Verbindungen entgegengestellt. Auch in den spezifischen
Ordnungsgefiigen der mittelalterlichen Welt hat man jlingst Denkanstosse fiir
das komplexe und kontroverse Verhéltnis von Globalisierung und Nation in der
Gegenwart ausgemacht.*

Manche haben das «globale Mittelalter» dariiber hinaus mit einem Plddoyer
fiir die Historisierung von Globalitdt verbunden. Solche Ansitze weisen auch
Schnittmengen auf mit aktuellen Debatten in der Zeitgeschichte, den Sozialwis-
senschaften und den postkolonialen Studien um Dekonstruktion beziehungs-
weise kritische Analyse von Globalititskonzepten.®® Medidvist*innen kénnen
so zu Diskussionen iiber die Genealogie von modernen Globalititskonzepten
beitragen, die bislang oft anhand von einzelnen prominenten Fillen konstru-
iert wird.® Aufschlussreich erscheint auch der Versuch eines interdisziplinéren
Gesprichs iiber «globalizing cosmologies», den Amanda Power und Caroline
Dodds Pennock im Rahmen des bereits erwihnten AHRC-Netzwerks unternom-
men haben.® Sie vergleichen dabei Wechselwirkungen zwischen Weltbildern,
Handlungsoptionen und Machtpolitik im Aztekenreich und im lateinischen Eu-
ropa und fragen dezidiert nach historischen Globalitdtskonzepten jenseits der
Moderne und jenseits Europas.

Prasentismus und epistemische Tugenden

Das Nachdenken iiber die Historizitit von Globalitéitsvorstellungen kann
schliesslich zu einer grundsitzlichen Reflexion iiber Erkenntnisinteresse, Rele-
vanzbehauptungen und Gegenwartsbezug historischer Forschung fiithren. Das ist
eigentlich trivial, denn iiber Standortgebundenheit denken Historiker*innen min-
destens seit den Anfiangen der Professionalisierung ihrer Disziplin nach. Gegen-
wartig scheint sich aber eine spezifische Konstellation abzuzeichnen: Bereits seit
einigen Jahrzehnten wird eine Krise der Historizitit konstatiert und zugleich ein
Aufstieg des Priasentismus diagnostiziert.®



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

Sowohl Diagnose wie Definition sind durchaus kontrovers. Im weiten Sinne be-
zeichnet Prasentismus schlicht die unhintergehbare Prigung jeder Auseinander-
setzung mit Vergangenheit durch gegenwirtige Perspektiven und Fragen, ver-
weist im Kern also auf eine epistemologische Einsicht.** Daneben sind jedoch
spezifischere Definitionen vorgetragen worden: Fiir Francois Hartog bezeichnet
der Begriff gar ein neues Zeitregime, das seit den 1980ern das Regime der His-
torizitit ersetze und sich durch einen unhintergehbaren Bruch zwischen Gegen-
wart und Vergangenheit auszeichne.”” Nicht gleich gegen ein Regime, aber doch
gegen «Présentismus» als Bewegung hin zur Dominanz der jiingeren Vergan-
genheit richtete sich hingegen Lynn Hunt in einem viel rezipierten Statement.
Ein solcher Priasentismus bedeute nicht nur eine Verkiirzung von Geschichte auf
Zeitgeschichte, sondern fithre schlimmstenfalls zu einem moralischen Hochmut
der Nachgeborenen, einer «temporal superiority».®!

Wenn in der Mediavistik Prasentismus als expliziter Bezug auf Gegenwartsfra-
gen praktiziert wird — wie es beim «globalen Mittelalter» der Fall ist —, so kann
man dies auch als Versuch verstehen, die Disziplin im Kampf um Aufmerksam-
keit, Relevanz und Forschungsgelder besser aufzustellen.”? Solche «Prisentis-
men» sind keineswegs neu. Kathleen Biddick argumentiert etwa, dass sich die
Geschichte der Medidvistik als Pendelbewegung zwischen «presentism» und
«pastism» beschreiben lasse, zwischen Anverwandlung von und Insistieren auf
historischer Differenz.”?

In der Debatte um das «globale Mittelalter» bedeutet Prasentismus in jedem Fall
mehr als nur eine thematische Orientierung an Fragen der Gegenwart. Insbe-
sondere Verweise auf spezifische «epistemische Tugenden» deuten darauf hin,
dass es auch um den epistemischen wie ontologischen Status der Vergangenheit
geht. So ist von Anerkennung, Verantwortung und Erbe die Rede, Begriffe, die
die Grenzziehung zwischen Gegenwart und Vergangenheit weniger eindeutig er-
scheinen lassen, als sie es einmal war (oder zu sein behauptet wurde).*

Dass manche Vertreter*innen eines globalen Mittelalters mit solchen epistemi-
schen Tugenden operieren, liegt auch in der Interdisziplinaritidt der Debatte be-
griindet. Zentrale Referenztexte stammen nicht aus der Geschichtswissenschatft,
sondern aus der mediévistischen Literaturwissenschaft. Nun sind beide Diszi-
plinen keineswegs in sich einheitliche Felder, und auch in der Geschichtswis-
senschaft finden Diskussionen um verdnderte Zeitregimes statt. Dennoch ist der
Zugang der Literaturwissenschaft zu Fragen von Historizitit und Prasentismus
anders gelagert, da die Annahme von historischer Differenz hier nicht in gleicher
Weise konstitutiv ist wie traditionell in der Geschichtswissenschaft.”®

Das «globale Mittelalter» ist somit Teil einer Transformationsbewegung wie
auch ein Ubersetzungsphinomen — zwischen den Disziplinen, aber auch zwi-
schen verschiedenen nationalen Wissenschaftskulturen. Es kann daher nicht nur

53



54

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

zur Reflexion des Verhiltnisses von Globalisierung und Nation beitragen, son-
dern ist als Phinomen eines globalisierten Wissenschaftsdiskurses selbst in die-
ses Verhiltnis verstrickt.

Eine Auseinandersetzung mit postkolonialen Theorien und anderen Ansitzen,
die Pluritemporalitidt betonen, mag auch als Korrektiv fiir alte und neue Hege-
monien dienen. Die Pluralitéit von Zeitkonzepten und -erfahrungen ernster zu
nehmen, konnte wiederum auch als Antidot gegen die Aufregung um Prisentis-
mus wirken: denn die Gegenwart ist ebenso eine operative Fiktion wie die Ver-
gangenheit.”’” So ldsst sich das Oxymoron, die paradoxe Formel, vom «globalen
Mittelalter» vielleicht auch als Pladoyer fiir eine genauere Auseinandersetzung
mit den Zeiten lesen, in und mit denen wir leben.”®

Fazit: Das Mittelalter als Zombie?

Will man beim Bild des Leichenbegéngnisses bleiben, lésst sich das «globale
Mittelalter» vielleicht als Zombie mit ausgeprigter Ambiguititstoleranz be-
schreiben:*” Es versammelt Mittelalterskeptiker*innen und Mittelalterretter*in-
nen, Periodisierungsminimalist*innen und -maximalist*innen, Epochennomi-
nalist*innen und sogar, gelegentlich, -realist*innen.'” Es ruft die postkoloniale
Existenzweise des «Mittelalters» auf und kann seinerseits postkoloniales Projekt
sein, erlaubt aber auch eine (selbst)kritische Auseinandersetzung mit manchen
ahistorischen Tendenzen postkolonialer Theoriebildung."”! Der Begriff selbst
schliesst an Konventionen an und zielt zugleich auf deren Kritik. Diese Qualitit
als Oxymoron, so kann man vermuten, trigt zum Erfolg des «globalen Mittel-
alters» bei. Einer «globalen Vormoderne» mag man eine @hnliche Qualitit zubil-
ligen, durch seine komplexere Genealogie weist das «globale Mittelalter» aber
doch grosseres Irritations- wie Reflexionspotenzial auf.'” Und wer nach «un-
belasteteren» oder gar «neutralen» Begriffen sucht, ist bei der «Moderne» wohl
kaum besser aufgehoben als beim «Mittelalter».

Das «globale Mittelalter» verweist auf das Problem des Wandels von Begrif-
fen, Bedeutung und Institutionen — und konfrontiert uns mit der gleichermassen
grundlegenden wie praktischen Frage nach unserer eigenen Rolle und Hand-
lungsmacht in einem solchen Prozess.'®® Gerade deshalb bedarf es einer Ausein-
andersetzung mit der postkolonialen Existenzweise des «Mittelalters» und den
Paradoxien von Aneignung und Kritik. Das «globale Mittelalter» ist ein Projekt.
Es braucht weder Leichen- noch Festredner, sehr wohl aber kritische Genealo-
ginnen, eine ordentliche Portion Reflexivitit und ganz gegenwirtigen Verinde-
rungswillen.



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

Anmerkungen

1 Fiir kritische Lektiire und anregende Riickfragen danke ich Christoph Mauntel (Konstanz/Miin-
chen), Anne Friedrichs (Mainz), Simon Siemianowski (Tiibingen) sowie den beiden anonymen
Gutachter*innen. Dank gilt auch den Teilnehmer*innen des Workshops «Mittelalter nach der
Moderne?», organisiert von Steffen Patzold (K6ln, 12./13. Dezember 2019), bei dem ich eine
erste (Teil)Fassung dieses Textes vorstellen durfte.

2 Bernhard Jussen, «Richtig denken im falschen Rahmen. Warum das <Mittelalter> nicht in
den Lehrplan gehort», GWU 67 (2016), 558-576; Thomas Bauer, Warum es kein islamisches
Mittelalter gab. Das Erbe der Antike und der Orient, Miinchen 2019 [EA 2018] und pointiert
ders., «Was den Blick verstellt. Epochengrenzen waren immer Konstrukte von Historikern»,
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. 8. 2018, 12. Diese Kritik wurde jiingst prominent auf-
gegriffen von Seiten des Mediidvistenverbandes in Das Mittelalter 26/1 (2021). Aus der Fiille
weiterer Reflexionen vgl. unter anderem C. Warren Hollister, «The Phases of European His-
tory and the Nonexistence of the Middle Ages», Pacific Historical Review 61 (1992), 1-22;
Timothy Reuter, «Medieval. Another Tyrannous Construct?», The Medieval History Journal 1
(1998), 25-45; Peter von Moos, «Gefahren des Mittelalterbegriffs. Diagnostische und priven-
tive Aspekte», in Joachim Heinzle (Hg.), Modernes Mittelalter. Neue Bilder einer populdren
Epoche, Frankfurt am Main 1999, 33-63 und Jacques Le Goff, Geschichte ohne Epochen? Ein
Essay, Stuttgart 2016 [frz. EA 2014].

3 Zu einschlidgigen Lehr- und Forschungsprojekten unter anderem Geraldine Heng, «The Global
Middle Ages. An Experiment in Collaborative Humanities, or Imagining the World, 500-1500
C. E», English Language Notes 47/1 (2009), 205-216; dies., The Global Middle Ages. An In-
troduction, Cambridge 2021; Catherine Holmes, Naomi Standen, «Defining the Global Middle
Ages (AHRC Research Network AH, K001914, 1, 2013-15)», medieval worlds 1 (2015), 106—
117 und dies. (Hg.), The Global Middle Ages (Past & Present, supplement 13), Oxford 2018.
Zeitschriften mit entsprechender Programmatik: The Medieval Globe, Leeds 2014—; Medieval
Worlds. Comparative and Interdisciplinary Studies, Wien 2015—; Journal of Medieval Worlds,
Oakland, CA 2019-. Eine zunehmende Verbreitung des «Mittelalter»-Begriffs in Forschungs-
diskussionen iiber die Amerikas, Siidostasien und Afrika konstatiert Elizabeth Lambourn, «Edi-
tor’s Introduction to Legal Encounters on the Medieval Globe>», The Medieval Globe 2 (2017),
vii—xiv, hier vii f. Als Uberblick vgl. nun auch Klaus Oschema, Thomas Ertl, «Les études
médiévales apres le tournant global», Annales. Histoire, Sciences Sociales 76/4 (2021), 787-
801, und Thomas Ertl, «Streit ums Globale. Die Grenzen der mittelalterlichen Geschichte», in
Hans-Werner Goetz (Hg.), Kontroversen in der jiingeren Medidvistik [in Vorbereitung].

4 Janet Nelson, « Why Re-Inventing Medieval History is a Good Idea», in Graham A. Loud,
Martial Staub (Hg.), The Making of Medieval History, York 2017, 17-36.

5 So Holmes, Standen, Defining (wie Anm. 2), 106; Heng, Introduction (wie Anm. 2), bes. 33-35
und 39; dies., «Early Globalities, and Its Questions, Objectives, and Methods. An Inquiry into
the State of Theory and Critique», exemplaria. medieval, early modern, theory 26/2-3 (2014),
234-253, hier 234; Philippe Depreux et al., «Relevanz der Medidvistik. Das <Mittelalter> als
Teil unserer Gegenwart», Das Mittelalter 26/1 (2021), 33-51, mit zahlreichen Verweisen auf
Globalisierung und globale Gegenwart (35, 39 f. und passim). Zur Einbettung der Globalge-
schichte in die globale Gegenwart vgl. Stefanie Ginger, Jiirgen Osterhammel, «Denkpause fiir
Globalgeschichte», Merkur 855 (2020), 79-86.

6 Jussen (wie Anm. 1), 563 f. zur postkolonialen Kritik als «game changer» und Bauer (wie
Anm. 1), bes. 23-25, zur Auseinandersetzung mit Eurozentrismus. Vgl. Sebastian Conrad,
Shalini Randeria (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Ge-
schichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt am Main 2002.

7 So etwa Thomas Kohl, Steffen Patzold, «Vormoderne — Moderne — Postmoderne? Uberle-
gungen zu aktuellen Periodisierungen in der Geschichtswissenschaft», in Thomas Kiihtreiber,
Gabriele Schichta (Hg.), Kontinuitéiten, Umbriiche, Zisuren. Die Konstruktion von Epochen



56

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

10

11

12

13

14

15

16

17
18

in Mittelalter und friiher Neuzeit in interdisziplindrer Sichtung, Heidelberg 2016, 23-42, hier
32; dhnlich Christian Jaser, Ute Lotz-Heumann, Matthias Pohlig, «Alteuropa — Vormoderne —
Neue Zeit. Leistungen und Grenzen alternativer Periodisierungskonzepte fiir die europdische
Geschichte», in dies. (Hg.), Alteuropa — Vormoderne — Neue Zeit. Epochen und Dynamiken der
europdischen Geschichte (1200-1800), Berlin 2012, 9-24, hier 16.

Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference,
Princeton 2000, programmatisch 3—-6. Vgl. auch Nadia Altschul, Kathleen Davis (Hg.), Medi-
evalisms in the Postcolonial World. The ldea of «the Middle Ages» Outside Europe, Baltimore
2009, und Jeffrey Jerome Cohen (Hg.), The Postcolonial Middle Ages (The New Middle Ages),
New York 2000.

Zur Bedeutung des «post» und der Differenzierung zwischen «chronologischer» und «epistemo-
logischer» Bedeutung vgl. Stuart Hall, «<When was the Postcolonial? Thinking at the Limit», in
Iain Chambers, Lidia Curti (Hg.), The Postcolonial Question. Common Skies, Divided Horizons,
London 1995, 242-260, hier 249, und etwas anders gelagert: Kwame Anthony Appiah, «Is the
Post- in Postmodernism the Post- in Postcolonial?», Critical Inquiry 17/2 (1991), 336-357.
Vgl. Nadia Altschul, Kathleen Davis, «The Idea of <the Middle Ages> Outside Europe», in dies.
(wie Anm. 7), 1-26, hier 12: «[...] the <medieval> occupies a fraught, paradoxical role in post-
colonial politics, and the concept of the Middle Ages is deeply embedded in the rhetoric of
post-independence national struggles, with continuing repercussions today.»

Achille Mbembe, De la Postcolonie. Essai sur I'imagination politique dans I’ Afrique con-
temporaine, Paris 2020 [EA 2000], 70-74, mit der Formulierung von einem «emboitement de
présents, de passés et de futurs» (72). Vgl. Russell West-Pavlov, Temporalities (The New Criti-
cal Idiom), London 2013, 166-174.

Zum «Friihmittelalter» als Konzept siehe zum Beispiel Brajadulal Chattopadhyaya, The Mak-
ing of Early Medieval India, Delhi 1994, 1-10. Vgl. dazu Harbans Mukhi, «Medieval India>.
An Alien Conceptual Hegemony», The Medieval History Journal 1 (1998), 91-105, und Daud
Ali, «The Idea of the Medieval in the Writing of South Asian History. Contexts, Methods and
Politics», Social History 39/3 (2014), 382-407, zum «Friihmittelalter» 388-390.

Bruce W. Holsinger, «Medieval Studies, Postcolonial Studies, and the Genealogies of Cri-
tique», Speculum 77 (2002), 1195-1227, hier 1208-1215, zur Rezeption etwa der Anna-
les-Schule, aber auch deutscher Mediivisten wie Otto von Gierke und Fritz Kern bei Ranajit
Guha, Partha Chatterjee und anderen. Zum Einfluss dieser Diskussion auf die Auseinanderset-
zung mit Zeitlichkeit bei Gayatri Spivak und anderen ebd., 1216—-1218.

Pablo Ariel Blitstein, «A Global History of the <Multiple Renaissances»», Historical Journal
64/1 (2021), 162-184. Vgl. auch die aufschlussreiche Diskussion bei Thomas Maissen, Barbara
Mittler (Hg.), Why China Did not Have a Renaissance — and Why That Matters. An Interdisci-
plinary Dialogue, Berlin 2018.

Vgl. auch Gabriela De Lima Grecco, Sven Schuster, «Decolonizing Global History? A Latin
American Perspective», Journal of World History 31/2 (2020), 425446, hier 441 f. Siehe aber
auch bereits Chakrabarty (wie Anm. 7), 43 und ofter.

Ngiigi wa Thiong’o, Something Torn and New. An African Renaissance, New York 2009,

70 f.

Vgl. prominent etwa Walter Rodney, How Europe Underdeveloped Africa, London 1972.

Vgl. zum Beispiel Sylvia Kandé, «African Medievalisms. Caste as a Subtext in Ahmadou
Kourouma’s Suns of Independence and Monnew», in Altschul, Davis (wie Anm. 7), 301-
324, und - in ginzlich anderem politischen wie kulturellen Kontext — Chris Jones, Conor
Kostick, Klaus Oschema, «Why Should we Care about the Middle Ages? Putting the Case
for the Relevance of Studying Medieval Europe», in dies. (Hg.), Making the Medieval Rel-
evant. How Medieval Studies Contribute to Improving our Understanding of the Present,
Berlin 2019, 1-29, hier 1 f. und 9. Vgl. auch Tommaso Di Carpegna Falconieri, The Militant
Middle Ages. Contemporary Politics between New Barbarians and Modern Crusaders, Lei-
den 2020.



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31
32

33
34

Siehe zum Beispiel Bauer (wie Anm. 1), bes. 19-31; von Moos (wie Anm. 1), bes. 46-48, und
Klaus Arnold, «Das <finstere> Mittelalter. Zur Genese und Phinomenologie eines Fehlurteils»,
Saeculum 32 (1981), 287-300.

Johannes Fabian, Time and the Other. How Anthropology Makes its Object, London 1983; Carol
Symes, «When We Talk about Modernity», American Historical Review 116/3 (2011), 715-726.
Vgl. etwa Manuel Borutta, Antikatholizismus. Deutschland und Italien im Zeitalter der euro-
plischen Kulturkdmpfe, Gottingen 2010, 78 f., 102—-104 und passim. Zu Ein- und Ausschliissen
innerhalb Europas vgl. zum Beispiel Christof Dejung, Martin Lengwiler (Hg.), Rénder der Mo-
derne. Neue Perspektiven auf die europdische Geschichte (1800-1930), K6ln 2016, und Frith-
jof Benjamin Schenk, Martina Winkler (Hg.), Der Siiden. Neue Perspektiven auf eine euro-
piische Geschichtsregion, Frankfurt am Main 2007.

Siehe dazu insbes. Jeffrey Jerome Cohen, «Introduction. Midcolonial», in ders. (wie Anm. 7),
1-17, hier 3-6. Zur Kritik an ahistorischen Tendenzen mancher postkolonialen Ansitze vgl.
etwa Anne McClintock, «The Angel of Progress. Pitfalls of the Term Post-Colonialism», So-
cial Text 18 (1992), 84-98 und Ella Shohat, Robert Stam, « Whence and Whither Postcolonial
Theory?», New Literary History 43 (2012), 371-390.

Kathleen Davis, Periodization and Sovereignty. How Ideas of Feudalism and Secularization
Govern the Politics of Time, Philadelphia 2008.

Vgl. etwa als Klassiker avant la lettre: Janet Abu Lughod, Before European Hegemony. The
World System A. D. 1250-1350, New York 1991.

Vgl. Holmes, Standen (wie Anm. 2) und Heng, Global Middle Ages (wie Anm. 2). Ein frither
Beleg fiir die «Global Middle Ages» (hier noch in Anfiihrungszeichen) bei Miri Rubin, Emo-
tion and Devotion. The Meaning of Mary in Medieval Religious Cultures, Budapest 2009, ch.
1, https://books.openedition.org/ceup/433 (7. 9. 2021).

Peter Frankopan, « Why We Need to Think About the Global Middle Ages», Journal of Medi-
eval Worlds 1 (2019), 5-10, hier 9.

Vgl. unter anderem Heng, Introduction (wie Anm. 2), 2—4; Jones, Kostick, Oschema (wie
Anm. 19). Siehe auch Bruce Holsinger, Neomedievalism, Neoconservatism, and the War on
Terror, Chicago 2007 zum «neomedievalism» nach den Anschlidgen des 11. September 2001.
Als Reaktion auf solche Kritik ist auch eine Anthologie angelegt, die sich dezidiert an Leh-
rende richtet: Andrew Albin et al. (Hg.), Whose Middle Ages? Teachable Moments for an Ili-
Used Past,New York 2019.

Jiirgen Osterhammel, «Globalizations», in Jerry H. Bentley (Hg.), The Oxford Handbook of
World History, Oxford 2011, 89-104, hier 94.

So zum Beispiel das Editorial der Zeitschrift medieval worlds: «We use <medieval> as a rough
chronological indication, which can be modified according to regional and disciplinary re-
search traditions, and which should in any case include late antique and early modern peri-

ods of transition. The journal does not advocate any <strong> concept of <the> Middle Ages as

a period defined by particular characteristics, which would hardly be tenable in a global con-
text ...»; Walter Pohl, Andre Gingrich, «Medieval Worlds. Introduction to the First Issue», me-
dieval worlds 1 (2015), 2—4, hier 2. Ahnlich Bryan C. Keene, «Introduction. Manuscripts and
Their Outlook on the World», in ders. (Hg.), Toward a Global Middle Ages. Encountering the
World through Illuminated Manuscripts, Los Angeles 2019, 5-34, hier 8; Rubin (wie Anm. 24),
ch. 1, Abs. 16, und Heng, Introduction (wie Anm. 2), 23.

Catherine Holmes, Naomi Standen, «Introduction. Towards a Global Middle Ages», in dies.
(Hg.), Global Middle Ages (wie Anm. 2), 1-44, hier 19 f., 26 und 44.

Ebd., 26, dhnlich 37-39.

Zur Hegemonie Holmes, Standen (wie Anm. 29), 2 und 19, zu den Beispielen ebd., 3840, zur
Chronologie 19 f. und 27 f.

Holmes, Standen (wie Anm. 29), 19 f. Vgl. dhnlich Heng, Introduction (wie Anm. 2), 22-24.
Vgl. zum Beispiel Robert 1. Moore, «A Global Middle Ages?», in James Belich et al. (Hg.),
The Prospect of Global History, Oxford 2016, 80-92; ders., «A First Great Divergence?», me-

57



58

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

35

36

37

38

39

40

41

42
43

45
46

47

48

dieval worlds 1 (2015), 16-24, sowie die jiingst initiierte Buchreihe Global Histories Before
Globalisation, die von Kristin Skottki und Nicholas Morton herausgegeben wird und bei Rout-
ledge erscheint.

Diesen Begriff hat Borgolte in einer Replik auf Bauers Aufruf zur Abschaffung des Mittel-
alters vorgeschlagen: Michael Borgolte, «Sprechen wir doch einfach vom euafrasischen Zeit-
alter», Frankfurter Allgemeine Zeitung,29. 8. 2018, 11. Siehe auch Christian Grataloup, «Les
Périodes sont des régions du Monde», ATALA Cultures et sciences humaines 17 (2014), special
issue: Découper le temps: Actualité de la périodisation en histoire, 65-81.

So etwa bereits Michael Borgolte, Matthias M. Tischler (Hg.), Transkulturelle Verflechtungen
im mittelalterlichen Jahrtausend. Europa, Ostasien und Afrika, Darmstadt 2012. Vgl. nun auch
das Programm des Miinchner Kite Hamburger Kollegs «global dis:connect», www.globaldis-
connect.org/?lang=en (30. 3. 2022).

Zu diesem Problem die erhellende Reflexion bei Roy Flechner, «Review Article. How Far is
Global?», in medieval worlds 12 (2020), 255-266, und demnichst Pim de Zwart, «The Mea-
sure of Global History», in Stefanie Ginger, Jiirgen Osterhammel (Hg.), Rethinking Global
History, vsl. Cambridge 2022 [in Vorbereitung].

Vgl. Jiirgen Osterhammel, «Uber die Periodisierung der neueren Geschichte», Berlin-Branden-
burgische Akademie der Wissenschaften, Berichte und Abhandlungen 10 (2006), 45—64.

Eric Hermans, «Introduction», in ders. (Hg.), A Companion to the Global Early Middle Ages,
Leeds 2020, 1-12, hier 4. Ahnlich auch Naomi Standen, «Colouring outside the Lines. Meth-
ods for a Global History of Eastern Eurasia, 600-1350», Transactions of the Royal Histori-

cal Society 29 (2019), 27-63, Anm. 2. Von «compromises» spricht Heng, Introduction (wie
Anm. 2), 22.

Heng (wie Anm. 4), 236; Sierra Lomuto, «Becoming Postmedieval. The Stakes of the Global
Middle Ages», postmedieval. A journal of medieval cultural studies 11/4 (2020), 503-512, hier
507.

Einen «caractere anachronique, voire oxymorique» hat Uhlig konstatiert: Marion Uhlig,
«Quand <Postcolonial> et <Global> riment avec <Médiévals. Sur quelques approches théoriques
anglo-saxonnes», Perspectives médiévales 35 (2014), Abs. 2, https://doi.org/10.4000/
peme.4400 (7. 9. 2021). Von den «ironies of using «medieval> or <Middle Ages> for global stud-
ies that eschew Eurocentrism» spricht Kim M. Phillips, «Travel, Writing, and the Global Mid-
dle Ages», History Compass 14/3 (2016), 81-92, hier 87.

Siehe zum Beispiel Chattopadhyaya (wie Anm. 11), 2.

Francois-Xavier Fauvelle, Le Rhinocéros d’or. Histoires du Moyen Age africain, Paris 2013 (dt.
Miinchen 2017). Vgl. Steven Feierman, «Afrika in der Geschichte. Das Ende der universalen
Erzihlungen», in Conrad, Randeria (wie Anm. 5), 52-83; zu jiingeren Entwicklungen der «vor-
kolonialen» afrikanischen Geschichte Richard Reid, «Past and Presentism. The <Precolonial>
and the Foreshortening of African History», Journal of African History 52 (2011), 135-155,
und Cathérine Coquery-Vidrovitch, «De la Périodisation en histoire africaine. Peut-on 1’en-
visager? A quoi sert-elle?», Afrique & histoire 2/1 (2004), 31-65.

Fauvelle (wie Anm. 42), 20.

Ebd., 21 f.

Frangois-Xavier Fauvelle, Legons de I’ histoire de I’ Afrique. Legon inaugurale prononcée le
Jeudi 3 octobre 2019, nouvelle édition, Paris 2020, Abs. 44, https://doi.org/10.4000/books.
cdf.9292 (7. 1. 2022).

Claire Bosc-Tiessé, «Penser et écrire I’histoire d’un Moyen Age en Afrique», Afriques. Débats
et lectures,27.7. 2015, https://journals.openedition.org/afriques/1702 (2. 12. 2019); siehe

auch Marie-Laure Derat, «Moyen Age africain Plaidoyers pour des histoires de I’ Afrique»,
Meédiévales. Langue, textes, histoire 79/2 (2021), 209-220, bes. 209-211, und Verena Krebs,
«Rezension zu: Fauvelle, Das goldene Rhinozeros», H-Soz-Kult, 14.12. 2018, www.hsozkult.
de/review/id/reb-26289 (7. 1. 2022).

Bauer (wie Anm. 1), 151-153, Zitat 151 f.



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

49

50

51

52
53

54

55

56

57

58

59

60

61

62

63

64

65
66
67
68

69

Arno Sonderegger, «Rezension zu Fauvelle, Rhinozeros», Stichproben. Wiener Zeitschrift fiir
kritische Afrikastudien 17 (2017), 134-141.

Suzanne Conklin Akbari, «Where is Medieval Ethiopia? Mapping Ethiopic Studies within Me-
dieval Studies», in Keene (wie Anm. 27), 82-93. Ein dhnliches institutionelles Argument for-
muliert auch Heng, Introduction (wie Anm. 2), 20 {.

Ausgerechnet Reinhart Koselleck hat sich im Blick auf die Wandelbarkeit von Periodisierungs-
konzepten skeptisch gezeigt: «[Dliese Periodenbegriffe [bleiben] der europdischen Geschichte
verpflichtet und kénnen allenfalls metaphorisch auf andere Kulturkreise iibertragen werden: So
spricht man zwar von der Aufklirung oder von einem Mittelalter der griechischen [!] Geschichte
oder von feudalen Zustéinden in der japanischen Geschichte, doch treten die Grenzen jeder
Ubertragbarkeit schnell zutage.» Reinhart Koselleck, «Die Zeiten der Geschichtsschreibung», in
ders., Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt am Main 2000, 287-297, hier 294.

Bauer (wie Anm. 1) 149 und 19 f.

Vgl. Heng (wie Anm. 4), 236 f.; nahezu wortgleich auch in dies., Introduction (wie Anm. 2), 19
und 21. Vgl. zum Problem der Positionalitit auch das Interview mit Heng, in diesem Heft.
Sonderegger (wie Anm. 48).

Vgl. dazu Kandé (wie Anm. 19), bes. 302-308.

Zu den einschligigen historiografischen Traditionen vgl. Hadrien Collet, «Landmark Empires.
Searching for Medieval Empires and Imperial Tradition in Historiographies of West Africa»,
Journal of African History 61/3 (2020), 341-357.

So Abdoulaye Fofana im Februar 1960, zitiert in R. Decraene, «Le Mali médiéval», Civilisa-
tions 12 (1962), 250-258, hier 255.

Ein dhnlicher Vergleich zwischen Mali und Frankreich im 14. Jh. bei Cheikh Anta Diop, L’Af-
rique noire pré-coloniale. Etude comparée des systémes politiques et sociaux de I’Europe et de
I’Afrique Noire, de I’antiquité a la formation des états modernes, Paris 1960, 38.

Zit. nach Decraene (wie Anm. 56), 255.

Djibril Niane, «Conclusion», in ders. (Hg.), General History of Africa, Bd. 4: Africa from the
Twelfth to the Sixteenth Century, Paris 1984 (ND 2000), 673-686, hier 681.

Finn Fuglestad spricht pointiert von der «Trevor-Roper-Trap», in Aufnahme des bertichtigten
Diktums des Oxforder Historikers Hugh Trevor-Roper (1963) iiber afrikanische Geschichte als
«unrewarding gyrations of barbarous tribes in picturesque but irrelevant parts of the globe .»
Finn Fuglestad, «The Trevor-Roper Trap or the Imperialism of History. An Essay», History in
Africa 19 (1992), 309-326. Fuglestad zieht auch bemerkenswerte Parallelen zu der Situation
der Sami in Skandinavien (321 f.).

So etwa bei dem somalischen Sprachwissenschaftler und Schriftsteller Yassin Osman Kenadid,
«Le Monde libre», Présence Africaine N. S. 38 (1961), 98-106, hier 101 f., mit interessanten
Parallelen zur Kritik Chakrabartys.

Zum Kontext Larissa Schulte Nordholt, «What is an African historian? Negotiating Scholarly
Personae in UNESCO’s General History of Africa», in Herman J. Paul (Hg.) How to Be a His-
torian. Scholarly Personae in Historical Studies, 1800-2000, Manchester 2019, 182-200.
Joseph Ki-Zerbo, Geschichte Schwarz-Afrikas, Frankfurt am Main 1981 [ND 1993, frz. EA
1978], 217.

Diop (wie Anm. 57), 115.

Vgl. etwa nur Heng, Introduction (wie Anm. 2), 25-28.

Siehe dazu Davis (wie Anm. 22).

Als Beitriige zu dieser Debatte unter anderem Jack Goody, «Feudalism in Africa?», The Jour-
nal of African History 4 (1963), 1-18; Samir Amin, «Modes of Production and Social Forma-
tions», Ufahamu. A Journal of African Studies 4 (1974), 57-85; Catherine Coquery-Vidrovitch,
«Research on an African Mode of Production», Critique of Anthropology 2 (1975), 38-71, und
Basil Davidson, Black Mother Africa. The Years of Trial, London 1961, 43-47.

Holmes, Standen (wie Anm. 29), 12 f., 17 . und 6fter, weisen ebenfalls auf die Bedeutung
komparatistischer Ansitze fiir eine mittelalterliche Globalgeschichte hin. Vgl. Harald Fischer-

99



60

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

70

71

72

73

74

75

76

77

78

79

80

81

82

83

Tiné, «<Deep Occidentalism>? Europa und der Westen in der Wahrnehmung hinduistischer In-
tellektueller und Reformer (ca. 1890-1930)», Journal of Modern European History 4 (2006),
171-203, bes. 172-176.

«Praktiken des Vergleichens» untersucht bspw. der Bielefelder SFB 1288, dazu unter ande-
rem Angelika Epple, Walter Erhart, Johannes Grave (Hg.), Practices of Comparing. Towards a
New Understanding of a Fundamental Human Practice, Bielefeld 2020. Fiir einen Uberblick
mit weiterer Literatur Christina Brauner, «Polemical Comparisons in Discourses of Religious
Diversity. Conceptual Remarks and Reflexive Perspectives», Entangled Religions 11/4 (2020),
https://doi.org/10.46586/er.11.2020.8692.

Die Formel «post-postcolonial» etwa bei Barbara A Holdrege, «What’s Beyond the Post? Com-
parative Analysis as Critical Method», in Kimberley C. Patton, Benjamin C. Ray (Hg.), A Magic
Still Dwells. Comparative Religion in the Postmodern Age, Berkeley 2000, 77-91, hier 82; siche
auch Dorothee Kimmich, Ins Ungefiihre. Ahnlichkeit und Moderne, Konstanz 2017, 140 f.
Ungewdohnliche Vergleiche zwischen Sahelzone und Nordseeraum hat die Afrika-Archiologin
Anne Haour erprobt: Anne Haour, Rulers, Warriors, Traders, Clerics. The Central Sahel and
the North Sea, 800-1500, Oxford 2007, zur Methodik 1-20.

Vgl. aus der Fiille der Literatur nur Symes (wie Anm. 19); Kohl, Patzold (wie Anm. 6) und
Otto Gerhard Oexle, «Die Moderne und ihr Mittelalter. Eine folgenreiche Problemgeschichte»,
in Peter Segl (Hg.), Mittelalter und Moderne. Entdeckung und Rekonstruktion der mittelalter-
lichen Welt. Kongrefakten des 6. Symposiums des Medidvistenverbandes in Bayreuth 1995,
Sigmaringen 1997, 307-364.

Siehe etwa Depreux et al. (wie Anm. 4), 40, 49 und 6fter. Gerade in der Soziologie finden sich
solche Parallelisierungen. Siehe zum Beispiel Sighard Neckel, «The Refeudalization of Mo-
dern Capitalism», Journal of Sociology 55/3 (2019), 1-15.

Heng (wie Anm. 4), 237 {.; dies., Introduction (wie Anm. 2), bes. 9-12, mit Verweisen auf neu-
ere Klassiker der historischen Soziologie wie Jack Goldstone und Joel Mokyr.

Heng (wie Anm. 4), 237 und 243; dies., Introduction (wie Anm. 2), bes. 9-12 und 36 f; fiir
eine kritische Diskussion siehe unter anderem Uhlig (wie Anm. 40), 7 f. Ahnliche Einwiinde
sind auch im Blick auf Hengs Monografie The Invention of Race in the European Middle Ages
(2019) vorgetragen worden; siehe unter anderem Vanita Seth, The Origins of Racism. A Cri-
tique of the History of Ideas», History and Theory 59/3 (2020), 343-368, bes. 365 {., und Ju-
liane Schiel, «Rezension zu: Heng, The Invention of Race in the European Middle Ages»,
H-Soz-Kult,22. 1. 2020, www.hsozkult.de/publicationreview/id/reb-27963 (8. 9.2021). Fiir
eine Stellungnahme zu einigen der vorgetragenen Kritikpunkte vgl. auch das Interview mit
Heng in diesem Heft.

Fiir eine kritische Diskussion der «multiple modernities» als «repackaging argument» Frede-
rick Cooper, «Modernity», in ders., Colonialism in Question. Theory — Knowledge — History,
Berkeley 2005, 113-149, hier 132-134, und weiter Dipesh Chakrabarty, «The Muddle of Mo-
dernity», American Historical Review 116/3 (2011), 663-75, bes. 667 {.

Dieses Argument nennt Heng paradoxerweise selbst, um den Vorteil des «globalen Mittel-
alters» vor einer weiter gefassten «Vormoderne» zu begriinden: Heng, Introduction (wie

Anm. 2), 22.

Frederick Cooper, Globalization», in ders., Colonialism, 91-112; Wolfgang Knobl, «After
modernization. Der Globalisierungsbegriff als Platzhalter und Rettungsanker der Sozialwissen-
schaften», Vierteljahrshefte fiir Zeitgeschichte 68/2 (2020),297-317.

Heng grenzt etwa die heutige «globalization» von dem «globalism» friiherer Epochen ab, den
sie als «global interconnectivity» versteht; Heng, Introduction (wie Anm. 2), 38.

Zur Diskussion um den Anfang der Globalisierung auch Knobl, «After» (wie Anm. 78), 314 f.
Romedio Schmitz-Esser, «Die mittelalterliche Geschichte und ihre wichtige Position in den
globalhistorischen und postkolonialen Diskursen der Gegenwart», Quellen und Forschungen
aus italienischen Archiven und Bibliotheken 100 (2020), 573-576, hier 574 f.

Vgl. Abu Lughod (wie Anm. 23) und die kritische Auseinandersetzung mit ihr und Wallerstein



Brauner: Das «globale Mittelalter» und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

84

85

86
87

88

89

90

91

92

93

94

95

96

97

98

99

bei Heng, Introduction (wie Anm. 2), 40-53. Siehe auch Glen Dudbridge, «Reworking the
World System Paradigm», Past and Present (2018), Supplement 13, 297-316.

Siehe etwa Julia McClure, «A New Politics of the Middle Ages. A Global Middle Ages for

a Global Modernity», History Compass 13/11 (2015), 610-619, und dies., «<Emperor’s New
Clothes? Using medieval history to reflect on the globalization paradigm», EUI Working Paper
2017,01. Zur Reflexion des Verhiltnisses von Nationalem und Globalem etwa Depreux et al.
(wie Anm. 4),43-45.

Vgl. zum Beispiel Peter Hulme, «Beyond the Straits. Postcolonial Allegories of the Globe», in
Ania Loomba et al. (Hg.), Postcolonial Studies and Beyond, New York 2005, 41-61; Tim In-
gold, «Globes and spheres. The topology of environmentalism», in ders., The Perception of the
Environment. Essays on livelihood, dwelling and skill, London 2000, 209-218; Urs Stiheli,
«The Outside of the Global», The New Centennial Review 3/2 (2003), 1-22.

Fiir Einblicke in nichtlateinische Globalititskonzepte vgl. Keene (wie Anm. 27).

Amanda Power, Caroline Dodds Pennock, Globalizing Cosmologies», Past and Present
(2018), Supplement 13, 88-115.

Vgl. Fernando Esposito, The Two Ends of History and Historical Temporality as a Threatened
Order», in Ewald Frie, Thomas Kohl, Mischa Meier (Hg.), Dynamics of Social Change and
Perceptions of Threat, Tiibingen 2018, 221-238, und Chris Lorenz, «Der letzte Fetisch des
Stamms der Historiker. Zeit, Raum und Periodisierung in der Geschichtswissenschaft», in Fer-
nando Esposito (Hg.), Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlichkeit nach dem
Boom, Gottingen 2017, 63-91.

Vgl. David Armitage, «In Defense of Presentism», in Darrin M. McMahon (Hg.), History and
Human Flourishing, Oxford [im Druck].

Frangois Hartog, Régimes d’historicité. Présentisme et expériences du temps, Paris 2012, 13
und 16-17.

Lynn Hunt, «Against Presentism», Perspectives on History. The Newsmagazine of the Ame-
rican Historical Association, Mai 2002, www.historians.org/publications-and-directories/per-
spectives-on-history/may-2002/against-presentism (28. 9. 2021).

In diesem Sinne etwa die Pliddoyers von Jones, Kostick, Oschema (wie Anm. 19); Depreux

et al. (wie Anm. 4) und Nelson (wie Anm. 3).

Kathleen Biddick, The Shock of Medievalism, Durham 1998, vgl. auch Louise d’ Arcens, «Pre-
sentism», in Elizabeth Emery, Richard Utz (Hg.), Medievalism. Key Critical Terms, Cambridge
2014, 181-188, und die in Anm. 72 genannte Literatur.

Zum Begriff der «epistemic virtues» Lorraine Daston, Peter Galison, Objectivity, New York
2010, 39-42.

So spricht Heng immer wieder von «recognition», «attentiveness» und «responsibility»; Heng
(wie Anm. 4), 244 f., und dies., Introduction (wie Anm. 2), 13 f., 39 f. und ofter. Vgl. auch
Miri Rubin, «Presentism’s Useful Anachronisms», Past and Present 234 (2017), 236-244, bes.
237 f.

Vgl. Berber Bevernage, Chris Lorenz, «Breaking up Time. Negotiating the Borders between
Present, Past, and Future — Introduction», in dies. (Hg.), Breaking up Time. Negotiating the
Borders between Present, Past, and Future, Gottingen 2013, 7-35, hier 22.

Zum Problem von Gleichheit, Gleichwertigkeit und Gleichzeitigkeit Berber Bevernage, «Tales
of Pastness and Contemporaneity. On the Politics of Time in History and Anthropology»,
Rethinking History 20/3 (2016), 352-374; Chakrabarty (wie Anm. 76), 672, und ders. (wie
Anm. 7), 87-89. Zur Zeitgenossenschaft als «operative fiction» vgl. Peter Osborne, «The Fic-
tion of the Contemporary», in ders. (Hg.), Anywhere or Not at All. Philosophy of Contempo-
rary Art, London 2013, 15-36, hier 23 und 25 f.

Anregend und im besten Sinne provokativ Catherine Brown, «In the Middle», Journal of Medi-
eval and Early Modern Studies 30/3 (2000), 547-574.

Vgl. auch die Prognose, das Mittelalter werde mit der Epochentrias insgesamt ihrer Nichtexis-
tenz zum Trotz bis zum Eintritt des Armageddon {iberleben; Hollister (wie Anm. 1), 22.

61



62

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

100 Von einem «Universalienstreit» in Bezug auf Epochenkonzepte spricht von Moos (wie
Anm. 1), 59.

101 Den letztgenannten Punkt betont insbes. Cohen (wie Anm. 21), 3-6, fiir die postkoloniale Me-
didvistik.

102 Zu solchen Fragen sehr anregend die abwiigend-kritische Diskussion bei Kathleen Davis, Mi-
chael Puett, «Periodization and the <Medieval Globe>. A Conversation», The Medieval Globe
2/1 (2015), 1-14.

103 Vgl. zu dieser Frage auch Margrit Pernau, «Provincializing Concepts. The Language of Trans-
national History», Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East 36/3 (2016),
483-499. Sehr aufschlussreich auch die abwigenden (Selbst)Reflexionen von zwei «indigenen
Mediévisten»: Tarren Andrews, Wallace Cleaves, «Indigenous Futures and Medieval Pasts. A
Conversation», English Language Notes 58/2 (2020), 167-179.

Résumé
Le «Moyen Age global» et le présent de la science historique
Le «<Moyen Age global» est une thématique en vogue, mais paradoxale: alors que
le concept d’époque est largement décrié, I’histoire globale et le projet des études
postcoloniales entreprennent précisément de le réactiver. C’est pour cette raison
que le «<Moyen Age global» renvoie a des questions fondamentales au cceur de
la science historique contemporaine: 1’appropriation de la critique postcoloniale,
les discussions sur la mondialisation et la globalisation, ainsi que le rapport entre
«prémodernité», modernité et contemporanéité.
Apres un apercu des «moyens ages» dans le monde postcolonial, le «<Moyen Age
global» est présenté comme un projet dans lequel le concept est a la fois 1’ objet
et I'instrument de la critique. L’exemple du «Moyen-Age africain» permet de
mettre en évidence les liens entre les discussions actuelles et celles de I'époque
de la décolonisation, comme le probleme de 1’appropriation et de la critique,
les pratiques de synchronisation et de comparaison. Enfin, Particle saisit les
concepts de modernité et de globalité, et discute dans quelle mesure le «Moyen
Age global» contribue au débat sur I’historicité et le présentisme. Cet essai
se comprend donc dans une perspective historiographique, mais aussi comme
un plaidoyer pour que le «Moyen Age global» soit pris au sérieux en tant que
concept capable de faire évoluer la discipline.

(Traduction: Matthieu Gillabert, Anja Rathmann-Lutz)



	Das "globale Mittelalter" und die Gegenwart der Geschichtswissenschaft

