Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Age postcolonial?

Artikel: Table ronde "Vormoderne postkolonial?" : José Caceres Mardones,
Patricia Purtschert und Marion Uhlig im Gesprach mit der traverse

Autor: Gillabert, Matthieu / Rathmann-Lutz, Anja / Schirch, Isabelle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005935

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Table ronde «Vormoderne postkolonial?»

Jose Caceres Mardones, Patricia Purtschert und Marion Uhlig
im Gesprach mit der traverse

Die traverse (Matthieu Gillabert, Anja Rathmann-Lutz und Isabelle Schiirch)
sprach am 31. Mérz 2021 via Zoom mit Jose Caceres Mardones, Patricia Purt-
schert und Marion Uhlig.

Marion: Je m’appelle Marion Uhlig et je suis professeure de littérature frangaise
du Moyen Age 2 I’Université de Fribourg. Mon parcours académique a été mar-
qué par deux séjours en Angleterre et aux Etats-Unis. Lors du premier, en 2005—
2006, je me suis rendue a Londres, au King’s College, a la faveur d’une bourse
de jeune chercheuse du Fonds national suisse de la recherche scientifique. J’étais
alors a la fin de ma theése. Je suis arrivée en plein essor des études postcoloniales
appliquées a la littérature médiévale. J’ai travaillé l1a-bas avec des colleégues, et
en particulier avec Simon Gaunt qui occupait jusqu’a son décés fin 2021 la chaire
de littérature frangaise médiévale, qui étaient a ce moment-la trés influencés par
la réflexion postcoloniale. Cela m’a ouvert des horizons entierement nouveaux
auxquels, dans le milieu de la critique francophone, en France, en Belgique, en
Suisse, on ne s’intéressait encore pas du tout. J’ai donc eu I’impression d’un trés
grand décalage, de découvrir un champ de recherche qui m’a beaucoup intéres-
sée et dont j’ai largement bénéficié. En effet, ce nouveau champ de réflexion a
donné une orientation particuliére a mes recherches postdoctorales ol je me suis
intéressée a la représentation de I’Orient et de 1’altérité culturelle dans les textes
littéraires médiévaux (littérature de voyage, chansons de croisades, littérature
sapientiale, textes relatant la rencontre avec 1’altérité, etc.). Quant au second sé-
jour, aux Etats-Unis cette fois, il a eu lieu lorsque j’ai été nommée professeure
de littérature frangaise du Moyen Age & 1'Université de Wisconsin-Madison
(2013-2015). J’ai eu la une autre occasion de me confronter de prés a ce type
d’approche méthodologique, a ceci pres qu’il s’agissait davantage d’une ré-
flexion orientée sur les Global Studies que sur les Postcolonial Studies. Il y a
évidemment entre ces deux champs de recherche un lien, sur lequel je reviendrai
dans le courant de notre discussion. Pour résumer, j’ai acquis durant ces deux
séjours une conviction: s’il est vrai que la littérature médiévale aime les Postco-
lonial Studies, les Postcolonial Studies ne le lui rendent pas (on reviendra sur

17



18

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

les raisons de ce désamour). C’est pourquoi, aussi, la possibilité d’une réflexion
orientée vers les Global Studies offre un biais séduisant, qui, en I’occurrence,
correspondait a I’actualité de la recherche a ce moment-la a Madison. Ces deux
moments ont donc orienté et défini les contours de mes recherches sur les ques-
tions de représentation de 1’altérité culturelle, religieuse et linguistique dans les
textes littéraires médiévaux d’expression francaise.

Patricia: Vielen Dank fiir die Initiative zu diesem gemeinsamen Austausch. Ich
bin Professorin fiir Geschlechterforschung und Co-Leiterin des Interdisziplini-
ren Zentrums fiir Geschlechterforschung an der Universitit Bern und beschiiftige
mich schon linger mit postkolonialen Ansitzen. Ich habe meine Doktorarbeit in
Philosophie zu Nietzsche und Hegel geschrieben, und zwar aus einer feministi-
schen und postkolonialen Perspektive. Zudem ging es mir dhnlich wie Marion.
Ich war 2002 bis 2004 in Berkeley, da waren postkoloniale Ansétze omniprisent.
Als ich 2004 in die Schweiz zuriickkehrte, hatte ich all diese dringlichen Fragen
im Rucksack: Wie lassen sich postkoloniale Perspektiven und Erkenntnisse in
Bezug bringen zum geopolitischen und nationalen Raum, in dem ich gross ge-
worden bin? Schnell war klar, dass es dazu wenig gibt. 2005 kamen wichtige
Studien zur Schweiz und zum transatlantischen Sklavenhandel heraus, von Tho-
mas David, Janick Schaufelbuehl, Bouda Etemad, Hans Fissler und anderen.!
Das waren wirtschaftsgeschichtlich und politisch interessante Arbeiten, die ganz
neue Fragen aufgeworfen haben. Als Philosophin und Kulturwissenschaftlerin
war mir aber klar, dass es wichtig wire, diese Fragen noch anders zu diskutieren.
Mein Interesse bestand darin, Postcolonial-Studies-Ansitze in Verbindung zu
bringen mit unterschiedlichsten Aspekten der Schweiz, etwa mit wissenschaft-
lichem und populdrem Wissen. Gliicklicherweise — so etwas kann nicht alleine
durchgefiihrt werden — trieben solche Fragen auch andere Forschende, etwa
Barbara Liithi, Francesca Falk, Bernhard Schir, Jovita dos Santos Pinto, Harald
Fischer-Tiné, Anne Lavanchy, Rohit Jain, Angela Sanders oder Noémi Michel,
um. So ist ein informelles Netzwerk entstanden.

Postcolonial Studies ermdéglichen einen kritischen Zugang zur Moderne, poli-
tisch, historisch, sozial und epistemologisch. Darum finde ich es auch so inter-
essant, mit euch hier und jetzt im Gesprich zu sein, mit Forschenden, die sich
primdr mit anderen Zeitrdumen beschéftigen. Fiir mich eroffnen die Postcolo-
nial Studies einen anderen Zugang zur Moderne, und zwar zu einer Moderne,
die von ausgeprigten Ambivalenzen gekennzeichnet ist. Einerseits entsteht
ein neues Verstindnis von Rechten; die Menschenrechte etwa und die Vorstel-
lung menschlicher Gleichheit bringen ein enormes Emanzipationspotenzial mit
sich. Und andererseits begegnen wir — und zwar von Anbeginn der Moderne bis
heute — ungeheuren Formen von Ungleichheit, Diskriminierung, Ausschluss und



Table ronde

Ausbeutung, von der transatlantischen Sklaverei bis hin zu aktuellen Formen
sklavereidhnlicher Zustinde. Diese Spannung hat mich immer beschéftigt, an-
fanglich vor allem in Bezug auf die Philosophie, spiter mit Bezug auf die Ge-
schichte und das Gegenwartsverstindnis von Gesellschaften. Die postkoloniale
Theorie hat mir geholfen zu verstehen, wie wir diese scheinbaren Widerspriiche
begreifen konnen, wenn wir versuchen zu verstehen, in was fiir einer Zeit wir
leben und wie wir dahingekommen sind, wo wir sind. Ich bin auch sehr geprégt
von feministischen Theorien, die sich ebenfalls mit dieser Differenz beschiifti-
gen: Wie ist es moglich, dass Vorstellungen menschlicher Gleichheit hochgehal-
ten und gleichzeitig Frauen weitgehend ausgeschlossen wurden, siehe etwa die
Stimmrechtsverweigerung in der Schweiz, die bis 1971 beziehungsweise 1991
angedauert hat? Fiir unsere Selbstreflexion wichtig finde ich zudem die Bedeu-
tung von Wissen und der Wissenschaft fiir das koloniale Projekt. Seit ihrer Ent-
stehung erweisen sich die modernen Wissenschaften als etwas, was das koloniale
Differenzdenken legitimiert und gleichzeitig Ansatzpunkte bietet fiir Widerstand
und Verinderung.

Im Kontext der Schweiz ging es dann darum, diesen grossen Rahmen herunter-
zubrechen und zu fragen, wie wir ihn zum Beispiel zum Schweizer Alltag in
Beziehung setzen. Ich war immer interessiert an populidrkulturellem Wissen, an
den Geschichten, die wir als Kinder horen und unseren Kindern vorlesen, an den
Diskussionen, die wir am Mittagstisch fiihren. Wie diffundieren rassifizierte oder
vergeschlechtlichte Muster durch solche Erzidhlungen in unseren Alltag und ge-
stalten unser Denken, Fiihlen und Handeln mit?

Jose: Ich komme aus Chile, ich rede nun eben nicht in meiner Muttersprache. Ich
lebe seit elf Jahren in der Schweiz. Das zeigt auch, dass meine Perspektive auf
die postkolonialen Studien von der anderen Seite des Atlantiks stammt. Obwohl
ich einen starken Bezug zum englischsprachigen Raum habe, haben hauptsich-
lich lateinamerikanische Autor*innen meinen intellektuellen Horizont gepragt.
Und dann bin ich vielleicht genau die Person, die — zumindest zeitlich — sozusa-
gen auf der kolonialen Differenz steht. Ich bin Friihneuzeithistoriker, erforsche
also gerade das Zeitalter, in dem — wie viele Theoretiker*innen sagen — die Mo-
derne entstanden sei. Ich sage aber zugleich, dass ich sicher nicht die Féahigkeit
habe, zwischen den Zeitbereichen Mediator zu werden. Momentan forsche ich
zum Geschichtsverstindnis im andinen Raum wihrend der Eroberung und Ko-
lonisation Perus. Mir geht es vor allem darum, eine koloniale Kritik der westli-
chen Geschichtsidee auszuiiben. Die postkoloniale Geschichtskritik bezieht sich
vor allem auf den Historismus aus dem 19. Jahrhundert. Und gerade wenn wir
iiber die Herauskristallisierung der Moderne reden: Zu diesem Zeitpunkt gab es
auch ein anderes Geschichtsverstindnis, das die Eroberung und Kolonisierung

19



20

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Amerikas sehr stark gepridgt hat. Mir geht es unter anderem um das beriihmte
Motto «Voélker ohne Geschichte». Wie kann man Geschichte aus der Perspektive
der «geschichtslosen» Volker schreiben? Wie kann man Geschichte aus dieser
Perspektive neu denken?

Meine Positionierung in der postkolonialen Theorie ist geopolitisch beeinflusst.
Ich habe in Chile studiert und wurde von lateinamerikanischen Autor*innen
der postkolonialen und dekolonialen Theorie wie Walter Mignolo, Enrique
Dussel und Anibal Quijano gepridgt. Damals drehte sich die Frage vor allem
darum, welchen Beitrag die lateinamerikanische koloniale Erfahrung und Ge-
schichte zu den Debatten aus den Subaltern Studies, der postkolonialen Theo-
rie und auch der Postmoderne leisten konne. Als ich in die Schweiz kam, war
das erstmal ein Schock: Die Diskussion in der Frithneuzeitforschung hat ganz
anders ausgesehen. Beispielsweise habe ich meine Forschungs- und Lehrtiitig-
keit an einem Lehrstuhl, der unter anderem den Schwerpunkt «Renaissance»
hatte, aber Mignolos Buch The Darker Side of the Renaissance hat niemand
gekannt.> Deswegen war es fiir mich ein grosser Schock, ich musste meine
eigenen Konzepte und Methodologien anpassen — oder eben nicht anpassen,
aber mich zumindest historiografisch und methodologisch orientieren und
verstehen, wo die schweizerische und im Allgemeinen die deutschsprachige
Forschungslandschaft war und wo ich war. Und das war am Anfang ein biss-
chen schwierig. Dariiber hinaus muss ich zugeben, dass sich meine Positionie-
rung in der postkolonialen Theorie vor allem in meiner Lehrtatigkeit konkreti-
siert hat. Interessanterweise habe ich sehr wenig iiber postkoloniale Theorien
veroffentlicht, aber ich habe, seit ich in der Schweiz bin, immerzu lateinameri-
kanische Geschichte unterrichtet und dabei immer mit postkolonialer Theorie
und dekolonialer Theorie als Analyserahmen gearbeitet. Zudem spielt meine
eigene Erfahrung als Ausldnder eine zentrale Rolle. Unmittelbar nachdem ich
in die Schweiz gekommen bin, ist der Sammelband Postkoloniale Schweiz von
Patricia, Barbara Liithi und Francesca Falk erschienen.? Und ich kann mich
immer noch an die grosse Erleichterung erinnern, die ich fiihlte, als ich das sah.
Warum dies fiir mich wichtig war: Als Chilene und Auslédnder in der Schweiz
hat man auch einen sehr starken gesellschaftlichen Zugang zu postkolonialen
Theorien: Was bedeutet es, ein Migrant zu sein? Was bedeutet es, eine andere
rechtliche Position innerhalb der schweizerischen Gesellschaft zu haben? Das
habe ich vor allem in den letzten Jahren sehr stark verfolgt. Ausgehend von
Lehrveranstaltungen zu postkolonialen Theorien und lateinamerikanischer
Geschichte habe ich zusammen mit Studierenden die Plattform «Decolonize
Ziirich»* gegriindet, wo wir genau diese Umstellung von Theorie auf Praxis,
die Patricia eben angesprochen hat, thematisieren: Wie konnen wir diese post-
kolonialen Theorien in unserem Alltag, in unserer Gesellschaft verwenden und



Table ronde

umsetzen? Dabei geht es nicht nur ums Lernen, sondern es geht auch darum,
viel zu verlernen.

traverse: Lernen und verlernen sind gute Stichworte, um in das Thema «For-
schung» einzusteigen. Wo setzt man eigentlich an? Das eine sind ja die institu-
tionellen Kontexte, die bereits angesprochen wurden, aber das andere ist unsere
eigene Forschung. Fiir deutschsprachige Medidvist*innen stellte sich die Frage
lange gar nicht, weil die mediévistische Forschung das nicht interessiert hat und
die Inspiration, wie Marion Uhlig ja auch schon beschrieben hat, hauptsédchlich
aus der englischsprachigen Literaturwissenschaft kam beziehungsweise kommt.
Das wire also die erste Frage in die Runde: Wie kommt man in der Schweiz
iberhaupt dazu, postkolonial zu arbeiten, und welche Reaktionen habt ihr auf
eure eigenen Arbeiten erlebt?

Patricia: 2008 haben wir einen Workshop in Basel organisiert, Barbara Liithi,
Bernhard C. Schir, Konrad Kuhn und ich. Daraus hat sich dann das Buch [Post-
koloniale Schweiz] entwickelt, das du erwihnt hast, Jose.” Damals fand es viel
Zuspruch von Personen, die betonten: Endlich kommen diese Uberlegungen
hier an, endlich passiert auch dieser Theorie- und Methodentransfer. Auch fiir
mich personlich war das ein wichtiger Prozess, weil ich mit den Jahren gelernt
habe, anders hinzusehen. Ich bin «weiss» positioniert, mit allen Privilegien, die
das beinhaltet, aber — es ist ein bisschen wie mit dem Feminismus, oder? Wenn
man diesen Blick entwickelt hat und den strukturellen Rassismus zu sehen be-
ginnt, der mich als weisse Person in einem scheinbar neutralen Raum verortet,
in dessen Produktion ich allerdings auf vielfiltige Weise involviert bin, dann
kriegt man ihn nicht mehr weg. Und dann ist es erstaunlich zu sehen, wie pri-
sent rassifizierendes Denken ist — und zwar iiberall, im Alltag ebenso wie in
den Institutionen, in den Curricula, in den Medien, in der Politik. Oft bleibt es
aber desartikuliert, es wird kaum dariiber gesprochen. Diese Spannung hat mich
beschiftigt, auch weil ich begonnen habe, mehr und anders hinzuhéren, was
Menschen mit Rassismuserfahrungen erzidhlen und was fiir ein Wissen sie iiber
die Gesellschaft haben, in der wir gemeinsam leben. An diesem Punkt haben
viele Prozesse des Verlernens eingesetzt, auch in Bezug auf «selbstverstédndli-
che Fragen» wie: Was bedeutet Demokratie? Was heisst politische und soziale
Partizipation?

Als das Netzwerk zur postkolonialen Schweiz entstand, war vor allem bei jiin-
geren Forschenden ein grosses Interesse an unseren Tétigkeiten spiirbar. Es gab
aber auch viel Skepsis, insbesondere von arrivierteren Forschenden. Der Ver-
dacht, jetzt werde ein Modetrend aufgenommen, wurde immer wieder gedus-
sert. Die Geschichtswissenschaft hat am offensten und am stirksten reagiert auf
unsere Arbeit, die ja immer eine interdisziplindre Arbeit war. In anderen Diszi-

21



22

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

plinen ist sie teilweise gar nicht angekommen. Die Geschichtswissenschaft war
empfinglich fiir unsere Uberlegungen, und gleichzeitig wurde uns immer wie-
der vorgeworfen, wir wiren kulturalistisch, wiirden zu wenig empirisch arbei-
ten, die Okonomie zu wenig in den Blick nehmen. Auch in den Rezensionen
zu unserem Buch Postkoloniale Schweiz tauchte dieser Vorwurf immer wie-
der auf. Das fand ich erstaunlich. Wir haben damals mit unseren Theorien, Me-
thoden und Quellen eine ganz bestimmte Arbeit gemacht, die neue Fragen und
Perspektiven ertffnete, iibrigens gerade auch auf Wirtschaft und Politik, und die
tatséichlich viel auf Diskurse geachtet, mit Bildern gearbeitet, Populéirkultur fo-
kussiert hat. Wir haben einen Theorietransfer gemacht und neue Fragen gestellt,
aber wir haben nie behauptet, wir wiirden die ganze Welt erklidren — es ist ein
Angebot, an dem weitergearbeitet werden kann. An manchen Reaktionen aus
der Geschichtswissenschaft habe ich die Neugier vermisst, die wohlwollende
Auseinandersetzung mit den Postcolonial Studies und die Anerkennung inter-
disziplindren Arbeitens.

Seit einigen Jahren lese ich nun immer wieder, Postkoloniale Schweiz sei ein
Standardwerk. Ich weiss nicht, wie und wo dieser Sprung in der Rezeption
passiert ist. Aber er ist passiert. Und er hat auch damit zu tun, dass einige Perso-
nen aus diesen Netzwerken sich nun in anderen Positionen befinden als damals.
Einige von uns sind stirker verankert in akademischen Institutionen. Und es
haben sich relevante Aspekte verindert in den Diskussionen iiber Kolonialismus
und Rassismus. Ich wiirde in Bezug auf die Schweiz nicht mehr in der Art von
«kolonialer Amnesie» sprechen wie vor zehn Jahren. Es ist immer noch schwie-
rig genug, iiber die koloniale Geschichte und die postkoloniale Gegenwart der
Schweiz zu sprechen, aber es ist nicht mehr so selbstverstindlich moglich zu
sagen, die Schweiz habe nichts mit dem Kolonialismus zu tun gehabt. Gewisse
Dinge sind sagbarer geworden. Die Wissenschaft hat einen Teil dazu beigetra-
gen. Ein grosser Teil dieser Verdnderungen geht auf die politische und aktivis-
tische Arbeit von Gruppierungen wie der Allianz gegen Racial Profiling, CRAN,
INES, Bla*Sh oder dem Collectif Afro-Swiss zuriick. Das alles hat zur Folge,
dass wir dariiber nachdenken miissen, was diese Verdnderungen fiir unsere Ar-
beit bedeuten. An manchen Orten ist es hip zu sagen: «Wir sind jetzt auch post-
kolonial.» Dann geht es auch darum herauszufinden, ob und wie kritische Be-
griffe angeeignet, abgeflacht und kommodifiziert werden und damit ihr kritisches
Potenzial verlieren.

Jose: Ich kann an einiges anschliessen. Wenn ich es wiederholen darf: Mein
Interesse an postkolonialen und dekolonialen Theorien hat zwei unterschied-
liche Dimensionen. Einerseits bin ich ein Friihneuzeithistoriker, der sich der
lateinamerikanischen Geschichte widmet, und andererseits erlebe ich meine ei-



Table ronde

gene Positionierung in der Schweiz. Diese zwei Dimensionen beeinflussen sich
gegenseitig. Die Geschichte Lateinamerikas hat ja auch viel mit meiner eige-
nen Subjektivitdt zu tun, mit der ich mich hier in der Schweiz neu orientieren
musste. In meinen ersten Jahren in der Schweiz habe ich aber beide Dimensi-
onen getrennt. Als Historiker war es sehr schwierig, als ich angekommen bin.
Es gab in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft durchaus eine starke
lateinamerikanische Geschichtsschreibung. Auch die ehemalige Altamerikanis-
tik, die sehr stark im deutschsprachigen Raum verankert war, hat viele klassische
Studien geprigt. Ich hatte aber Miihe mit den Arbeitskonzepten, den Analyseka-
tegorien. Zum Beispiel wenn es darum geht, die Beziehungen zwischen Spanien
und Lateinamerika kulturwissenschaftlich zu analysieren. Dazu wurde vor allem
das Konzept von kulturellem Austausch, dann auch die Methodologie der his-
toire croisée herangezogen. Damit hat man versucht, die mannigfaltigen Bezie-
hungen in unterschiedlichen Dimensionen und Ebenen zu analysieren. Zu dieser
Zeit habe ich mich jedoch vor allem mit dem Konzept der kolonialen Differenz
auseinandergesetzt und dariiber hinaus mit der Methodologie des «Border Thin-
king» (Grenzdenken).® Aus diesem Grunde war damals mein Einwand: Bevor
wir tiberhaupt von kulturellem Austausch reden kénnen, miissen wir von der in-
hdrenten Kolonialitét der Machtstrukturen, die diese Beziehungen iiberhaupt er-
moglichen, reden. Am Anfang fand weder Theorietransfer noch ein Austausch
iiber Theorien zwischen dem globalen Siiden und dem globalen Norden statt,
sondern es war vielmehr ein Ubersetzungsprozess. Das andere, was mich gestort
hat, waren die Gebrauchskonzepte. Ich war sehr erstaunt, in wie vielen Biichern
zur lateinamerikanischen Geschichte auf Deutsch immer noch das Konzept «Ent-
deckung» oder das Konzept «Indianer» verwendet wurde. Das war wirklich
schwierig. In Lateinamerika hat zwar das Konzept «Indio» eine neue Wende er-
halten, indem zum Beispiel auch die indigene Bevolkerung es fiir sich tibernimmt
und mit neuen Zuschreibungen und Bedeutungen aufldadt. Aber im deutschspra-
chigen Raum war diese Konnotation nirgendwo zu sehen. Das war eine grosse
Herausforderung und ich muss immer noch dagegen ankédmpfen — an Konfe-
renzen oder in Papers — und bei diesen kleinen Details nachhaken: Nein, das ist
nicht das Konzept oder mindestens, wie Historiker*innen gerne sagen, sollte es
als «Quellenbegriff» in Anfiihrungszeichnen gesetzt werden und so weiter. Man
kann ja zumindest in einer Fussnote die aktuelle Konnotation und die Deutungs-
moglichkeiten erkldren. Analysekategorien und Konzepte, die im deutschspra-
chigen Raum in Gebrauch waren (und zum Teil immer noch sind), erforderten
eine Diskussion mit anderen Geschichtswissenschaftler*innen, bei der ich eben
postkoloniale und dekoloniale Theorien heranziehen konnte.

Heutzutage sieht es ein bisschen anders aus. Es ist wirklich ein Moment des
Wandels. Genau wie Patricia gesagt hat, kann man jetzt nicht mehr sagen, es

23



24

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

gebe koloniale Amnesie. Jetzt geht es — um ein sehr polemisches Beispiel einzu-
bringen — um «Hey, sollten wir diese Denkmiler umstiirzen oder nicht?».” Und
ich glaube, dass ist auch Teil dieser Generation, die — wie bei Patricia oder bei
mir — an solchen Theorien und an solchen Themen interessiert ist. Es ist allmih-
lich in der alltdglichen Wahrnehmung spiirbar.

Marion: C’est difficile pour moi de parler simplement de la Suisse. Quand je
parle de la Suisse, je fais allusion a une communauté critique francophone qui
comprend aussi la France et la Belgique. J’envisage la tradition critique davan-
tage comme un territoire linguistique que comme un territoire national. En fait,
a peu prés un an avant mon arrivée a Fribourg, mon collégue Sébastien Douchet
m’a demandé un article pour un numéro de la revue «Perspectives médiévales»,
qui est une revue en ligne consacrée aux tendances actuelles de la recherche en
médiévistique® Il m’a dit: «Ah bon, tu étais aux Etats-Unis? Est-ce que tu ne
voudrais pas nous faire quelque chose sur les études postcoloniales?» Et en fait,
comme il s’agit d’un article publié en ligne, j’ai eu pas mal de retours de colle-
gues qui I’ont lu. C’est méme 1’une des publications sur lesquels j’ai eu le plus
de retours, évidemment parce qu’elle est en libre-acces, mais aussi parce qu’elle
répondait, a ce moment-1a, a une béance de la recherche en francgais — et c’est la
que cet exemple est assez emblématique de la question qui nous occupe. Cela
faisait dix ans a ce moment-1a, a peu pres, que la critique américaine et anglaise
publiait sur les questions postcoloniales appliquées a la littérature médiévale. En
revanche, il n’y avait encore rien du tout du coté de la critique francophone! A
une exception pres cependant, celle d’un ouvrage important, une sorte de ma-
nifeste de la question, intitulé French Global, congu par des chercheurs-euses
américain-es et publié aux Etats-Unis.* Néanmoins, ce volume collectif paru
en 2010 comporte — et cela mérite d’étre signalé — plusieurs publications de cri-
tiques francais et francophones (dont les communications ont été traduites en
anglais pour 1’occasion; oui, ¢’est un peu étrange, mais c’est comme ¢a!), parmi
lesquelles un article de Jacqueline Cerquiglini-Toulet, qui est une médiéviste
dont les travaux sont importants pour nos études. Mais en dehors de 1’exception
French Global, c’était le désert. Cet article, je ’ai dit, m’a donc valu pas mal
d’intérét du monde francophone, puisque j’ai été contactée plusieurs fois, en
France, en Suisse, en Belgique et au Canada, par des médiévistes spécialistes de
littérature, des historiens et des philosophes. Je dois ajouter que cela a aussi eu
un impact important dans mon recrutement a 1’Université de Fribourg puisque,
pendant I’interview qui a suivi la lecon probatoire, on m’a demandé: «Alors,
qu’est-ce que vous nous proposez? Comment allez-vous distinguer Fribourg sur
la carte académique suisse? Qu’est-ce que vous allez offrir comme programme
de spécialisation?» Et en somme, j’ai proposé un programme fondé sur mes re-



Table ronde

cherches concernant 1’altérité orientale et qui tirait bien entendu parti de ces ap-
proches théoriques. Il y a eu un intérét vif de mes collegues fribourgeois, aussi
bien médiévistes d’autres disciplines que spécialistes d’autres périodes litté-
raires, pour ces questions-la. Je ne dirais pas que ¢a a été€ 1’'unique facteur déter-
minant de mon engagement a Fribourg, mais ¢a a été quelque chose d’important.
Il y a encore autre chose qui me frappe et que je voudrais signaler a propos du
rapport entre la critique médiéviste d’expression frangaise et les études postco-
loniales. Si la critique francophone est moins attentive aux outils fournis par la
théorie postcoloniale, c’est sans doute parce que la conscience forte du passé co-
lonial est peut-&tre moins vive dans 1’esprit de ses représentants qu’a celui des
Anglais. Mais en méme temps, les médiévistes ne doivent surtout pas oublier —
et vous le savez bien en tant qu’historien'ne's — I’influence qu’a eue 1’Ecole des
Annales sur les Subaltern Studies qui ont donné leur impulsion aux Postcolo-
nial Studies."” Donc, le développement de 1’histoire sociale par des médiévistes
comme Jacques Le Goff, Georges Duby et Lucien Febvre (c’est quand méme
quelque chose, il me semble qu’il y a la de quoi intéresser les Frangais et les re-
connecter avec leur propre patrimoine académique, qui n’est pas le moindre) est
a I’origine d’'un mouvement de pensée critique qui revient ensuite en France, par
un mouvement équivalent a celui d’un cheval de retour. Il me semble qu’il y a
1a quelque chose d’essentiel, qui lie le Moyen Age et la prémodernité aux études
postcoloniales. Aussi paradoxal que cela puisse paraitre a priori, 1a, ce lien n’est
ni construit ni factice, il se situe a la source méme de ces études. Si on les envi-
sage a partir de 1’histoire sociale telle que la congoivent les Annales, les études
postcoloniales peuvent bien passionner la médiévistique francaise, parfois un
peu réticente aux approches théoriques.

traverse: Merci! Wir wiirden gerne die Frage nach den Netzwerken und den
Sprachen nochmals stéirker akzentuieren und ganz konkret die Frage nach «Teil-
habe» stellen. Jose, du hast das Thema Sprachkompetenz bereits angesprochen.
Es stellt sich die Frage: Wie gross ist die Teilhabe — des jeweiligen Faches oder
eines Teilbereichs im Fach — an den englischsprachigen Diskussionen? Und um-
gekehrt: Wie sehr besteht eigentlich die Moglichkeit, nichtenglische Fachspra-
chen in der Diskussion zu halten und Netzwerke iiber solche Sprachgemein-
schaften hinweg auszubauen? Und wie wichtig ist das gerade auch fiir post- und
dekoloniale Anliegen?

Jose: Einerseits war es mein Wunsch, lateinamerikanische Autor*innen in mei-
nen Lehrveranstaltungen zu lesen. Aus diesem Grunde war ich sehr stark auf die
lateinamerikanischen Autor*innen angewiesen, die entweder in England oder
den USA titig waren und ihre Texte auf Englisch schrieben. Entsprechend war

25



26

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

ich sehr von solchen Debatten in den USA geprigt. Gerade die Unterscheidung
zwischen postkolonialer und dekolonialer Theorie oder die Texte der «decoloni-
ality group» um Walter Mignolo und Catherine Walsh waren fiir mich sehr wich-
tig."! Diese «taktische» Strategie legt jedoch das Problem der Priorisierung des
Englischen als Wissenschaftssprache offen. Dann kénnen wir auch von einer
Geopolitik der Epistemologie reden. Dieses Problem ist noch stirker, wenn man
sich mit Indigenous Studies'? auseinandersetzt. Dann sprechen wir nicht mehr
nur iiber Englisch, Franzosisch, Spanisch, Portugiesisch etc., sondern auch iiber
indigene Sprachen wie beispielsweise Quechua, Aymara, Mapudungun und das
sind nur lateinamerikanische indigene Sprachen. Das ist ein Problem, das mich
in der letzten Zeit sehr beschiftigt hat: Wie kann ich auch solche Autor*innen be-
riicksichtigen? Wie kann ich sie den Studierenden néherbringen? Weil oft gibt es
keine Ubersetzungen zu solchen Werken. Vielleicht gibt es eine spanische Uber-
setzung und da kommen wir zu mehreren Problemen: Spanisch ist eben auch
eine imperiale Sprache. Wenn wir das aber beiseitelassen: Kénnen alle Spanisch
lesen oder nicht? Eine andere Facette dieses Problems ist der Austausch zwi-
schen unterschiedlichen Forschungskontexten. Da ich den andinen Raum unter-
suche, bin ich viel in Kontakt mit Forschenden aus dem andinen Raum, sei es aus
der Anthropologie, Archiologie oder Geschichtswissenschaft. Wie schaffen wir
den Austausch zwischen dem globalen Siiden und dem globalen Norden? Aber
ich verstehe, warum die Frage sich stark auf den englischsprachigen Raum be-
zieht, das ist ja die Referenz. Aber diese andere Zisur ist noch markanter, wiirde
ich sagen.

Trotz aller dieser Problemfelder, die ich auch im Seminarraum thematisiere,
muss ich betonen, dass das grosse Interesse der Studierenden mir geholfen hat,
solche Hiirden ansatzweise zu nehmen. Die Diskussionsfreude war sehr gross,
gerade auch bei den Fragen — wie Patricia eben formuliert hat: Was bedeutet es
fiir mich als Schweizer*in, mich mit solchen Theorien auseinanderzusetzen? Wie
kann ich, wenn wir von dekolonialen Theorien reden, die andere Seite der ko-
lonialen Differenz einbeziehen? Wie kann ich indigene Perspektiven zumindest
ansatzweise heranziehen? Und gerade diese Fragen fanden die Studierenden sehr
anspruchsvoll, aber interessant. Ja, es gab einerseits Schwierigkeiten, aber ande-
rerseits fand ich wirklich einen fruchtbaren Boden bei den Studierenden.

traverse: Hinter der Frage nach den Sprachen steht auch eine weitere, die nur be-
dingt an die Postcolonial-Studies-Frage gekoppelt ist, diejenige nach kollabora-
tiven Forschungsformen. Inwiefern miissen wir uns 16sen von dieser Vorstellung,
dass ein*e Autor*in ein Buch schreibt und alle Sprachen, alle interdisziplindren
Ansiitze inkorporieren kann?



Table ronde

Patricia: Sprache und Formen der Arbeit sind direkt gekoppelt. Es gibt Orte an
Schweizer Universititen, wie zum Beispiel Harald Fischer-Tinés Lehrstuhl fiir
Geschichte der modernen Welt an der ETH, die der Bedeutung der Sprachen
grosses Gewicht beimessen. Die Forschenden dort haben ausgewiesene Kennt-
nisse in unterschiedlichsten Sprachen und gehen die Forschung mit diesem Zu-
gang und dem entsprechenden Wissen an. Das ermdglicht andere Formen der
Zusammenarbeit. Und es ist wichtig, weil unser Umgang mit Sprache kolonial
geprigt ist: Welche Sprachen gelten als Weltsprachen, deren Kenntnis entspre-
chend honoriert wird, welche als pidgin und welche als lokal und vernachlis-
sigbar?

Ein anderer Punkt betrifft die Sprachen innerhalb der Schweiz. Uber die ganze
Debatte zur Schweizer Verwicklung in den Kolonialismus hat sich ein interes-
santer Austausch zwischen Forschenden aus der franzésisch- und der deutsch-
sprachigen Schweiz ergeben. Das ist ergiebig, herausfordernd und auch kompli-
ziert. Gemeinsam mit Jovita dos Santos Pinto, Pamela Ohene-Nyako, Mélanie
Pétrémont, Anne Lavanchy, Barbara Liithi und Damir Skenderovic arbeite ich
zurzeit an einem Buch, das diesen Sommer erscheint, zu «race», Rassifizierung
und Rassismus."* Es geht um die Ubersetzung der Critical-Race-Studies in den
Schweizer Kontext. In der Herausgeberschaft sind drei Forschende aus dem fran-
zosischsprachigen und vier aus dem deutschsprachigen Raum. Der Sammelband
wird auf Deutsch und Franzosisch erscheinen. Bei der Arbeit hat sich gezeigt,
wie wichtig es ist, sprachregioneniibergreifende Gespriche zu fiihren, zum Bei-
spiel iiber den Begriff «race»: Er hat eine ganz andere Geschichte im franzo-
sischsprachigen als im deutschsprachigen Kontext. Im deutschsprachigen Raum
verwenden zurzeit viele den englischen Begriff «race». Auch das ist ein schwie-
riger Begriff, der aber neben seiner diskriminierenden Verwendung immer auch
von Widerstandsbewegungen aufgenommen und in einem kritischen Sinn ver-
wendet wurde. Darum kann man da anders ansetzen als beim deutschen Begriff
«Rasse». Es gibt Forschende, die den deutschen Begriff umdeuten und kritisch
besetzen mochten. Ich bin skeptisch, ob das auf die Schnelle gelingt. Das sind
grosse Fragen, die sich in der franzosischsprachigen Schweiz oder im franzo-
sischsprachigen Raum, aber auch in der ritoromanischen oder italienischen
Schweiz anders stellen. Schwierig ist also, dass wir mit Ubersetzungen von Be-
griffen zwischen den Sprachen beschiftigt sind, die auch im eigenen Sprachraum
noch verhandelt werden. Und gleichzeitig gibt es grosse Gemeinsamkeiten be-
ziiglich dem, was Noémi Michel als Schweizer Version eines «raceless racism»
bezeichnet, dass wir ndmlich in einem Land leben, das von strukturellem Rassis-
mus gezeichnet ist, der aber in der Regel desartikuliert bleibt.'* Das gilt fiir Genf
genauso wie fiir Luzern, Disentis oder Lugano.

27



28

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

traverse: Wie sieht es denn mit den spezifischen Kompetenzen aus, die die
Mediévistik hier in die Diskussion einbringen kann?

Marion: Oui, merci d’amener la question qui me venait en téte en écoutant Jose
et Patricia parler. C’est vrai, les avantages des outils que nous apportent les théo-
ries postcoloniales pour 1’étude du Moyen Age sont absolument évidents; il y
a dans la nature méme de la textualité médiévale des caractéristiques trés inté-
ressantes a examiner avec les lunettes de la théorie postcoloniale. La littérature
médiévale, c’est une littérature de la variance, une littérature de 1’hybridité, une
littérature de la circulation régionale aussi, c’est une littérature qui s’exprime a
travers une variété de dialectes, ou plutdt de scriptae puisque, en I’absence de
locuteurs réels, on se fonde sur des témoignages écrits. Donc, les scriptae ré-
gionales s’interpénetrent et engendrent des textes a 1’hybridité linguistique elle
aussi trés marquée. A cela s’ajoute une hybridité de genres littéraires puisque
les textes eux-mémes ne correspondent pas du tout aux catégories génériques
de la littérature moderne. Elles échappent complétement, en fait, a cette catégo-
risation. Donc, on a affaire a une hybridité fonciere. Or, le probléeme, c’est que,
quand on cherche chez les théoriciens postcoloniaux des réflexions sur la littéra-
ture médiévale, on n’en trouve pas, méme chez Edward Said qui est aussi lettré
que féru de littérature, chez Homi Bhabha ou chez Gayatri Spivak; comme ce ne
sont pas des médiévistes, ils ont tendance a faire du Moyen Age une forme de re-
poussoir de la modernité, a le construire comme tel. On considére le Moyen Age
soit comme la préhistoire du colonialisme, soit, au contraire, comme un «conti-
nent noir» — je le dis de maniere volontairement provocatrice —, en le considé-
rant comme une époque naive, monologique, enfin, les Dark Ages. C’est ce qui
a amené plusieurs médiévistes, notamment a King’s College, a se passer de la
théorie postcoloniale tellement réticente 2 I’encontre du Moyen Age: étant donné
que les réflexions que cette théorie nous amene sont elles-mémes intrinséques
aux objets sur lesquelles les médiévistes travaillent, on peut se concentrer sur les
outils de la médiévistique, capables d’appréhender la matérialité des textes, leur
transmission linguistique, leur variété linguistique aussi. Je voudrais vous don-
ner un exemple. Entre 2001 et 2009 a été publiée par les Editions Droz une vaste
entreprise d’édition critique du Devisement du monde de Marco Polo, qui est un
important texte de voyage en langue vernaculaire. Marco Polo est évidemment
connu de tous; quant a son texte, c’est I’un des seuls grands livres de voyage ré-
digés en langue vernaculaire au Moyen Age, et qui de plus nous livre un regard
extrémement intéressant et original sur 1’altérité orientale au XIII® siecle. C’est
un texte que Marco Polo, alors qu’il était en prison a G€nes apres son voyage, a
dicté a Rusticien de Pise, lui-méme déja auteur, et qui 1’a rédigé dans un dialecte
franco-italien. La premiere rédaction du texte est donc une rédaction franco-ita-



Table ronde

lienne, a partir de laquelle ont été rédigées ultérieurement des versions standardi-
sées au niveau linguistique, dans un ancien frangais qu’on pourrait appeler stan-
dard. Or, I’équipe frangaise responsable de ce vaste projet de réédition récente a
choisi de ne pas éditer la version originale franco-italienne, sous prétexte qu’elle
était hybride précisément, et qu’elle présentait des caractéristiques de batardise
et de corruption, et de privilégier une version plus tardive standardisée. Alors que
c’est précisément la version franco-italienne, non pas bétard et corrompue, mais
bel et bien hybride, qui nous intéresse. Pour en rendre compte, les outils de la
philologie et de 1’analyse littéraire conviennent et suffisent parfaitement, et per-
mettent d’alléger le support théorique.

Jose: Ich habe mir selbst nochmal Gedanken dariiber gemacht, was Patricia ge-
sagt hat iiber die kolonialen Strukturen in unserem Wissenssystem, unserem uni-
versitdren institutionellen Rahmen. Es gibt sowohl in Lateinamerika als auch
in Deutschland Kollaborationsprogramme und Forschungszentren. Aber dann
stellt sich wieder die Frage, die Patricia auch angesprochen hat und mir zentral
scheint: Welche Art von Universitiit ist es dann? Welches Modell? Vor kurzem
gab es in der Zeitschrift Historische Anthropologie einen Aufsatz genau dariiber,
wie interkulturelle Universititen in Lateinamerika gestaltet werden.'> Wie kann
man aus lateinamerikanischer Perspektive die Universititen als koloniale Insti-
tutionen provinzialisieren? Und im Fall von Lateinamerika geht es vor allem um
die Teilhabe von indigenen Gemeinschaften und deren Wissenssysteme. Gerade
wird zum Beispiel eine indigene Universitit in Kolumbien gestaltet.'® Aber ich
glaube, die interkulturelle Frage ist fiir alle moglichen Kontexte giiltig. Wir miis-
sen in diesem Zusammenhang andere Modelle suchen, andere Alternativen. Ich
glaube, das ist ja das Ziel jeglicher postkolonialer oder dekolonialer Position,
dass wir die Strukturen, in denen wir leben, reflektieren, uns damit auseinander-
setzen und neue Strukturen bilden. Man muss nicht nur nach den Kollaboratio-
nen fragen, sondern auch nach dem Wie. Aber wie Patricia eben betont hat, ist
das Problem jetzt vor unseren Augen.

Mein anderer Kommentar bezieht sich auf das, was Marion beschrieben hat zum
Verhiltnis zwischen Mittelalter, Moderne und postkolonialen Theorien. Das
kann doch nicht sein, dass postkoloniale Theorien versuchen, das Mittelalter ir-
gendwo in einer Ecke zu positionieren, die gar nichts mit uns zu tun hat. Das
zeigt noch einmal, dass jegliche wissenschaftliche Stromung ihre eigenen Hier-
archien aufbauen und andere Richtungen ausschliessen kann. Wenn wir uns mit
der Moderne auseinandersetzen wollen, miissen wir auch die Fundamente der
Moderne verstehen. Und viele dieser Fundamente kommen aus dem Mittelalter.
Ich glaube, man kann sogar mit einem Blick zuriick auf das Mittelalter die Kritik
der Moderne noch stirken. Ein Beispiel aus meinem wissenschaftlichen Gebiet

29



30

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

ist die Eroberung Lateinamerikas. Ohne die mittelalterliche Auseinandersetzung
mit den «moriscos» in Spanien ldsst sich die Kolonisation Amerikas nicht erklé-
ren. Es gab schon in mittelalterlichen Vorstellungen Spaniens Ideen von Alteri-
tdt, von Ausschluss, von Hierarchien, die dann auch in Lateinamerika verwendet
und weiterentwickelt wurden. Das zeigt fiir mich, wie fliessend die Strukturen
und Beziehungen zwischen Mittelalter und Moderne sind. Deswegen glaube ich,
dass es unsere Kritik nur stirken konnte, wenn wir uns mit Phinomenen und Ent-
wicklungen im Mittelalter beschaftigen. Es gibt so viele Themen, die wir alle ge-
meinsam diskutieren konnen. Auch die Diskussion iiber «race» wird in der Medi-
avistik aktuell gefiihrt. Wenn ich eine stirkere Positionierung betonen einfordern
miisste, dann ist es hier, wo ich den Vorteil von dekolonialen Theorien sehe: Sie
stellen sich auf die Seite des Marginalisierten, nicht nur einer Bevolkerung, son-
dern von Wissensformen, von Positionen, die normalerweise am Rande stehen.
Schon tiber indigene Kulturen wurde das Urteil gefillt, das seien nur «primitive»
Volker mit irgendwie «wilden» Sitten. Und dann scheint die gleiche Kritik am
Mittelalter geiibt zu werden, aus postkolonial-theoretischer Perspektive. Deko-
loniale Positionierung hingegen bedeutet, genau die Seite einzunehmen und aus-
gehend davon weiter zu reflektieren.

Patricia: Du hast mir aus dem Herzen gesprochen, Jose. Denn das Problem
mit der Alteritét ist ja eigentlich das Hauptproblem der Moderne: Wie denken
wir die Anderen, ohne sie gleich zu vereinnahmen, zu objektivieren, auszunut-
zen und auszubeuten? Dieses Grundproblem hat die postkoloniale Theorie, und
ibrigens auch die feministische Theorie, die sich ja an wichtigen Stellen {iber-
schneiden, iliberzeugend herausgearbeitet. Es geht um die Frage, wie wir mit
Andersheit umgehen, ohne das Andere immer gleich zu unterwerfen und zu zer-
storen — und sich selber auch, das darf man hinzufiigen. Denn der Kolonisator,
sagt Aimé Césaire im Discours sur le colonialisme, wird, indem er andere un-
menschlich behandelt, selbst zum Unmenschen. Nun finde ich es sehr spannend
zu sehen, dass ein solches Problem des Umgangs mit Alteritdt auch in unserem
Umgang mit der Vormoderne besteht, und an dieser Stelle kann ich an Marions
Kritik am fehlenden Verstindnis der Vormoderne anschliessen. Es gibt eine
grosse Schwierigkeit, das zu denken, was vor der Moderne war, ohne in diesem
typisch modernen Zirkel von Exotisierung, Ausschluss und Hierarchisierung zu
landen. Deshalb fand ich Silvia Federicis Caliban and the Witch. Women, the
Body and Primitive Accumulation so aufregend, weil sie darin aufzeigt, dass
und wie wir aus der Gegenwart heraus Kontinuitédten in die Vormoderne hinein
denken konnen.!” Federici schreibt eine Geschichte des (Friih-)Kapitalismus,
die bei den spitmittelalterlichen Béuer*innenrevolutionen ansetzt. Sie verbin-
det die grossen Enteignungsbewegungen in Europa, also die Abschaffung der



Table ronde

Commons, des gemeinsamen Bewirtschaftens und Pflegens von Léndereien,
Wildern und Gewissern, mit der Herstellung und Durchsetzung kolonialer
Ausbeutungsstrukturen und einer strukturellen Misogynie, die insbesondere in
der Hexenverfolgung zum Ausdruck kam. Parallel zur Beschreibung des neuen
Machttypus, der sich in dieser Zeit herausbildet, geht sie auf alternative Wis-
sensformen ein, die verdringt werden, verloren gehen oder als randstindiges
und widerstindiges Wissen iiberleben. Da sehe ich auch interessante Verbin-
dungen zu den indigenen Wissensstrukturen, die du erforschst, Jose, und auch
zur Frage der Okologie. Denn die 6kologische Krise, in der wir uns befinden,
ist von Kolonialismus, Patriarchat und Kapitalismus nicht zu trennen: Das, was
wir heute als Natur verstehen, wird in der Moderne als etwas konzipiert, das
objektivierbar, quantifizierbar, nutzbar und ausbeutbar sein soll. Federicis Ana-
lyse hat mich fasziniert, weil sie diese Phinomene zusammen denkt und dabei
die Moderne nicht von den Zeiten abschneidet, die ihr vorausgehen. Ich finde
ihr Buch auch eine interessante Grundlage fiir ein vertieftes Gespréich zwischen
Forschenden, die zum Mittelalter, zur frithen Neuzeit, zur neueren und neusten
Geschichte arbeiten.

Ein anderes Beispiel, das mir deutlich gemacht hat, wie wichtig die Auseinander-
setzung mit vormoderner Geschichte ist, betrifft die Debatte zum Umgang mit
der «Mohrenzunft» in Bern. Ist das M-Wort eine rassistische Bezeichnung?
Sind die Bilder am Zunfthaus rassistisch oder nicht? Es konnte gezeigt werden,
dass die Abbildungen, die wir kennen, aus dem spiten 19. Jahrhundert stam-
men und die Rassentheorien der damaligen Zeit widerspiegeln. Aber dariiber
hinaus wurde oftmals behauptet, die frithe Geschichte der M-Zunft konne nicht
rassistisch sein, weil sie im Mittelalter beginne, das dem modernen Rassenden-
ken vorausging. Dabei wird gerne ein harmonisches Bild dieser Zeit gezeichnet,
im Sinne von: «Die Menschen lebten damals gliicklich zusammen, egal welcher
Hautfarbe, egal welcher Herkunft.» Dem scheint eine psychische Entlastungs-
funktion zuzukommen: «Es gab eine Zeit, auf die konnen wir uns guten Gewis-
sens beziehen [...].» Bernhard Schir hat in einem Bericht im Bund darauf hin-
gewiesen, dass die Bilder, iiber die wir sprechen, auch mit der Geschichte der
«Reconquista» und der Verfolgung von sogenannten Glaubensfeinden zu tun
haben.'® Vieles ist noch ungeklirt, und es wire wichtig, mehr postkolonial infor-
mierte Forschung zu diesen Themen zu haben. Die Frage ist: Wie konnen wir die
vormoderne Geschichte so erzédhlen, dass sie nicht zur harmonistischen Gegen-
folie der Gegenwart wird, sondern vielmehr erméglicht, Kontinuititen und Uber-
ginge ins koloniale Zeitalter zu verstehen und gleichzeitig zu sehen, welche For-
men der Konvivialitiit, unter Menschen und zwischen Menschen und der iibrigen
Welt, einmal anders moglich waren?

31



32

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Marion: Merci beaucoup pour vos réactions et vos apports, trés justes et impor-
tants, on se comprend bien. Ma position pour essayer d’échapper a ces problémes
de plaquage est de reconnaitre la disposition de la littérature médiévale a penser
les questions abordées par la théorie postcoloniale, en dépit de la résistance de
celle-ci a inclure le Moyen Age dans les réflexions qu’elle méne. A cet égard, les
Global Studies, je pense, fonctionnent assez bien. Il s’agit d’envisager la prémo-
dernité non pas comme une préhistoire de la modernité, mais bien plutdt de la
concevoir, de la repenser, au regard de la postmodernité. Le Moyen Age occiden-
tal peut étre considéré comme un régime provincial, régional, versus le régime
étatique de la modernité. Si on le voit comme un lieu de la multiplicité dialec-
tale versus I'unicité d’une langue nationale qui prédomine durant la modernité,
on peut aussi I’envisager comme une période d’hybridité culturelle et linguis-
tique exempte de toute différenciation discriminante. Il y a bel et bien une rup-
ture entre le Moyen Age et la modernité. Elle se situe au niveau de cette vitalité
transculturelle, translinguistique et transreligieuse qui caractérise le Moyen Age.
Quant a la question de 1’oralité, dont en effet je n’ai pas encore du tout parlé, ou
disons de la fiction d’oralité et de plurivocité qu’on retrouve dans les textes lit-
téraires, elle peut elle aussi étre pensée dans la perspective de la postmodernité.
Je pourrais peut-étre donner un exemple. Vous incluez a ce numéro de traverse
une interview avec Geraldine Heng qui est quelqu’un dont les travaux m’ont
beaucoup intéressée. Je pense qu’elle et moi avons une position différente sur
ce genre de questions, et c’est ce qui précisément est intéressant. Geraldine
Heng s’est penchée comme moi sur Jean de Mandeville, voyageur et auteur (s’il
a existé) d’un «best-seller» médiéval qui ne correspond en rien aux caractéris-
tiques génériques inspirées par la modernité. Son ouvrage de compilation est
a la fois une encyclopédie, un récit de voyage et un roman. On y trouve a peu
pres tout, c’est-a-dire tout ce qui échappe a une catégorisation, en somme. Dans
Marvelous Possessions, Stephen Greenblatt considere le Voyage de Mandeville
comme un texte précurseur de la démarche coloniale, et Mandeville comme
un précolonisateur lorsqu’il parcourt 1’Asie.” Mandeville reconnait dans les
croyances et les coutumes des peuples primitifs qu’il cotoie des traits qui res-
semblent a notre propre culture et a notre propre civilisation. Ce qui I’ameéne a
constater qu’au fond, les peuples primitifs métaphorisent de maniere littérale nos
propres croyances, et donc qu’ils sont plus proches de nous qu’il n’y paraissait.
Or, Greenblatt considére que, pour cette raison-la, Mandeville est une sorte de
protoconquistador qui envisage la proximité des croyances des peuples primitifs
avec les ntres comme un prétexte pour les coloniser plus aisément. Puisqu’ils
nous ressemblent, mais sont un peu moins évolués que nous, il nous sera facile de
les coloniser et de s’approprier leur territoire. Et Géraldine Heng s’inscrit, muta-
tis mutandis, dans cette veine critique, mais je préfére renvoyer ici a ses travaux



Table ronde

plutdt que de m’exprimer a sa place.” Pour ma part, je suis attentive aux mémes
mécanismes de rapprochement, mais en 1’occurrence je les interprete de fagon
inverse. Car Mandeville me parait beaucoup plus nuancé et subtil. Pour lui, le
monde n’est pas divisé de fagcon binaire entre, d’un c6té, des chrétiens blancs,
européens et civilisés, de 1’autre des «Autres» caractérisés par leur altérité radi-
cale et que, sous prétexte qu’ils sont sauvages, on parviendrait mieux a domesti-
quer. Au contraire, je crois qu’avec ce texte, si on y regarde de pres, on a affaire
a une vision non pas européocentrée, mais théocentrée. Mandeville, en effet,
parvient a s’émanciper de toute européocentrisme et aussi de tout christianocen-
trisme. Il parvient, et ca me parait tout a fait fascinant, a montrer la proximité
entre les peuples de la terre, tous les peuples, qui d’'une maniere ou d’une autre
prient Dieu, quelle que soit la facon dont ils le nomment. Il montre au fond que
le monde est global, dépourvu de centre. Il part de Jérusalem, qu’il considére au
début de son récit comme le centre du monde, et constate au fil du texte et du
voyage qu’en fait, il n’y a pas de centre. Ca me semble extrémement stimulant
comme réflexion, aux antipodes d’un appel a la colonisation. Ce que je m’efforce
de faire quand je travaille ce texte avec mes étudiant-e's, comme ce sera le cas
prochainement, c’est plutot de les éveiller a la postmodernité de la textualité mé-
diévale, a I’idée que celle-ci peut nous conduire par ses caractéristiques propres
au décentrement le plus complet.

traverse: Das Stichwort «étudiant-e-s» fiihrt direkt zum Komplex «Lehre».
Patricia und Jose haben explizit auf das Problem hingewiesen, dass wir immer
nach den historischen Machtverhiltnissen und ihren Effekten fragen miissen. Das
Gleiche gilt fiir die aktuellen Verhiltnisse und insbesondere fiir die akademische
Lehre, die immer noch stark von einem Machtgefille zwischen Dozierenden und
Lernenden geprigt ist. Wie kann man nun diese mehr oder weniger sichtbaren
Machtasymmetrien und ihre Auswirkungen konkret in der Lehre thematisieren,
veranschaulichen und kritisch angehen? Mit welchem Material arbeiten Sie, um
die doch sehr komplexen theoretischen Modelle den Studierenden nahezubringen
und eben gerade nicht nur als Theorien «lernen» zu lassen?

Marion: De mon c6té, je privilégie une approche minutieuse des textes, «a
la lettre», qui requiert la maitrise d’un certain nombre d’outils. Je reprends
I’exemple de Mandeville sur lequel je viens de m’arréter, et que j’enseigne ce
printemps 2022. 1.’idéal est de pouvoir travailler avec des étudiant-e's qui com-
prennent I’ancien frangais, méme si des traductions en langue moderne existent
et servent de support, de béquille. Si on travaille avec des étudiant-e's qui
connaissent I’ancien frangais et ont quelques notions de codicologie et de dia-
lectologie, on arrive a affiner 1’analyse et les questions de recherche. Chez Jean

33



34

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

de Mandeville, on assiste a une scene fictive entre le héros-narrateur et le sul-
tan de Babylone (c’est-a-dire Le Caire, en I’occurrence). Or, ce sultan d’Egypte
s’exprime dans un frangais parfait, on le voit bien puisque le dialogue est trans-
mis au discours direct. Et ce qu’il dit, c’est que les Européens feraient mieux
de prendre garde, car lui et d’autres puissants orientaux ont des espions infil-
trés dans toutes les cours européennes, chez tous les grands princes de France,
d’Angleterre, d’Espagne, du Portugal, etc. On ne saurait les démasquer, parce
qu’ils sont méconnaissables: ils parlent tous parfaitement la langue du pays dans
lequel ils se trouvent, sont habillés selon la norme du pays et témoignent a la
cour de meceurs exemplaires. Au-dela du fait qu’on reconnaitra dans cette atti-
tude une allusion a la pratique islamique de la «TaqTya», la scéne me parait tout
a fait incroyable. Et donc, arriver a travailler avec les étudiant-e-s sur ce type de
scene, arriver a les rendre attentifs a ces mécanismes de décentrement qui font
basculer le sentiment d’altérité dans un sens tout a fait inattendu, ¢’est mon ob-
jectif. Ils constatent par eux-mémes que les frontiéres entre altérité et familiarité
se brouillent, et qu’elles se brouillent linguistiquement aussi, a travers la parole
directe du sultan.

Et puis, la, j’anticipe peut-étre un peu sur la conversation, mais vous posiez la
question — qui m’a beaucoup interpellée — de savoir si les approches postcolo-
niales peuvent ne pas étre politiques. Si vous me permettez d’anticiper sur cette
question-1a, je dois dire qu’elle m’a fait beaucoup réfléchir, et que j’ai aimé la ré-
ponse formulée par Jose. En effet, on ne peut probablement pas échapper a une
approche qui ne soit pas politique. Je pense qu’il y a de ma part, dans mon ensei-
gnement, quelque chose de militant & vouloir montrer que le Moyen Age n’est
pas un continent noir, monolithique et sans nuances, qu’il n’est pas une préhis-
toire naive et balbutiante de la modernité coloniale, mais qu’au contraire — la
preuve en est donnée par les textes —, ¢’est un dge d’or de la transmission, de la
circulation et des échanges translinguistiques, transculturels et transconfession-
nels. Donc, j’abonde dans le sens de Jose pour reconnaitre que ces approches
sont forcément politiques, en ajoutant qu’il est aussi possible de faire preuve de
militantisme en lisant les textes médiévaux avec les outils traditionnels de 1’ana-
lyse littéraire et de la philologie.

traverse: Eine Nachfrage: Uns wiirde interessieren, warum das als Gegensatz ge-
sehen wird — es ist doch eben sehr politisch, diese Form von Mittelalter zu leh-
ren, oder?

Marion: L’idée est de sortir la littérature médiévale de son musée pour montrer
que les questionnements qu’elle pose sont profondément actuels. Et c’est pour
cette raisons aussi que je faisais tout a I’heure le rapprochement entre pré et post-



Table ronde

modernité. A mon avis, la facon la plus convaincante de le montrer, c’est en re-
courant aux outils traditionnels de la médiévistique. C’est pour cela que la posi-
tion militante, contrairement a ce qu’on aurait pu craindre, ne s’érige pas contre
la tradition philologique, au contraire.

Jose: Es gibt eine Frage, die ich mir immer stelle: Wie kann ich den Student*in-
nen vermitteln, dass die Geschichte der Kolonisation Lateinamerikas viel mit
der Schweiz zu tun hat? Sehr lange habe ich das Beispiel der Kartoffeln als
Einstieg eingebracht. Wie kann ein Gemiise, das ein sehr wichtiger Teil des
schweizerischen Alltags ist, ein Teil von Kolonisation oder das Produkt dieser
Kolonisation sein. Man muss oft nicht sehr weit schauen, um Beispiele zu fin-
den, die die kolonialen Verbindungen in der Schweiz zeigen. Mich hat immer
interessiert, nicht nur Inhalte zu vermitteln, sondern einen Blick, eine Form,
die Vergangenheit und die Gegenwart zu betrachten. Ausgehend von den post-
kolonialen und dekolonialen Theorien gilt es, diese als Werkzeuge aufzuneh-
men. Wenn die Studierenden sich diese Mittel aneignen kénnen, dann kénnen
sie die Sachen nicht mehr anders anschauen. In diesem Zusammenhang ver-
weise ich immer auf Neo in «Matrix». Als Neo angefangen hat, alles im Code
anzuschauen, konnte er es nicht linger anders betrachten. Und ab und zu sehe
ich diese postkolonialen und dekolonialen Theorien als eine Moglichkeit, den
Studierenden unterschiedliche Mittel an die Hand zu geben, damit sie die kolo-
niale Matrix der eigenen Gesellschaft verstehen konnen. Ich muss zugeben, ich
bin zufrieden, auch wenn die Studierenden nicht an der Vormoderne interessiert
sind, aber ihre Gesellschaft besser verstehen kdnnen. Das ist fiir mich eigentlich
schon ein grosser Fortschritt. Das andere, das mich immer noch gedanklich be-
schiftigt, ist die Frage (im Fall von Marion) in Bezug auf das Mittelalter: Wie
kann man diese Essenzialisierungsprozesse vermeiden? Wie kann man zeigen,
dass es, wie auch Patricia angesprochen hat, mehr Kontinuititen und Uberginge
gibt. Ich habe mich an das Konzept der «Poetik der Beziehungen» (Edouard
Glissant) geklammert. Dieses versucht uns zu zeigen, dass Identitdten, Kunst
oder auch Nationen unterschiedliche soziokulturelle Formationen sind, die
einer Verflechtung unterschiedlicher Beziehungen gleichen. Und vielleicht kann
man das auch transepochal betrachten: Es gibt ja unterschiedliche Moglich-
keiten, diese Beziehungen herauszukristallisieren. Ich wiirde auch zustimmen,
dass es Zisuren gibt. Aber eine Zisur ist auch eine Form von Beziehung. Sol-
che analytischen Werkzeuge konnten uns helfen, Essenzialisierungen und eben
auch Hierarchisierungen zu vermeiden. Zum Letzteren: Ich sehe es manchmal
als eine verlorene Chance, dass ich den Seminarraum nicht immer verwenden
konnte, um Transkulturalitit zu schaffen. Ich hitte nicht nur als Dozent iiber die
indigenen Kulturen reden kénnen, sondern vielleicht auch den Seminarraum
als ein Ort der Begegnung gestalten, an den man Giste einlddt — wir haben vor-

35



36

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

her ja auch iiber Arten der Kollaboration gesprochen. Ein solcher Seminarraum
wiirde eine Form von Multiperspektivitit schaffen, die unsere Denkweisen und
die Hierarchie des Seminarraums auch dezentrieren wiirde. Da komme ich noch
einmal zuriick zum Konzept der «Poetik der Beziehungen» oder der Hybridi-
tédt, die Marion sehr stark betont hat. Ich glaube, wir miissen genau auf solche
fliessenden Denkweisen, Strukturen und Beziehungen schauen, um neue An-
sdtze zu entwickeln. Paulo Freire hat das Letztere in seinem Buch Pddagogik
der Unterdriickten reflektiert.! Wie konnen wir als Dozierende unsere eigene
Position im Lehrraum verlassen? Wie konnen wir ein mannigfaltiges Bezie-
hungsgeflecht zwischen Studierenden, zwischen Studierenden und Dozieren-
den, zwischen Studierenden und der Offentlichkeit schaffen? Fiir mich ist eine
solche Methodologie nur die konsequente Fortsetzung, wenn ich meine Vor-
gehensweise in der Forschung und die Lehre auf dekoloniale Theorien stiitze.
Wenn man auf Beziehungen setzen wiirde, auf Fluiditit, hitte man vielleicht
mehr Moglichkeiten, den Seminarraum neu zu gestalten.

Patricia: Ich kann da gerne auch nochmal ansetzen. Jose hat den Raum der
Lehre als Raum der Begegnung und des Austauschs beschrieben. Dem stimme
ich ginzlich zu. Was auch dazugehort, ist eine fundierte Reflexion dariiber, was
Wissen ist, in welcher Institution wir uns befinden und wer dieses «wir» ist: was
uns verbindet, was uns unterschiedet, wer nicht in diesem Raum vertreten ist und
warum. Das heisst, Postcolonial Studies konnen nicht gelehrt werden, ohne alles
Mogliche zu hinterfragen, inklusive der eigenen Art und Weise, in der Welt zu
sein. Das ist aufregend und auch schwierig, weil in solchen Lehrriumen ganz
viel passieren kann. Es kommt immer wieder zu tief gehenden und manchmal
konflikthaften Auseinandersetzungen dariiber, was wir hier eigentlich machen,
in was fiir einer Institution wir uns befinden, wie Macht und Wissen zusammen-
hdangen und wie sich unsere Erkenntnisse auswirken auf das, was wir hier ge-
rade tun. Es ist eine grosse Chance, aber auch eine echte Herausforderung, mit
diesem kritischen Potenzial sinnvoll umzugehen. Und es ist, wie du ausgefiihrt
hast, Jose, immer auch eine politische Arbeit. Jede Wissenschaft hat eine poli-
tische Dimension, insofern sie auf spezifische Weise in aktuelle und historische
Macht-Wissen-Verhiltnisse eingelassen ist und diese mitgestaltet. Die Stirke der
Postcolonial Studies besteht darin, dass sie eine explizite Form der Reflexion da-
riiber entwickelt haben, wie iibrigens die Gender-Studies auch.

Herausfordernd ist es auch, mit Menschen in universitidren Veranstaltungen zu
arbeiten, die ganz unterschiedlich betroffen sind von den Ungleichheiten und
Differenzen, die wir verhandeln, etwa mit Bezug auf Rassifizierung, Geschlecht,
Sexualitédt, Migration, Behinderung. Die Frage ist nun, wie wir mit diesen Unter-
schieden umgehen, dass wir gemeinsam lernen und verlernen konnen, ohne dies



Table ronde

auf Kosten von Menschen zu tun, die sowieso schon struktureller Ungleichheit
ausgesetzt sind. Das sind schwierige Fragen, die viel Auseinandersetzung mit der
eigenen Positionierung als Lehrende und den eigenen Moglichkeiten und Gren-
zen erforderlich machen.

traverse: Fiir diese Lehr- und iiberhaupt Kommunikationssituationen — auch in
der Forschung — haben sich bis hierher zwei Dinge herauskristallisiert: erstens
ein «back to the roots», also ran an die Quellen, ran an die Texte, ran an das, was
die «Grundoperationen» unserer jeweiligen Wissenschaft ausmacht, und zwei-
tens die Bedeutung der offenen und offensiven, transparenten Selbstreflektion
vor und wihrend jeder wissenschaftlichen Aktion. Jetzt bleibt nur noch eine
Frage offen, die eigentlich auch gar nicht mehr offen ist, nimlich die nach dem
Offentlichkeitsbezug. Wie positionieren wir uns als «Wissenschaftler*innen»
politisch? Und wie positionieren wir uns als «engagierte Blirger*innen»?

Jose: Ich glaube, die Frage nach dem Wie kann nicht so einheitlich beantwor-
tet werden. Es gibt unzihlige Moglichkeiten, einen Beitrag dazu zu leisten. Ich
glaube — das zeigt unser Gesprich —, unsere eigenen Biografien spielen eine
Rolle dabei, wie wir politisch handeln. Ich hitte nie gedacht, dass ich mich so
bezeichnen wiirde, aber ich bin aktivistisch engagiert und arbeite sehr bewusst
an den Ubergingen. Erstens zwischen Offentlichkeit und Universitit, aber auch
zwischen der Geschichtswissenschaft und der Kunst. Ich nehme also die Gren-
zen als Arbeitsbereich sehr ernst, weil ich glaube, dass es da sehr viel Potenzial
gibt, Sachen zu #dndern. Die Grenzen sind fliessender, als man denkt, sie sind
nicht nur markant und ausschliessend. Und wenn ich meine Art des politischen
Engagements beschreiben miisste, dann wire das genau an diesen Grenzen und
in den Ubergiingen zwischen unterschiedlichen Bereichen. Das scheint mir
sehr niitzlich, um nicht weiterhin die gleichen Machtstrukturen zu reproduzie-
ren. Ein Beispiel dafiir ist die Gruppe Decolonize Ziirich, die an der Universitit
entstanden ist und deren erste Sitzungen eben an der Uni stattgefunden haben.
Irgendwie haben wir dann gemerkt, wie idiotisch das ist, wenn wir dekolonisie-
ren mochten, uns aber nur innerhalb einer Machtstruktur (der Universitit) ent-
falten. Das zeigt auch keine Offenheit gegeniiber anderen Akteur*innen. Und es
war dann eigentlich ein sehr einfacher Schritt, die Entscheidung zu treffen, dass
wir uns nicht mehr oder nicht nur an der Uni treffen, sondern uns an andere Orte
begeben. Und nur schon aufgrund eines anderen Raums konnen wir vielleicht
mit anderen Personen und Akteur*innen in Kontakt treten.

Patricia: Fiir mich besteht ebenfalls ein fliessender Ubergang zwischen Akti-
vismus und Forschung, gerade wenn wir davon ausgehen — wie jetzt mehrmals
aufgezeigt wurde —, dass institutionalisiertes Wissen immer auch wertvolles «an-

37



38

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

deres» Wissen ausschliesst. Das hat zur Folge, dass ich tiber disziplinire und ins-
titutionelle Grenzen hinwegblicken muss, um diejenigen Impulse, Kontakte und
Beziige zu kriegen, die meine Arbeit moglich machen. Das fiihrt mich in zwei
Richtungen: Einerseits stelle ich immer wieder mein Wissen zur Verfiigung, zum
Beispiel fiir politische Debatten, wenn es um die Beurteilung gesellschaftlicher
Fragen geht: Ist dieses Kinderbuch rassistisch oder nicht? Muss diese Statue ab-
gerissen werden oder nicht? Das Wissen, das ich generiere, soll verwendbar sein
und auch ich als Person bin einsetzbar, sofern sich das zeitlich machen lésst.
Aber gleichzeitig suche ich iiber solche Diskussionen auch den Kontakt zu dem,
was als Aktivismus gilt, mit der Idee, Aktivismus als Ort der Wissensgenese ernst
zu nehmen und nicht nur als Ort der Umsetzung und Anwendung. Vor zwei Jah-
ren haben Mohamed Wa Baile, Serena Dankwa, Tarek Naguib, Sarah Schilliger
und ich ein Buch zu «Racial Profiling» herausgegeben, das an dieser Schnitt-
stelle angesiedelt ist.”> Wir sind sehr unterschiedlich in Forschung und Aktivis-
mus verortet und haben beispielsweise mit Kiinstler*innen zusammengearbeitet
und Gedichte und literarische Texte einbezogen, weil sie Formen des Ausdrucks
ermdglichen, die Analysen und Erfahrungen anders und manchmal préziser fass-
bar machen, als es eine wissenschaftliche Sprache vermag.

Marion: Je suis entierement d’accord avec ce qui vient d’étre dit. De mon c6té,
j’avais été aussi tres intéressée par le livre de Jeffrey Cohen, The Postcolonial
Middle Ages,” et par les réflexions qu’il a suscitées. Il y a une formule de Bruce
Holsinger, un peu provocatrice, qui me semble bien convenir, parce qu’elle in-
vite a considérer désormais le «postcolonialist medievalism» davantage comme
un «medievalist postcolonialism».?* L’idée est trés réjouissante. Mais de ma-
ni¢re générale, je pense qu’il y a un engagement, un activisme de chaque ins-
tant a exercer, au-dela de la théorie postcoloniale, dans les autres domaines dont
Patricia a parlé. Il me semble que la littérature médiévale a une place sur la scéne
politique actuelle, notamment en Suisse. Il y a eu au printemps 2021 une inter-
view, dans Le Temps, de Yasmina Foehr-Janssens® — ma collégue et amie profes-
seure de littérature francaise du Moyen Age a 1'Université de Genéve — ol elle
évoquait ses travaux sur le port du voile dans la littérature médiévale. Donc, elle
a pris position, évidemment, au moment de 1’interview, sur 1’actualité vive, en
I’occurrence les votations. Il n’en va pas autrement, en ce moment, pour ce qui
concerne la généralisation du langage inclusif et les accords des mots. Puisque,
dans la langue ancienne, on peut accorder a la majorité ou a la proximité, les ac-
cords au féminin sont beaucoup plus fréquents, méme quand il y a aussi en jeu
des référents masculins. Toutes ces questions actuelles suscitent un dialogue
riche et fécond avec la culture et la littérature médiévales. C’est d’ailleurs un
enjeu crucial pour notre discipline méme, de montrer a quel point elle est vivante



Table ronde

et actuelle — parce que, si on «muséifie» le Moyen Age, si on le relégue aux ou-
bliettes, il ne servira a rien ni a personne. Cela nous empéchera surtout d’accéder
a tout ce qu’il a a nous enseigner.

Anmerkungen / Notes

1

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19
20

Thomas David, Bouda Etemad, Janick Marina Schaufelbuehl (Hg.), La Suisse et I’esclavage
des Noirs, Lausanne 2005; Hans Fissler, Reise in schwarz-weiss. Schweizer Ortstermine in Sa-
chen Sklaverei, Ziirich 2005.

Walter D. Mignolo, The Darker Side of the Renaissance. Literacy, Territoriality, and Coloniza-
tion, Ann Arbor 1995.

Patricia Purtschert, Barbara Liithi, Francesca Falk (Hg.): Postkoloniale Schweiz. Formen und
Folgen eines Kolonialismus ohne Kolonien, 2., unverinderte Auflage, Bielefeld 2013 (zuerst
2012).

www.decolonizezuri.ch (21. 5. 2021).

Purtschert et al. (wie Anm. 3).

Mignolo (wie Anm. 2); Andrea Dyrness, Enrique Sepilveda III, Border Thinking. Latinx Youth
Decolonizing Citizenship, Minneapolis 2020.

Vgl. den Beitrag von Vitus Huber in diesem Heft.

Marion Uhlig, «Quand <Postcolonial> et <«Global> riment avec <Médiéval>. Sur quelques appro-
ches théoriques anglo-saxonnes», Perspectives médiévales. Revue d’épistémologie des langues
et littératures du Moyen Age 35 (2014), https://doi.org/10.4000/peme 4400 (9. 12. 2020).
Christie McDonald, Susan Rubin Suleiman (dir.), French Global. New Approach to Literary
History, New York 2010, traduit en frangais sous le titre French Global. Une nouvelle perspec-
tive pour 'histoire littéraire, Paris 2015.

Bruce W. Holsinger, «Medieval Studies, Postcolonial Studies, and the Genealogies of
Critique», Speculum 77/4 (2002), 1195-1227, https://doi.org/10.2307/3301217 (9. 12. 2020).
Walter D. Mignolo, Catherine E. Walsh, On Decoloniality. Concepts, Analytics, Praxis,
Durham 2018.

Siehe Jo-ann Archibald Q’um Q’um Xiiem, Jenny Bol Jun Lee-Morgan, Jason De Santolo
(Hg.), Decolonizing Research. Indigenous Storywork as Methodology, London 2019.

Jovita dos Santos Pinto et al. (Hg.), Un/Doing Race. Rassifizierung in der Schweiz, Ziirich
2022.

Noemi Vanessa Michel, «Sheepology: The Postcolonial Politics of Raceless Racism in Switzer-
land, Postcolonial Studies 18/4 (2015), 410-426, https://doi.org/10.1080/13688790.2015.11919
87(26.5.2021).

Anna Meiser, «Die <Provinzialisierung Europas> aus lateinamerikanischer Perspektive: Inter-
kulturelle Universititen und das Postulat einer alternativen Wissenskonstruktion», Historische
Anthropologie 28/3 (2020), 424-444, https://doi.org/10.7788/hian.2020.28.3.424 (2. 6. 2021).
Siehe www.deveniruniversidad.org (2. 6. 2021).

Silvia Federici, Caliban and the Witch. Women, the Body and Primitive Accumulation, New
York 2004.

Bernhard C. Schir, «Berns vergessene Kolonialgeschichte», Der Bund, 29.12.2014, 19, www.
derbund.ch/bern/stadt/-vergessene-kolonialgeschichte/story/30775820 (2. 6. 2021); ders.,

«Ein schwarzer Mann sorgt fiir rote Kopfe.» Streitgesprich mit André Holenstein, Kontext
vom 17. 3. 2015 auf SRF2 Kultur. Moderation: Maya Briindli, http://bit.1ly/19kv5qA (ganze
Sendung: http://bit.ly/1FUtF20, 12. 4. 2022).

Stephen Greenblatt, Marvelous Possessions. The Wonder of the New World, Chicago 1991.
Geraldine Heng, Empire of Magic. Medieval Romance and the Politics of Cultural Fantasy,
New York 2003. Voir l'interview de G. Heng dans ce numéro, p. 167-181.

39



40

Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

21
22
23

24
25

Paulo Freire, Péidagogik der Unterdriickten, iibersetzt von Werner Simpfendorfer, Stuttgart
1971.

Wa Baile, Mohamed et al. (Hg.), Racial Profiling. Struktureller Rassismus und antirassistischer
Widerstand, Bielefeld 2019,

Jeffrey Jerome Cohen, The Postcolonial Middle Ages, Basingstoke 2000.

Holsinger (voir note 10).

Sylvie Revello, Yasmina Foehr-Janssens, «Des livres et des femmes», Le Temps, 24. 3. 2021.



	Table ronde "Vormoderne postkolonial?" : José Cáceres Mardones, Patricia Purtschert und Marion Uhlig im Gespräch mit der traverse

