
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 29 (2022)

Heft: 2: Vormoderne postkolonial? = Moyen Âge postcolonial?

Artikel: Table ronde "Vormoderne postkolonial?" : José Cáceres Mardones,
Patricia Purtschert und Marion Uhlig im Gespräch mit der traverse

Autor: Gillabert, Matthieu / Rathmann-Lutz, Anja / Schürch, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Table ronde «Vormoderne postkolonial?»

Jose Cäceres Mardones, Patricia Purtschert und Marion Uhlig
im Gespräch mit der traverse

Die traverse (Matthieu Gillabert, Anja Rathmann-Lutz und Isabelle Schüreh)

sprach am 31. März 2021 via Zoom mit Jose Cäceres Mardones, Patricia
Purtschert und Marion Uhlig.

Marion: Je m'appelle Marion Uhlig et je suis professeure de littérature française
du Moyen Âge à l'Université de Fribourg. Mon parcours académique a été marqué

par deux séjours en Angleterre et aux États-Unis. Lors du premier, en 2005-
2006, je me suis rendue à Londres, au King's College, à la faveur d'une bourse

de jeune chercheuse du Fonds national suisse de la recherche scientifique. J'étais
alors à la fin de ma thèse. Je suis arrivée en plein essor des études postcoloniales

appliquées à la littérature médiévale. J'ai travaillé là-bas avec des collègues, et

en particulier avec Simon Gaunt qui occupait jusqu'à son décès fin 2021 la chaire
de littérature française médiévale, qui étaient à ce moment-là très influencés par
la réflexion postcoloniale. Cela m'a ouvert des horizons entièrement nouveaux

auxquels, dans le milieu de la critique francophone, en France, en Belgique, en

Suisse, on ne s'intéressait encore pas du tout. J'ai donc eu l'impression d'un très

grand décalage, de découvrir un champ de recherche qui m'a beaucoup intéressée

et dont j'ai largement bénéficié. En effet, ce nouveau champ de réflexion a

donné une orientation particulière à mes recherches postdoctorales où je me suis

intéressée à la représentation de l'Orient et de 1 'altérité culturelle dans les textes

littéraires médiévaux (littérature de voyage, chansons de croisades, littérature

sapientiale, textes relatant la rencontre avec l'altérité, etc.). Quant au second

séjour, aux États-Unis cette fois, il a eu lieu lorsque j'ai été nommée professeure
de littérature française du Moyen Âge à l'Université de Wisconsin-Madison

(2013-2015). J'ai eu là une autre occasion de me confronter de près à ce type
d'approche méthodologique, à ceci près qu'il s'agissait davantage d'une
réflexion orientée sur les Global Studies que sur les Postcolonial Studies. Il y a

évidemment entre ces deux champs de recherche un lien, sur lequel je reviendrai
dans le courant de notre discussion. Pour résumer, j'ai acquis durant ces deux

séjours une conviction: s'il est vrai que la littérature médiévale aime les Postcolonial

Studies, les Postcolonial Studies ne le lui rendent pas (on reviendra sur



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

les raisons de ce désamour). C'est pourquoi, aussi, la possibilité d'une réflexion
orientée vers les Global Studies offre un biais séduisant, qui, en l'occurrence,

correspondait à l'actualité de la recherche à ce moment-là à Madison. Ces deux

moments ont donc orienté et défini les contours de mes recherches sur les questions

de représentation de 1 'altérité culturelle, religieuse et linguistique dans les

textes littéraires médiévaux d'expression française.

Patricia: Vielen Dank für die Initiative zu diesem gemeinsamen Austausch. Ich
bin Professorin für Geschlechterforschung und Co-Leiterin des Interdisziplinären

Zentrums für Geschlechterforschung an der Universität Bern und beschäftige
mich schon länger mit postkolonialen Ansätzen. Ich habe meine Doktorarbeit in

Philosophie zu Nietzsche und Hegel geschrieben, und zwar aus einer feministischen

und postkolonialen Perspektive. Zudem ging es mir ähnlich wie Marion.
Ich war 2002 bis 2004 in Berkeley, da waren postkoloniale Ansätze omnipräsent.
Als ich 2004 in die Schweiz zurückkehrte, hatte ich all diese dringlichen Fragen
im Rucksack: Wie lassen sich postkoloniale Perspektiven und Erkenntnisse in

Bezug bringen zum geopolitischen und nationalen Raum, in dem ich gross
geworden bin? Schnell war klar, dass es dazu wenig gibt. 2005 kamen wichtige
Studien zur Schweiz und zum transatlantischen Sklavenhandel heraus, von Thomas

David, Janick Schaufelbuehl, Bouda Etemad, Hans Fässler und anderen.1

Das waren wirtschaftsgeschichtlich und politisch interessante Arbeiten, die ganz
neue Fragen aufgeworfen haben. Als Philosophin und Kulturwissenschaftlerin

war mir aber klar, dass es wichtig wäre, diese Fragen noch anders zu diskutieren.

Mein Interesse bestand darin, Postcolonial-Studies-Ansätze in Verbindung zu

bringen mit unterschiedlichsten Aspekten der Schweiz, etwa mit wissenschaftlichem

und populärem Wissen. Glücklicherweise - so etwas kann nicht alleine

durchgeführt werden - trieben solche Fragen auch andere Forschende, etwa
Barbara Lüthi, Francesca Falk, Bernhard Schär, Jovita dos Santos Pinto, Harald

Fischer-Tiné, Anne Lavanchy, Rohit Jain, Angela Sanders oder Noémi Michel,
um. So ist ein informelles Netzwerk entstanden.

Postcolonial Studies ermöglichen einen kritischen Zugang zur Moderne,
politisch, historisch, sozial und epistemologisch. Darum finde ich es auch so

interessant, mit euch hier und jetzt im Gespräch zu sein, mit Forschenden, die sich

primär mit anderen Zeiträumen beschäftigen. Für mich eröffnen die Postcolonial

Studies einen anderen Zugang zur Moderne, und zwar zu einer Moderne,
die von ausgeprägten Ambivalenzen gekennzeichnet ist. Einerseits entsteht

ein neues Verständnis von Rechten; die Menschenrechte etwa und die Vorstellung

menschlicher Gleichheit bringen ein enormes Emanzipationspotenzial mit
sich. Und andererseits begegnen wir - und zwar von Anbeginn der Moderne bis

18 heute - ungeheuren Formen von Ungleichheit, Diskriminierung, Ausschluss und



Table ronde

Ausbeutung, von der transatlantischen Sklaverei bis hin zu aktuellen Formen
sklavereiähnlicher Zustände. Diese Spannung hat mich immer beschäftigt,
anfänglich vor allem in Bezug auf die Philosophie, später mit Bezug auf die
Geschichte und das GegenwartsVerständnis von Gesellschaften. Die postkoloniale
Theorie hat mir geholfen zu verstehen, wie wir diese scheinbaren Widersprüche
begreifen können, wenn wir versuchen zu verstehen, in was für einer Zeit wir
leben und wie wir dahingekommen sind, wo wir sind. Ich bin auch sehr geprägt

von feministischen Theorien, die sich ebenfalls mit dieser Differenz beschäftigen:

Wie ist es möglich, dass Vorstellungen menschlicher Gleichheit hochgehalten

und gleichzeitig Frauen weitgehend ausgeschlossen wurden, siehe etwa die

Stimmrechtsverweigerung in der Schweiz, die bis 1971 beziehungsweise 1991

angedauert hat? Für unsere Selbstreflexion wichtig finde ich zudem die Bedeutung

von Wissen und der Wissenschaft für das koloniale Projekt. Seit ihrer
Entstehung erweisen sich die modernen Wissenschaften als etwas, was das koloniale
Differenzdenken legitimiert und gleichzeitig Ansatzpunkte bietet für Widerstand
und Veränderung.
Im Kontext der Schweiz ging es dann darum, diesen grossen Rahmen
herunterzubrechen und zu fragen, wie wir ihn zum Beispiel zum Schweizer Alltag in
Beziehung setzen. Ich war immer interessiert an populärkulturellem Wissen, an

den Geschichten, die wir als Kinder hören und unseren Kindern vorlesen, an den

Diskussionen, die wir am Mittagstisch führen. Wie diffundieren rassifizierte oder

vergeschlechtlichte Muster durch solche Erzählungen in unseren Alltag und
gestalten unser Denken, Fühlen und Handeln mit?

Jose: Ich komme aus Chile, ich rede nun eben nicht in meiner Muttersprache. Ich
lebe seit elf Jahren in der Schweiz. Das zeigt auch, dass meine Perspektive auf
die postkolonialen Studien von der anderen Seite des Atlantiks stammt. Obwohl
ich einen starken Bezug zum englischsprachigen Raum habe, haben hauptsächlich

lateinamerikanische Autor*innen meinen intellektuellen Horizont geprägt.
Und dann bin ich vielleicht genau die Person, die - zumindest zeitlich - sozusagen

auf der kolonialen Differenz steht. Ich bin Frühneuzeithistoriker, erforsche

also gerade das Zeitalter, in dem - wie viele Theoretiker*innen sagen - die
Moderne entstanden sei. Ich sage aber zugleich, dass ich sicher nicht die Fähigkeit
habe, zwischen den Zeitbereichen Mediator zu werden. Momentan forsche ich

zum Geschichtsverständnis im andinen Raum während der Eroberung und
Kolonisation Perus. Mir geht es vor allem darum, eine koloniale Kritik der westlichen

Geschichtsidee auszuüben. Die postkoloniale Geschichtskritik bezieht sich

vor allem auf den Historismus aus dem 19. Jahrhundert. Und gerade wenn wir
über die Herauskristallisierung der Moderne reden: Zu diesem Zeitpunkt gab es

auch ein anderes GeschichtsVerständnis, das die Eroberung und Kolonisierung 19



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Amerikas sehr stark geprägt hat. Mir geht es unter anderem um das berühmte

Motto «Völker ohne Geschichte». Wie kann man Geschichte aus der Perspektive
der «geschichtslosen» Völker schreiben? Wie kann man Geschichte aus dieser

Perspektive neu denken?

Meine Positionierung in der postkolonialen Theorie ist geopolitisch beeinflusst.

Ich habe in Chile studiert und wurde von lateinamerikanischen Autor*innen
der postkolonialen und dekolonialen Theorie wie Walter Mignolo, Enrique
Dussel und Anibal Quijano geprägt. Damals drehte sich die Frage vor allem

darum, welchen Beitrag die lateinamerikanische koloniale Erfahrung und

Geschichte zu den Debatten aus den Subaltern Studies, der postkolonialen Theorie

und auch der Postmoderne leisten könne. Als ich in die Schweiz kam, war
das erstmal ein Schock: Die Diskussion in der Frühneuzeitforschung hat ganz
anders ausgesehen. Beispielsweise habe ich meine Forschungs- und Lehrtätigkeit

an einem Lehrstuhl, der unter anderem den Schwerpunkt «Renaissance»

hatte, aber Mignolos Buch The Darker Side of the Renaissance hat niemand

gekannt.2 Deswegen war es für mich ein grosser Schock, ich musste meine

eigenen Konzepte und Methodologien anpassen - oder eben nicht anpassen,
aber mich zumindest historiografisch und methodologisch orientieren und

verstehen, wo die schweizerische und im Allgemeinen die deutschsprachige

Forschungslandschaft war und wo ich war. Und das war am Anfang ein
bisschen schwierig. Darüber hinaus muss ich zugeben, dass sich meine Positionierung

in der postkolonialen Theorie vor allem in meiner Lehrtätigkeit konkretisiert

hat. Interessanterweise habe ich sehr wenig über postkoloniale Theorien

veröffentlicht, aber ich habe, seit ich in der Schweiz bin, immerzu lateinamerikanische

Geschichte unterrichtet und dabei immer mit postkolonialer Theorie

und dekolonialer Theorie als Analyserahmen gearbeitet. Zudem spielt meine

eigene Erfahrung als Ausländer eine zentrale Rolle. Unmittelbar nachdem ich

in die Schweiz gekommen bin, ist der Sammelband Postkoloniale Schweiz von
Patricia, Barbara Lüthi und Francesca Falk erschienen.3 Und ich kann mich
immer noch an die grosse Erleichterung erinnern, die ich fühlte, als ich das sah.

Warum dies für mich wichtig war: Als Chilene und Ausländer in der Schweiz

hat man auch einen sehr starken gesellschaftlichen Zugang zu postkolonialen
Theorien: Was bedeutet es, ein Migrant zu sein? Was bedeutet es, eine andere

rechtliche Position innerhalb der schweizerischen Gesellschaft zu haben? Das

habe ich vor allem in den letzten Jahren sehr stark verfolgt. Ausgehend von
Lehrveranstaltungen zu postkolonialen Theorien und lateinamerikanischer

Geschichte habe ich zusammen mit Studierenden die Plattform «Decolonize
Zürich»4 gegründet, wo wir genau diese Umstellung von Theorie auf Praxis,
die Patricia eben angesprochen hat, thematisieren: Wie können wir diese post-

20 kolonialen Theorien in unserem Alltag, in unserer Gesellschaft verwenden und



Table ronde

umsetzen? Dabei geht es nicht nur ums Lernen, sondern es geht auch darum,
viel zu verlernen.

traverse: Lernen und verlernen sind gute Stichworte, um in das Thema
«Forschung» einzusteigen. Wo setzt man eigentlich an? Das eine sind ja die
institutionellen Kontexte, die bereits angesprochen wurden, aber das andere ist unsere

eigene Forschung. Für deutschsprachige Mediävist*innen stellte sich die Frage

lange gar nicht, weil die mediävistische Forschung das nicht interessiert hat und

die Inspiration, wie Marion Uhlig ja auch schon beschrieben hat, hauptsächlich
aus der englischsprachigen Literaturwissenschaft kam beziehungsweise kommt.
Das wäre also die erste Frage in die Runde: Wie kommt man in der Schweiz

überhaupt dazu, postkolonial zu arbeiten, und welche Reaktionen habt ihr auf
eure eigenen Arbeiten erlebt?

Patricia: 2008 haben wir einen Workshop in Basel organisiert, Barbara Lüthi,
Bernhard C. Schär, Konrad Kuhn und ich. Daraus hat sich dann das Buch
[Postkoloniale Schweiz] entwickelt, das du erwähnt hast, Jose.5 Damals fand es viel
Zuspruch von Personen, die betonten: Endlich kommen diese Überlegungen
hier an, endlich passiert auch dieser Theorie- und Methodentransfer. Auch für
mich persönlich war das ein wichtiger Prozess, weil ich mit den Jahren gelernt
habe, anders hinzusehen. Ich bin «weiss» positioniert, mit allen Privilegien, die
das beinhaltet, aber - es ist ein bisschen wie mit dem Feminismus, oder? Wenn

man diesen Blick entwickelt hat und den strukturellen Rassismus zu sehen

beginnt, der mich als weisse Person in einem scheinbar neutralen Raum verortet,
in dessen Produktion ich allerdings auf vielfältige Weise involviert bin, dann

kriegt man ihn nicht mehr weg. Und dann ist es erstaunlich zu sehen, wie präsent

rassifizierendes Denken ist - und zwar überall, im Alltag ebenso wie in
den Institutionen, in den Curricula, in den Medien, in der Politik. Oft bleibt es

aber desartikuliert, es wird kaum darüber gesprochen. Diese Spannung hat mich

beschäftigt, auch weil ich begonnen habe, mehr und anders hinzuhören, was
Menschen mit Rassismuserfahrungen erzählen und was für ein Wissen sie über
die Gesellschaft haben, in der wir gemeinsam leben. An diesem Punkt haben

viele Prozesse des Verlernens eingesetzt, auch in Bezug auf «selbstverständliche

Fragen» wie: Was bedeutet Demokratie? Was heisst politische und soziale

Partizipation?
Als das Netzwerk zur postkolonialen Schweiz entstand, war vor allem bei

jüngeren Forschenden ein grosses Interesse an unseren Tätigkeiten spürbar. Es gab
aber auch viel Skepsis, insbesondere von arrivierteren Forschenden. Der
Verdacht, jetzt werde ein Modetrend aufgenommen, wurde immer wieder geäussert.

Die Geschichtswissenschaft hat am offensten und am stärksten reagiert auf

unsere Arbeit, die ja immer eine interdisziplinäre Arbeit war. In anderen Diszi- 21



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

plinen ist sie teilweise gar nicht angekommen. Die Geschichtswissenschaft war

empfänglich für unsere Überlegungen, und gleichzeitig wurde uns immer wieder

vorgeworfen, wir wären kulturalistisch, würden zu wenig empirisch arbeiten,

die Ökonomie zu wenig in den Blick nehmen. Auch in den Rezensionen

zu unserem Buch Postkoloniale Schweiz tauchte dieser Vorwurf immer wieder

auf. Das fand ich erstaunlich. Wir haben damals mit unseren Theorien,
Methoden und Quellen eine ganz bestimmte Arbeit gemacht, die neue Fragen und

Perspektiven eröffnete, übrigens gerade auch auf Wirtschaft und Politik, und die

tatsächlich viel auf Diskurse geachtet, mit Bildern gearbeitet, Populärkultur fo-
kussiert hat. Wir haben einen Theorietransfer gemacht und neue Fragen gestellt,
aber wir haben nie behauptet, wir würden die ganze Welt erklären - es ist ein

Angebot, an dem weitergearbeitet werden kann. An manchen Reaktionen aus

der Geschichtswissenschaft habe ich die Neugier vermisst, die wohlwollende

Auseinandersetzung mit den Postcolonial Studies und die Anerkennung
interdisziplinären Arbeitens.

Seit einigen Jahren lese ich nun immer wieder, Postkoloniale Schweiz sei ein

Standardwerk. Ich weiss nicht, wie und wo dieser Sprung in der Rezeption

passiert ist. Aber er ist passiert. Und er hat auch damit zu tun, dass einige Personen

aus diesen Netzwerken sich nun in anderen Positionen befinden als damals.

Einige von uns sind stärker verankert in akademischen Institutionen. Und es

haben sich relevante Aspekte verändert in den Diskussionen über Kolonialismus
und Rassismus. Ich würde in Bezug auf die Schweiz nicht mehr in der Art von
«kolonialer Amnesie» sprechen wie vor zehn Jahren. Es ist immer noch schwierig

genug, über die koloniale Geschichte und die postkoloniale Gegenwart der

Schweiz zu sprechen, aber es ist nicht mehr so selbstverständlich möglich zu

sagen, die Schweiz habe nichts mit dem Kolonialismus zu tun gehabt. Gewisse

Dinge sind sagbarer geworden. Die Wissenschaft hat einen Teil dazu beigetragen.

Ein grosser Teil dieser Veränderungen geht auf die politische und aktivistische

Arbeit von Gruppierungen wie der Allianz gegen Racial Profiling, CRAN,
INES, Bla*Sh oder dem Collectif Afro-Swiss zurück. Das alles hat zur Folge,
dass wir darüber nachdenken müssen, was diese Veränderungen für unsere
Arbeit bedeuten. An manchen Orten ist es hip zu sagen: «Wir sind jetzt auch

postkolonial.» Dann geht es auch darum herauszufinden, ob und wie kritische
Begriffe angeeignet, abgeflacht und kommodifiziert werden und damit ihr kritisches

Potenzial verlieren.

Jose: Ich kann an einiges anschliessen. Wenn ich es wiederholen darf: Mein
Interesse an postkolonialen und dekolonialen Theorien hat zwei unterschiedliche

Dimensionen. Einerseits bin ich ein Frühneuzeithistoriker, der sich der

22 lateinamerikanischen Geschichte widmet, und andererseits erlebe ich meine ei-



Table ronde

gene Positionierung in der Schweiz. Diese zwei Dimensionen beeinflussen sich

gegenseitig. Die Geschichte Lateinamerikas hat ja auch viel mit meiner eigenen

Subjektivität zu tun, mit der ich mich hier in der Schweiz neu orientieren

musste. In meinen ersten Jahren in der Schweiz habe ich aber beide Dimensionen

getrennt. Als Historiker war es sehr schwierig, als ich angekommen bin.
Es gab in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft durchaus eine starke

lateinamerikanische Geschichtsschreibung. Auch die ehemalige Altamerikanistik,

die sehr stark im deutschsprachigen Raum verankert war, hat viele klassische

Studien geprägt. Ich hatte aber Mühe mit den Arbeitskonzepten, den Analysekategorien.

Zum Beispiel wenn es darum geht, die Beziehungen zwischen Spanien
und Lateinamerika kulturwissenschaftlich zu analysieren. Dazu wurde vor allem
das Konzept von kulturellem Austausch, dann auch die Methodologie der
histoire croisée herangezogen. Damit hat man versucht, die mannigfaltigen
Beziehungen in unterschiedlichen Dimensionen und Ebenen zu analysieren. Zu dieser

Zeit habe ich mich jedoch vor allem mit dem Konzept der kolonialen Differenz
auseinandergesetzt und darüber hinaus mit der Methodologie des «Border
Thinking» (Grenzdenken).6 Aus diesem Grunde war damals mein Einwand: Bevor
wir überhaupt von kulturellem Austausch reden können, müssen wir von der
inhärenten Kolonialität der Machtstrukturen, die diese Beziehungen überhaupt
ermöglichen, reden. Am Anfang fand weder Theorietransfer noch ein Austausch

über Theorien zwischen dem globalen Süden und dem globalen Norden statt,
sondern es war vielmehr ein Übersetzungsprozess. Das andere, was mich gestört
hat, waren die Gebrauchskonzepte. Ich war sehr erstaunt, in wie vielen Büchern

zur lateinamerikanischen Geschichte auf Deutsch immer noch das Konzept
«Entdeckung» oder das Konzept «Indianer» verwendet wurde. Das war wirklich
schwierig. In Lateinamerika hat zwar das Konzept «Indio» eine neue Wende

erhalten, indem zum Beispiel auch die indigene Bevölkerung es für sich übernimmt
und mit neuen Zuschreibungen und Bedeutungen auflädt. Aber im deutschsprachigen

Raum war diese Konnotation nirgendwo zu sehen. Das war eine grosse
Herausforderung und ich muss immer noch dagegen ankämpfen - an Konferenzen

oder in Papers - und bei diesen kleinen Details nachhaken: Nein, das ist
nicht das Konzept oder mindestens, wie Historikerinnen gerne sagen, sollte es

als «Quellenbegriff» in Anführungszeichnen gesetzt werden und so weiter. Man
kann ja zumindest in einer Fussnote die aktuelle Konnotation und die

Deutungsmöglichkeiten erklären. Analysekategorien und Konzepte, die im deutschsprachigen

Raum in Gebrauch waren (und zum Teil immer noch sind), erforderten
eine Diskussion mit anderen Geschichtswissenschaftlerinnen, bei der ich eben

postkoloniale und dekoloniale Theorien heranziehen konnte.

Heutzutage sieht es ein bisschen anders aus. Es ist wirklich ein Moment des

Wandels. Genau wie Patricia gesagt hat, kann man jetzt nicht mehr sagen, es 23



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

gebe koloniale Amnesie. Jetzt geht es - um ein sehr polemisches Beispiel
einzubringen - um «Hey, sollten wir diese Denkmäler umstürzen oder nicht?».7 Und
ich glaube, dass ist auch Teil dieser Generation, die - wie bei Patricia oder bei

mir - an solchen Theorien und an solchen Themen interessiert ist. Es ist allmählich

in der alltäglichen Wahrnehmung spürbar.

Marion: C'est difficile pour moi de parler simplement de la Suisse. Quand je
parle de la Suisse, je fais allusion à une communauté critique francophone qui
comprend aussi la France et la Belgique. J'envisage la tradition critique davantage

comme un territoire linguistique que comme un territoire national. En fait,
à peu près un an avant mon arrivée à Fribourg, mon collègue Sébastien Douchet

m'a demandé un article pour un numéro de la revue «Perspectives médiévales»,

qui est une revue en ligne consacrée aux tendances actuelles de la recherche en

médiévistique.8 Il m'a dit: «Ah bon, tu étais aux États-Unis? Est-ce que tu ne

voudrais pas nous faire quelque chose sur les études postcoloniales?» Et en fait,
comme il s'agit d'un article publié en ligne, j'ai eu pas mal de retours de collègues

qui l'ont lu. C'est même l'une des publications sur lesquels j'ai eu le plus
de retours, évidemment parce qu'elle est en libre-accès, mais aussi parce qu'elle
répondait, à ce moment-là, à une béance de la recherche en français - et c'est là

que cet exemple est assez emblématique de la question qui nous occupe. Cela

faisait dix ans à ce moment-là, à peu près, que la critique américaine et anglaise

publiait sur les questions postcoloniales appliquées à la littérature médiévale. En

revanche, il n'y avait encore rien du tout du côté de la critique francophone! A
une exception près cependant, celle d'un ouvrage important, une sorte de

manifeste de la question, intitulé French Global, conçu par des chercheurs-euses

américain-e-s et publié aux États-Unis.9 Néanmoins, ce volume collectif paru
en 2010 comporte - et cela mérite d'être signalé - plusieurs publications de

critiques français et francophones (dont les communications ont été traduites en

anglais pour l'occasion; oui, c'est un peu étrange, mais c'est comme ça!), parmi
lesquelles un article de Jacqueline Cerquiglini-Toulet, qui est une médiéviste

dont les travaux sont importants pour nos études. Mais en dehors de l'exception
French Global, c'était le désert. Cet article, je l'ai dit, m'a donc valu pas mal

d'intérêt du monde francophone, puisque j'ai été contactée plusieurs fois, en

France, en Suisse, en Belgique et au Canada, par des médiévistes spécialistes de

littérature, des historiens et des philosophes. Je dois ajouter que cela a aussi eu

un impact important dans mon recrutement à l'Université de Fribourg puisque,

pendant l'interview qui a suivi la leçon probatoire, on m'a demandé: «Alors,

qu'est-ce que vous nous proposez? Comment allez-vous distinguer Fribourg sur

la carte académique suisse? Qu'est-ce que vous allez offrir comme programme
de spécialisation?» Et en somme, j'ai proposé un programme fondé sur mes re-



Table ronde

cherches concernant l'altérité orientale et qui tirait bien entendu parti de ces

approches théoriques. Il y a eu un intérêt vif de mes collègues fribourgeois, aussi

bien médiévistes d'autres disciplines que spécialistes d'autres périodes
littéraires, pour ces questions-là. Je ne dirais pas que ça a été l'unique facteur
déterminant de mon engagement à Fribourg, mais ça a été quelque chose d'important.
Il y a encore autre chose qui me frappe et que je voudrais signaler à propos du

rapport entre la critique médiéviste d'expression française et les études
postcoloniales. Si la critique francophone est moins attentive aux outils fournis par la

théorie postcoloniale, c'est sans doute parce que la conscience forte du passé
colonial est peut-être moins vive dans l'esprit de ses représentants qu'à celui des

Anglais. Mais en même temps, les médiévistes ne doivent surtout pas oublier-
et vous le savez bien en tant qu'historien-ne-s - l'influence qu'a eue l'École des

Annales sur les Subaltem Studies qui ont donné leur impulsion aux Postcolonial

Studies.10 Donc, le développement de l'histoire sociale par des médiévistes

comme Jacques Le Goff, Georges Duby et Lucien Febvre (c'est quand même

quelque chose, il me semble qu'il y a là de quoi intéresser les Français et les

reconnecter avec leur propre patrimoine académique, qui n'est pas le moindre) est

à l'origine d'un mouvement de pensée critique qui revient ensuite en France, par
un mouvement équivalent à celui d'un cheval de retour. Il me semble qu'il y a

là quelque chose d'essentiel, qui lie le Moyen Âge et la prémodemité aux études

postcoloniales. Aussi paradoxal que cela puisse paraître a priori, là, ce lien n'est
ni construit ni factice, il se situe à la source même de ces études. Si on les envisage

à partir de l'histoire sociale telle que la conçoivent les Annales, les études

postcoloniales peuvent bien passionner la médiévistique française, parfois un

peu réticente aux approches théoriques.

traverse: Merci! Wir würden gerne die Frage nach den Netzwerken und den

Sprachen nochmals stärker akzentuieren und ganz konkret die Frage nach
«Teilhabe» stellen. Jose, du hast das Thema Sprachkompetenz bereits angesprochen.
Es stellt sich die Frage: Wie gross ist die Teilhabe - des jeweiligen Faches oder

eines Teilbereichs im Fach - an den englischsprachigen Diskussionen? Und
umgekehrt: Wie sehr besteht eigentlich die Möglichkeit, nichtenglische Fachsprachen

in der Diskussion zu halten und Netzwerke über solche Sprachgemeinschaften

hinweg auszubauen? Und wie wichtig ist das gerade auch für post- und

dekoloniale Anliegen?

Jose: Einerseits war es mein Wunsch, lateinamerikanische Autorinnen in meinen

Lehrveranstaltungen zu lesen. Aus diesem Grunde war ich sehr stark auf die

lateinamerikanischen Autorinnen angewiesen, die entweder in England oder
den USA tätig waren und ihre Texte auf Englisch schrieben. Entsprechend war



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

ich sehr von solchen Debatten in den USA geprägt. Gerade die Unterscheidung
zwischen postkolonialer und dekolonialer Theorie oder die Texte der «decoloni-

ality group» um Walter Mignolo und Catherine Walsh waren für mich sehr wichtig."

Diese «taktische» Strategie legt jedoch das Problem der Priorisierung des

Englischen als Wissenschaftssprache offen. Dann können wir auch von einer

Geopolitik der Epistemologie reden. Dieses Problem ist noch stärker, wenn man
sich mit Indigenous Studies12 auseinandersetzt. Dann sprechen wir nicht mehr

nur über Englisch, Französisch, Spanisch, Portugiesisch etc., sondern auch über

indigene Sprachen wie beispielsweise Quechua, Aymara, Mapudungun und das

sind nur lateinamerikanische indigene Sprachen. Das ist ein Problem, das mich
in der letzten Zeit sehr beschäftigt hat: Wie kann ich auch solche Autor*innen

berücksichtigen? Wie kann ich sie den Studierenden näherbringen? Weil oft gibt es

keine Übersetzungen zu solchen Werken. Vielleicht gibt es eine spanische

Übersetzung und da kommen wir zu mehreren Problemen: Spanisch ist eben auch

eine imperiale Sprache. Wenn wir das aber beiseitelassen: Können alle Spanisch
lesen oder nicht? Eine andere Facette dieses Problems ist der Austausch
zwischen unterschiedlichen Forschungskontexten. Da ich den andinen Raum
untersuche, bin ich viel in Kontakt mit Forschenden aus dem andinen Raum, sei es aus

der Anthropologie, Archäologie oder Geschichtswissenschaft. Wie schaffen wir
den Austausch zwischen dem globalen Süden und dem globalen Norden? Aber
ich verstehe, warum die Frage sich stark auf den englischsprachigen Raum

bezieht, das ist ja die Referenz. Aber diese andere Zäsur ist noch markanter, würde

ich sagen.
Trotz aller dieser Problemfelder, die ich auch im Seminarraum thematisiere,

muss ich betonen, dass das grosse Interesse der Studierenden mir geholfen hat,
solche Hürden ansatzweise zu nehmen. Die Diskussionsfreude war sehr gross,
gerade auch bei den Fragen - wie Patricia eben formuliert hat: Was bedeutet es

für mich als Schweizerin, mich mit solchen Theorien auseinanderzusetzen? Wie
kann ich, wenn wir von dekolonialen Theorien reden, die andere Seite der

kolonialen Differenz einbeziehen? Wie kann ich indigene Perspektiven zumindest

ansatzweise heranziehen? Und gerade diese Fragen fanden die Studierenden sehr

anspruchsvoll, aber interessant. Ja, es gab einerseits Schwierigkeiten, aber
andererseits fand ich wirklich einen fruchtbaren Boden bei den Studierenden.

traverse: Hinter der Frage nach den Sprachen steht auch eine weitere, die nur
bedingt an die Postcolonial-Studies-Frage gekoppelt ist, diejenige nach kollabora-
tiven Forschungsformen. Inwiefern müssen wir uns lösen von dieser Vorstellung,
dass ein*e Autor*in ein Buch schreibt und alle Sprachen, alle interdisziplinären
Ansätze inkorporieren kann?



Table ronde

Patricia: Sprache und Formen der Arbeit sind direkt gekoppelt. Es gibt Orte an

Schweizer Universitäten, wie zum Beispiel Harald Fischer-Tinés Lehrstuhl für
Geschichte der modernen Welt an der ETH, die der Bedeutung der Sprachen

grosses Gewicht beimessen. Die Forschenden dort haben ausgewiesene Kenntnisse

in unterschiedlichsten Sprachen und gehen die Forschung mit diesem

Zugang und dem entsprechenden Wissen an. Das ermöglicht andere Formen der

Zusammenarbeit. Und es ist wichtig, weil unser Umgang mit Sprache kolonial

geprägt ist: Welche Sprachen gelten als Weltsprachen, deren Kenntnis entsprechend

honoriert wird, welche als pidgin und welche als lokal und vernachlässigbar?

Ein anderer Punkt betrifft die Sprachen innerhalb der Schweiz. Über die ganze
Debatte zur Schweizer Verwicklung in den Kolonialismus hat sich ein interessanter

Austausch zwischen Forschenden aus der französisch- und der

deutschsprachigen Schweiz ergeben. Das ist ergiebig, herausfordernd und auch kompliziert.

Gemeinsam mit Jovita dos Santos Pinto, Pamela Ohene-Nyako, Mélanie

Pétrémont, Anne Lavanchy, Barbara Lüthi und Damir Skenderovic arbeite ich

zurzeit an einem Buch, das diesen Sommer erscheint, zu «race», Rassifizierung
und Rassismus.13 Es geht um die Übersetzung der Critical-Race-Studies in den

Schweizer Kontext. In der Herausgeberschaft sind drei Forschende aus dem

französischsprachigen und vier aus dem deutschsprachigen Raum. Der Sammelband

wird auf Deutsch und Französisch erscheinen. Bei der Arbeit hat sich gezeigt,
wie wichtig es ist, sprachregionenübergreifende Gespräche zu führen, zum
Beispiel über den Begriff «race»: Er hat eine ganz andere Geschichte im
französischsprachigen als im deutschsprachigen Kontext. Im deutschsprachigen Raum

verwenden zurzeit viele den englischen Begriff «race». Auch das ist ein schwieriger

Begriff, der aber neben seiner diskriminierenden Verwendung immer auch

von Widerstandsbewegungen aufgenommen und in einem kritischen Sinn
verwendet wurde. Darum kann man da anders ansetzen als beim deutschen Begriff
«Rasse». Es gibt Forschende, die den deutschen Begriff umdeuten und kritisch
besetzen möchten. Ich bin skeptisch, ob das auf die Schnelle gelingt. Das sind

grosse Fragen, die sich in der französischsprachigen Schweiz oder im
französischsprachigen Raum, aber auch in der rätoromanischen oder italienischen
Schweiz anders stellen. Schwierig ist also, dass wir mit Übersetzungen von
Begriffen zwischen den Sprachen beschäftigt sind, die auch im eigenen Sprachraum
noch verhandelt werden. Und gleichzeitig gibt es grosse Gemeinsamkeiten

bezüglich dem, was Noémi Michel als Schweizer Version eines «raceless racism»

bezeichnet, dass wir nämlich in einem Land leben, das von strukturellem Rassismus

gezeichnet ist, der aber in der Regel desartikuliert bleibt.14 Das gilt für Genf

genauso wie für Luzem, Disentis oder Lugano.



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

traverse: Wie sieht es denn mit den spezifischen Kompetenzen aus, die die

Mediävistik hier in die Diskussion einbringen kann?

Marion: Oui, merci d'amener la question qui me venait en tête en écoutant Jose

et Patricia parler. C'est vrai, les avantages des outils que nous apportent les théories

postcoloniales pour l'étude du Moyen Âge sont absolument évidents; il y
a dans la nature même de la textualité médiévale des caractéristiques très

intéressantes à examiner avec les lunettes de la théorie postcoloniale. La littérature

médiévale, c'est une littérature de la variance, une littérature de l'hybridité, une
littérature de la circulation régionale aussi, c'est une littérature qui s'exprime à

travers une variété de dialectes, ou plutôt de scriptae puisque, en l'absence de

locuteurs réels, on se fonde sur des témoignages écrits. Donc, les scriptae
régionales s'interpénétrent et engendrent des textes à l'hybridité linguistique elle
aussi très marquée. À cela s'ajoute une hybridité de genres littéraires puisque
les textes eux-mêmes ne correspondent pas du tout aux catégories génériques
de la littérature moderne. Elles échappent complètement, en fait, à cette
catégorisation. Donc, on a affaire à une hybridité foncière. Or, le problème, c'est que,
quand on cherche chez les théoriciens postcoloniaux des réflexions sur la littérature

médiévale, on n'en trouve pas, même chez Edward Said qui est aussi lettré

que féru de littérature, chez Homi Bhabha ou chez Gayatri Spivak; comme ce ne

sont pas des médiévistes, ils ont tendance à faire du Moyen Âge une forme de

repoussoir de la modernité, à le construire comme tel. On considère le Moyen Âge
soit comme la préhistoire du colonialisme, soit, au contraire, comme un «continent

noir» - je le dis de manière volontairement provocatrice -, en le considérant

comme une époque naïve, monologique, enfin, les Dark Ages. C'est ce qui
a amené plusieurs médiévistes, notamment à King's College, à se passer de la
théorie postcoloniale tellement réticente à l'encontre du Moyen Âge: étant donné

que les réflexions que cette théorie nous amène sont elles-mêmes intrinsèques

aux objets sur lesquelles les médiévistes travaillent, on peut se concentrer sur les

outils de la médiévistique, capables d'appréhender la matérialité des textes, leur
transmission linguistique, leur variété linguistique aussi. Je voudrais vous donner

un exemple. Entre 2001 et 2009 a été publiée par les Editions Droz une vaste

entreprise d'édition critique du Devisement du monde de Marco Polo, qui est un

important texte de voyage en langue vernaculaire. Marco Polo est évidemment

connu de tous; quant à son texte, c'est l'un des seuls grands livres de voyage
rédigés en langue vernaculaire au Moyen Âge, et qui de plus nous livre un regard
extrêmement intéressant et original sur l'altérité orientale au XIIIe siècle. C'est

un texte que Marco Polo, alors qu'il était en prison à Gênes après son voyage, a

dicté à Rusticien de Pise, lui-même déjà auteur, et qui l'a rédigé dans un dialecte

franco-italien. La première rédaction du texte est donc une rédaction franco-ita-



Table ronde

lienne, à partir de laquelle ont été rédigées ultérieurement des versions standardisées

au niveau linguistique, dans un ancien français qu'on pourrait appeler
standard. Or, l'équipe française responsable de ce vaste projet de réédition récente a

choisi de ne pas éditer la version originale franco-italienne, sous prétexte qu'elle
était hybride précisément, et qu'elle présentait des caractéristiques de bâtardise

et de corruption, et de privilégier une version plus tardive standardisée. Alors que
c'est précisément la version franco-italienne, non pas bâtard et corrompue, mais

bel et bien hybride, qui nous intéresse. Pour en rendre compte, les outils de la

philologie et de l'analyse littéraire conviennent et suffisent parfaitement, et

permettent d'alléger le support théorique.

Jose: Ich habe mir selbst nochmal Gedanken darüber gemacht, was Patricia

gesagt hat über die kolonialen Strukturen in unserem Wissenssystem, unserem
universitären institutionellen Rahmen. Es gibt sowohl in Lateinamerika als auch

in Deutschland Kollaborationsprogramme und Forschungszentren. Aber dann

stellt sich wieder die Frage, die Patricia auch angesprochen hat und mir zentral

scheint: Welche Art von Universität ist es dann? Welches Modell? Vor kurzem

gab es in der Zeitschrift Historische Anthropologie einen Aufsatz genau darüber,
wie interkulturelle Universitäten in Lateinamerika gestaltet werden.15 Wie kann

man aus lateinamerikanischer Perspektive die Universitäten als koloniale
Institutionen provinzialisieren? Und im Fall von Lateinamerika geht es vor allem um
die Teilhabe von indigenen Gemeinschaften und deren Wissenssysteme. Gerade

wird zum Beispiel eine indigene Universität in Kolumbien gestaltet.16 Aber ich

glaube, die interkulturelle Frage ist für alle möglichen Kontexte gültig. Wir müssen

in diesem Zusammenhang andere Modelle suchen, andere Alternativen. Ich

glaube, das ist ja das Ziel jeglicher postkolonialer oder dekolonialer Position,
dass wir die Strukturen, in denen wir leben, reflektieren, uns damit auseinandersetzen

und neue Strukturen bilden. Man muss nicht nur nach den Kollaborationen

fragen, sondern auch nach dem Wie. Aber wie Patricia eben betont hat, ist
das Problem jetzt vor unseren Augen.
Mein anderer Kommentar bezieht sich auf das, was Marion beschrieben hat zum
Verhältnis zwischen Mittelalter, Moderne und postkolonialen Theorien. Das

kann doch nicht sein, dass postkoloniale Theorien versuchen, das Mittelalter
irgendwo in einer Ecke zu positionieren, die gar nichts mit uns zu tun hat. Das

zeigt noch einmal, dass jegliche wissenschaftliche Strömung ihre eigenen
Hierarchien aufbauen und andere Richtungen ausschliessen kann. Wenn wir uns mit
der Moderne auseinandersetzen wollen, müssen wir auch die Fundamente der

Moderne verstehen. Und viele dieser Fundamente kommen aus dem Mittelalter.
Ich glaube, man kann sogar mit einem Blick zurück auf das Mittelalter die Kritik
der Moderne noch stärken. Ein Beispiel aus meinem wissenschaftlichen Gebiet 29



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

ist die Eroberung Lateinamerikas. Ohne die mittelalterliche Auseinandersetzung
mit den «moriscos» in Spanien lässt sich die Kolonisation Amerikas nicht erklären.

Es gab schon in mittelalterlichen Vorstellungen Spaniens Ideen von Alteri-
tät, von Ausschluss, von Hierarchien, die dann auch in Lateinamerika verwendet

und weiterentwickelt wurden. Das zeigt für mich, wie fliessend die Strukturen
und Beziehungen zwischen Mittelalter und Moderne sind. Deswegen glaube ich,
dass es unsere Kritik nur stärken könnte, wenn wir uns mit Phänomenen und

Entwicklungen im Mittelalter beschäftigen. Es gibt so viele Themen, die wir alle
gemeinsam diskutieren können. Auch die Diskussion über «race» wird in der
Mediävistik aktuell geführt. Wenn ich eine stärkere Positionierung betonen einfordern

müsste, dann ist es hier, wo ich den Vorteil von dekolonialen Theorien sehe: Sie

stellen sich auf die Seite des Marginalisierten, nicht nur einer Bevölkerung,
sondern von Wissensformen, von Positionen, die normalerweise am Rande stehen.

Schon über indigene Kulturen wurde das Urteil gefällt, das seien nur «primitive»
Völker mit irgendwie «wilden» Sitten. Und dann scheint die gleiche Kritik am
Mittelalter geübt zu werden, aus postkolonial-theoretischer Perspektive.
Dekoloniale Positionierung hingegen bedeutet, genau die Seite einzunehmen und

ausgehend davon weiter zu reflektieren.

Patricia: Du hast mir aus dem Herzen gesprochen, Jose. Denn das Problem
mit der Alterität ist ja eigentlich das Hauptproblem der Moderne: Wie denken

wir die Anderen, ohne sie gleich zu vereinnahmen, zu objektivieren, auszunutzen

und auszubeuten? Dieses Grundproblem hat die postkoloniale Theorie, und

übrigens auch die feministische Theorie, die sich ja an wichtigen Stellen
überschneiden, überzeugend herausgearbeitet. Es geht um die Frage, wie wir mit
Andersheit umgehen, ohne das Andere immer gleich zu unterwerfen und zu
zerstören - und sich selber auch, das darf man hinzufügen. Denn der Kolonisator,

sagt Aimé Césaire im Discours sur le colonialisme, wird, indem er andere

unmenschlich behandelt, selbst zum Unmenschen. Nun finde ich es sehr spannend

zu sehen, dass ein solches Problem des Umgangs mit Alterität auch in unserem

Umgang mit der Vörmoderne besteht, und an dieser Stelle kann ich an Marions
Kritik am fehlenden Verständnis der Vormoderne anschliessen. Es gibt eine

grosse Schwierigkeit, das zu denken, was vor der Moderne war, ohne in diesem

typisch modernen Zirkel von Exotisierung, Ausschluss und Hierarchisierung zu
landen. Deshalb fand ich Silvia Federicis Caliban and the Witch. Women, the

Body and Primitive Accumulation so aufregend, weil sie darin aufzeigt, dass

und wie wir aus der Gegenwart heraus Kontinuitäten in die Vörmoderne hinein
denken können.17 Federici schreibt eine Geschichte des (Früh-)Kapitalismus,
die bei den spätmittelalterlichen Bäuer*innenrevolutionen ansetzt. Sie verbin-

30 det die grossen Enteignungsbewegungen in Europa, also die Abschaffung der



Table ronde

Commons, des gemeinsamen Bewirtschaftens und Pflegens von Ländereien,
Wäldern und Gewässern, mit der Herstellung und Durchsetzung kolonialer

Ausbeutungsstrukturen und einer strukturellen Misogynie, die insbesondere in
der Hexenverfolgung zum Ausdruck kam. Parallel zur Beschreibung des neuen

Machttypus, der sich in dieser Zeit herausbildet, geht sie auf alternative
Wissensformen ein, die verdrängt werden, verloren gehen oder als randständiges
und widerständiges Wissen überleben. Da sehe ich auch interessante Verbindungen

zu den indigenen Wissensstrukturen, die du erforschst, Jose, und auch

zur Frage der Ökologie. Denn die ökologische Krise, in der wir uns befinden,
ist von Kolonialismus, Patriarchat und Kapitalismus nicht zu trennen: Das, was

wir heute als Natur verstehen, wird in der Moderne als etwas konzipiert, das

objektivierbar, quantifizierbar, nutzbar und ausbeutbar sein soll. Federicis Analyse

hat mich fasziniert, weil sie diese Phänomene zusammen denkt und dabei

die Moderne nicht von den Zeiten abschneidet, die ihr vorausgehen. Ich fände

ihr Buch auch eine interessante Grundlage für ein vertieftes Gespräch zwischen

Forschenden, die zum Mittelalter, zur frühen Neuzeit, zur neueren und neusten

Geschichte arbeiten.

Ein anderes Beispiel, das mir deutlich gemacht hat, wie wichtig die Auseinandersetzung

mit vormoderner Geschichte ist, betrifft die Debatte zum Umgang mit
der «Mohrenzunft» in Bern. Ist das M-Wort eine rassistische Bezeichnung?
Sind die Bilder am Zunfthaus rassistisch oder nicht? Es konnte gezeigt werden,
dass die Abbildungen, die wir kennen, aus dem späten 19. Jahrhundert stammen

und die Rassentheorien der damaligen Zeit widerspiegeln. Aber darüber
hinaus wurde oftmals behauptet, die frühe Geschichte der M-Zunft könne nicht
rassistisch sein, weil sie im Mittelalter beginne, das dem modernen Rassendenken

vorausging. Dabei wird gerne ein harmonisches Bild dieser Zeit gezeichnet,
im Sinne von: «Die Menschen lebten damals glücklich zusammen, egal welcher

Hautfarbe, egal welcher Herkunft.» Dem scheint eine psychische Entlastungsfunktion

zuzukommen: «Es gab eine Zeit, auf die können wir uns guten Gewissens

beziehen [...].» Bernhard Schär hat in einem Bericht im Bund darauf

hingewiesen, dass die Bilder, über die wir sprechen, auch mit der Geschichte der

«Reconquista» und der Verfolgung von sogenannten Glaubensfeinden zu tun
haben.18 Vieles ist noch ungeklärt, und es wäre wichtig, mehr postkolonial
informierte Forschung zu diesen Themen zu haben. Die Frage ist: Wie können wir die

vormoderne Geschichte so erzählen, dass sie nicht zur harmonistischen Gegenfolie

der Gegenwart wird, sondern vielmehr ermöglicht, Kontinuitäten und

Übergänge ins koloniale Zeitalter zu verstehen und gleichzeitig zu sehen, welche
Formen der Konvivialität, unter Menschen und zwischen Menschen und der übrigen
Welt, einmal anders möglich waren?



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

Marion: Merci beaucoup pour vos réactions et vos apports, très justes et importants,

on se comprend bien. Ma position pour essayer d'échapper à ces problèmes
de plaquage est de reconnaître la disposition de la littérature médiévale à penser
les questions abordées par la théorie postcoloniale, en dépit de la résistance de

celle-ci à inclure le Moyen Âge dans les réflexions qu'elle mène. À cet égard, les

Global Studies, je pense, fonctionnent assez bien. Il s'agit d'envisager la prémodernité

non pas comme une préhistoire de la modernité, mais bien plutôt de la

concevoir, de la repenser, au regard de la postmodernité. Le Moyen Âge occidental

peut être considéré comme un régime provincial, régional, versus le régime

étatique de la modernité. Si on le voit comme un lieu de la multiplicité dialectale

versus l'unicité d'une langue nationale qui prédomine durant la modernité,

on peut aussi l'envisager comme une période d'hybridité culturelle et linguistique

exempte de toute différenciation discriminante. Il y a bel et bien une rupture

entre le Moyen Âge et la modernité. Elle se situe au niveau de cette vitalité
transculturelle, translinguistique et transreligieuse qui caractérise le Moyen Âge.

Quant à la question de l'oralité, dont en effet je n'ai pas encore du tout parlé, ou
disons de la fiction d'oralité et de plurivocité qu'on retrouve dans les textes

littéraires, elle peut elle aussi être pensée dans la perspective de la postmodemité.
Je pourrais peut-être donner un exemple. Vous incluez à ce numéro de traverse

une interview avec Geraldine Heng qui est quelqu'un dont les travaux m'ont
beaucoup intéressée. Je pense qu'elle et moi avons une position différente sur

ce genre de questions, et c'est ce qui précisément est intéressant. Géraldine

Heng s'est penchée comme moi sur Jean de Mandeville, voyageur et auteur (s'il
a existé) d'un «best-seller» médiéval qui ne correspond en rien aux caractéristiques

génériques inspirées par la modernité. Son ouvrage de compilation est

à la fois une encyclopédie, un récit de voyage et un roman. On y trouve à peu
près tout, c'est-à-dire tout ce qui échappe à une catégorisation, en somme. Dans

Marvelous Possessions, Stephen Greenblatt considère le Voyage de Mandeville

comme un texte précurseur de la démarche coloniale, et Mandeville comme

un précolonisateur lorsqu'il parcourt l'Asie.19 Mandeville reconnaît dans les

croyances et les coutumes des peuples primitifs qu'il côtoie des traits qui
ressemblent à notre propre culture et à notre propre civilisation. Ce qui l'amène à

constater qu'au fond, les peuples primitifs métaphorisent de manière littérale nos

propres croyances, et donc qu'ils sont plus proches de nous qu'il n'y paraissait.

Or, Greenblatt considère que, pour cette raison-là, Mandeville est une sorte de

protoconquistador qui envisage la proximité des croyances des peuples primitifs
avec les nôtres comme un prétexte pour les coloniser plus aisément. Puisqu'ils
nous ressemblent, mais sont un peu moins évolués que nous, il nous sera facile de

les coloniser et de s'approprier leur territoire. Et Géraldine Heng s'inscrit, mutatis

mutandis, dans cette veine critique, mais je préfère renvoyer ici à ses travaux



Table ronde

plutôt que de m'exprimer à sa place.20 Pour ma part, je suis attentive aux mêmes

mécanismes de rapprochement, mais en l'occurrence je les interprète de façon
inverse. Car Mandeville me paraît beaucoup plus nuancé et subtil. Pour lui, le

monde n'est pas divisé de façon binaire entre, d'un côté, des chrétiens blancs,

européens et civilisés, de l'autre des «Autres» caractérisés par leur altérité radicale

et que, sous prétexte qu'ils sont sauvages, on parviendrait mieux à domestiquer.

Au contraire, je crois qu'avec ce texte, si on y regarde de près, on a affaire
à une vision non pas européocentrée, mais théocentrée. Mandeville, en effet,

parvient à s'émanciper de toute européocentrisme et aussi de tout christianocen-

trisme. Il parvient, et ça me paraît tout à fait fascinant, à montrer la proximité
entre les peuples de la terre, tous les peuples, qui d'une manière ou d'une autre

prient Dieu, quelle que soit la façon dont ils le nomment. Il montre au fond que
le monde est global, dépourvu de centre. Il part de Jérusalem, qu'il considère au

début de son récit comme le centre du monde, et constate au fil du texte et du

voyage qu'en fait, il n'y a pas de centre. Ça me semble extrêmement stimulant

comme réflexion, aux antipodes d'un appel à la colonisation. Ce que je m'efforce
de faire quand je travaille ce texte avec mes étudiant-e-s, comme ce sera le cas

prochainement, c'est plutôt de les éveiller à la postmodernité de la textualité
médiévale, à l'idée que celle-ci peut nous conduire par ses caractéristiques propres
au décentrement le plus complet.

traverse: Das Stichwort «étudiant-e-s» führt direkt zum Komplex «Lehre».

Patricia und Jose haben explizit auf das Problem hingewiesen, dass wir immer
nach den historischen Machtverhältnissen und ihren Effekten fragen müssen. Das

Gleiche gilt für die aktuellen Verhältnisse und insbesondere für die akademische

Lehre, die immer noch stark von einem Machtgefälle zwischen Dozierenden und

Lernenden geprägt ist. Wie kann man nun diese mehr oder weniger sichtbaren

Machtasymmetrien und ihre Auswirkungen konkret in der Lehre thematisieren,
veranschaulichen und kritisch angehen? Mit welchem Material arbeiten Sie, um
die doch sehr komplexen theoretischen Modelle den Studierenden nahezubringen
und eben gerade nicht nur als Theorien «lernen» zu lassen?

Marion: De mon côté, je privilégie une approche minutieuse des textes, «à

la lettre», qui requiert la maîtrise d'un certain nombre d'outils. Je reprends

l'exemple de Mandeville sur lequel je viens de m'arrêter, et que j'enseigne ce

printemps 2022. L'idéal est de pouvoir travailler avec des étudiant-e-s qui
comprennent l'ancien français, même si des traductions en langue moderne existent

et servent de support, de béquille. Si on travaille avec des étudiant-e-s qui
connaissent l'ancien français et ont quelques notions de codicologie et de

dialectologie, on arrive à affiner l'analyse et les questions de recherche. Chez Jean 33



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

de Mandeville, on assiste à une scène fictive entre le héros-narrateur et le sultan

de Babylone (c'est-à-dire Le Caire, en l'occurrence). Or, ce sultan d'Egypte
s'exprime dans un français parfait, on le voit bien puisque le dialogue est transmis

au discours direct. Et ce qu'il dit, c'est que les Européens feraient mieux
de prendre garde, car lui et d'autres puissants orientaux ont des espions infiltrés

dans toutes les cours européennes, chez tous les grands princes de France,

d'Angleterre, d'Espagne, du Portugal, etc. On ne saurait les démasquer, parce

qu'ils sont méconnaissables: ils parlent tous parfaitement la langue du pays dans

lequel ils se trouvent, sont habillés selon la norme du pays et témoignent à la

cour de mœurs exemplaires. Au-delà du fait qu'on reconnaîtra dans cette
attitude une allusion à la pratique islamique de la «TaqTya», la scène me paraît tout
à fait incroyable. Et donc, arriver à travailler avec les étudiant-e-s sur ce type de

scène, arriver à les rendre attentifs à ces mécanismes de décentrement qui font
basculer le sentiment d'altérité dans un sens tout à fait inattendu, c'est mon
objectif. Ils constatent par eux-mêmes que les frontières entre altérité et familiarité
se brouillent, et qu'elles se brouillent linguistiquement aussi, à travers la parole
directe du sultan.

Et puis, là, j'anticipe peut-être un peu sur la conversation, mais vous posiez la

question - qui m'a beaucoup interpellée - de savoir si les approches postcoloniales

peuvent ne pas être politiques. Si vous me permettez d'anticiper sur cette

question-là, je dois dire qu'elle m'a fait beaucoup réfléchir, et que j'ai aimé la

réponse formulée par Jose. En effet, on ne peut probablement pas échapper à une

approche qui ne soit pas politique. Je pense qu'il y a de ma part, dans mon
enseignement, quelque chose de militant à vouloir montrer que le Moyen Âge n'est

pas un continent noir, monolithique et sans nuances, qu'il n'est pas une préhistoire

naïve et balbutiante de la modernité coloniale, mais qu'au contraire - la

preuve en est donnée par les textes -, c'est un âge d'or de la transmission, de la

circulation et des échanges translinguistiques, transculturels et transconfessionnels.

Donc, j'abonde dans le sens de Jose pour reconnaître que ces approches

sont forcément politiques, en ajoutant qu'il est aussi possible de faire preuve de

militantisme en lisant les textes médiévaux avec les outils traditionnels de l'analyse

littéraire et de la philologie.

traverse: Eine Nachfrage: Uns würde interessieren, warum das als Gegensatz
gesehen wird - es ist doch eben sehr politisch, diese Form von Mittelalter zu

lehren, oder?

Marion: L'idée est de sortir la littérature médiévale de son musée pour montrer

que les questionnements qu'elle pose sont profondément actuels. Et c'est pour
34 cette raisons aussi que je faisais tout à l'heure le rapprochement entre pré et post-



Table ronde

modernité. À mon avis, la façon la plus convaincante de le montrer, c'est en

recourant aux outils traditionnels de la médiévistique. C'est pour cela que la position

militante, contrairement à ce qu'on aurait pu craindre, ne s'érige pas contre

la tradition philologique, au contraire.

Jose: Es gibt eine Frage, die ich mir immer stelle: Wie kann ich den Studentinnen

vermitteln, dass die Geschichte der Kolonisation Lateinamerikas viel mit
der Schweiz zu tun hat? Sehr lange habe ich das Beispiel der Kartoffeln als

Einstieg eingebracht. Wie kann ein Gemüse, das ein sehr wichtiger Teil des

schweizerischen Alltags ist, ein Teil von Kolonisation oder das Produkt dieser

Kolonisation sein. Man muss oft nicht sehr weit schauen, um Beispiele zu
finden, die die kolonialen Verbindungen in der Schweiz zeigen. Mich hat immer
interessiert, nicht nur Inhalte zu vermitteln, sondern einen Blick, eine Form,
die Vergangenheit und die Gegenwart zu betrachten. Ausgehend von den

postkolonialen und dekolonialen Theorien gilt es, diese als Werkzeuge aufzunehmen.

Wenn die Studierenden sich diese Mittel aneignen können, dann können

sie die Sachen nicht mehr anders anschauen. In diesem Zusammenhang
verweise ich immer auf Neo in «Matrix». Als Neo angefangen hat, alles im Code

anzuschauen, konnte er es nicht länger anders betrachten. Und ab und zu sehe

ich diese postkolonialen und dekolonialen Theorien als eine Möglichkeit, den

Studierenden unterschiedliche Mittel an die Hand zu geben, damit sie die koloniale

Matrix der eigenen Gesellschaft verstehen können. Ich muss zugeben, ich

bin zufrieden, auch wenn die Studierenden nicht an der Vörmoderne interessiert

sind, aber ihre Gesellschaft besser verstehen können. Das ist für mich eigentlich
schon ein grosser Fortschritt. Das andere, das mich immer noch gedanklich
beschäftigt, ist die Frage (im Fall von Marion) in Bezug auf das Mittelalter: Wie
kann man diese Essenzialisierungsprozesse vermeiden? Wie kann man zeigen,
dass es, wie auch Patricia angesprochen hat, mehr Kontinuitäten und Übergänge

gibt. Ich habe mich an das Konzept der «Poetik der Beziehungen» (Edouard

Glissant) geklammert. Dieses versucht uns zu zeigen, dass Identitäten, Kunst
oder auch Nationen unterschiedliche soziokulturelle Formationen sind, die

einer Verflechtung unterschiedlicher Beziehungen gleichen. Und vielleicht kann

man das auch transepochal betrachten: Es gibt ja unterschiedliche Möglichkeiten,

diese Beziehungen herauszukristallisieren. Ich würde auch zustimmen,
dass es Zäsuren gibt. Aber eine Zäsur ist auch eine Form von Beziehung. Solche

analytischen Werkzeuge könnten uns helfen, Essenzialisierungen und eben

auch Hierarchisierungen zu vermeiden. Zum Letzteren: Ich sehe es manchmal
als eine verlorene Chance, dass ich den Seminarraum nicht immer verwenden

konnte, umTranskulturalität zu schaffen. Ich hätte nicht nur als Dozent über die

indigenen Kulturen reden können, sondern vielleicht auch den Seminarraum
als ein Ort der Begegnung gestalten, an den man Gäste einlädt - wir haben vor- 35



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

her ja auch über Arten der Kollaboration gesprochen. Ein solcher Seminarraum

würde eine Form von Multiperspektivität schaffen, die unsere Denkweisen und

die Hierarchie des Seminarraums auch dezentrieren würde. Da komme ich noch

einmal zurück zum Konzept der «Poetik der Beziehungen» oder der Hybridi-
tät, die Marion sehr stark betont hat. Ich glaube, wir müssen genau auf solche

fliessenden Denkweisen, Strukturen und Beziehungen schauen, um neue
Ansätze zu entwickeln. Paulo Freire hat das Letztere in seinem Buch Pädagogik
der Unterdrückten reflektiert.21 Wie können wir als Dozierende unsere eigene
Position im Lehrraum verlassen? Wie können wir ein mannigfaltiges
Beziehungsgeflecht zwischen Studierenden, zwischen Studierenden und Dozierenden,

zwischen Studierenden und der Öffentlichkeit schaffen? Für mich ist eine

solche Methodologie nur die konsequente Fortsetzung, wenn ich meine

Vorgehensweise in der Forschung und die Lehre auf dekoloniale Theorien stütze.

Wenn man auf Beziehungen setzen würde, auf Fluidität, hätte man vielleicht
mehr Möglichkeiten, den Seminarraum neu zu gestalten.

Patricia: Ich kann da gerne auch nochmal ansetzen. Jose hat den Raum der

Lehre als Raum der Begegnung und des Austauschs beschrieben. Dem stimme

ich gänzlich zu. Was auch dazugehört, ist eine fundierte Reflexion darüber, was
Wissen ist, in welcher Institution wir uns befinden und wer dieses «wir» ist: was

uns verbindet, was uns unterschiedet, wer nicht in diesem Raum vertreten ist und

warum. Das heisst, Postcolonial Studies können nicht gelehrt werden, ohne alles

Mögliche zu hinterfragen, inklusive der eigenen Art und Weise, in der Welt zu
sein. Das ist aufregend und auch schwierig, weil in solchen Lehrräumen ganz
viel passieren kann. Es kommt immer wieder zu tief gehenden und manchmal

konflikthaften Auseinandersetzungen darüber, was wir hier eigentlich machen,

in was für einer Institution wir uns befinden, wie Macht und Wissen zusammenhängen

und wie sich unsere Erkenntnisse auswirken auf das, was wir hier
gerade tun. Es ist eine grosse Chance, aber auch eine echte Herausforderung, mit
diesem kritischen Potenzial sinnvoll umzugehen. Und es ist, wie du ausgeführt
hast, Jose, immer auch eine politische Arbeit. Jede Wissenschaft hat eine
politische Dimension, insofern sie auf spezifische Weise in aktuelle und historische

Macht-Wissen-Verhältnisse eingelassen ist und diese mitgestaltet. Die Stärke der

Postcolonial Studies besteht darin, dass sie eine explizite Form der Reflexion
darüber entwickelt haben, wie übrigens die Gender-Studies auch.

Herausfordernd ist es auch, mit Menschen in universitären Veranstaltungen zu

arbeiten, die ganz unterschiedlich betroffen sind von den Ungleichheiten und

Differenzen, die wir verhandeln, etwa mit Bezug auf Rassifizierung, Geschlecht,

Sexualität, Migration, Behinderung. Die Frage ist nun, wie wir mit diesen
Unterschieden umgehen, dass wir gemeinsam lernen und verlernen können, ohne dies



Table ronde

auf Kosten von Menschen zu tun, die sowieso schon struktureller Ungleichheit
ausgesetzt sind. Das sind schwierige Fragen, die viel Auseinandersetzung mit der

eigenen Positionierung als Lehrende und den eigenen Möglichkeiten und Grenzen

erforderlich machen.

traverse: Für diese Lehr- und überhaupt Kommunikationssituationen - auch in
der Forschung - haben sich bis hierher zwei Dinge herauskristallisiert: erstens

ein «back to the roots», also ran an die Quellen, ran an die Texte, ran an das, was
die «Grundoperationen» unserer jeweiligen Wissenschaft ausmacht, und zweitens

die Bedeutung der offenen und offensiven, transparenten Selbstreflektion

vor und während jeder wissenschaftlichen Aktion. Jetzt bleibt nur noch eine

Frage offen, die eigentlich auch gar nicht mehr offen ist, nämlich die nach dem

Öffentlichkeitsbezug. Wie positionieren wir uns als «Wissenschaftler*innen»

politisch? Und wie positionieren wir uns als «engagierte Bürgerinnen»?

Jose: Ich glaube, die Frage nach dem Wie kann nicht so einheitlich beantwortet

werden. Es gibt unzählige Möglichkeiten, einen Beitrag dazu zu leisten. Ich

glaube - das zeigt unser Gespräch -, unsere eigenen Biografien spielen eine

Rolle dabei, wie wir politisch handeln. Ich hätte nie gedacht, dass ich mich so

bezeichnen würde, aber ich bin aktivistisch engagiert und arbeite sehr bewusst

an den Übergängen. Erstens zwischen Öffentlichkeit und Universität, aber auch

zwischen der Geschichtswissenschaft und der Kunst. Ich nehme also die Grenzen

als Arbeitsbereich sehr ernst, weil ich glaube, dass es da sehr viel Potenzial

gibt, Sachen zu ändern. Die Grenzen sind fliessender, als man denkt, sie sind

nicht nur markant und ausschliessend. Und wenn ich meine Art des politischen
Engagements beschreiben müsste, dann wäre das genau an diesen Grenzen und

in den Übergängen zwischen unterschiedlichen Bereichen. Das scheint mir
sehr nützlich, um nicht weiterhin die gleichen Machtstrukturen zu reproduzieren.

Ein Beispiel dafür ist die Gruppe Decolonize Zürich, die an der Universität
entstanden ist und deren erste Sitzungen eben an der Uni stattgefunden haben.

Irgendwie haben wir dann gemerkt, wie idiotisch das ist, wenn wir dekolonisieren

möchten, uns aber nur innerhalb einer Machtstmktur (der Universität)
entfalten. Das zeigt auch keine Offenheit gegenüber anderen Akteur*innen. Und es

war dann eigentlich ein sehr einfacher Schritt, die Entscheidung zu treffen, dass

wir uns nicht mehr oder nicht nur an der Uni treffen, sondern uns an andere Orte

begeben. Und nur schon aufgrund eines anderen Raums können wir vielleicht
mit anderen Personen und Akteur*innen in Kontakt treten.

Patricia: Für mich besteht ebenfalls ein fliessender Übergang zwischen
Aktivismus und Forschung, gerade wenn wir davon ausgehen - wie jetzt mehrmals

aufgezeigt wurde -, dass institutionalisiertes Wissen immer auch wertvolles «an- 37



Vormoderne postkolonial? traverse 2022/2

deres» Wissen ausschliesst. Das hat zur Folge, dass ich über disziplinare und

institutionelle Grenzen hinwegblicken muss, um diejenigen Impulse, Kontakte und

Bezüge zu kriegen, die meine Arbeit möglich machen. Das führt mich in zwei

Richtungen: Einerseits stelle ich immer wieder mein Wissen zur Verfügung, zum
Beispiel für politische Debatten, wenn es um die Beurteilung gesellschaftlicher
Fragen geht: Ist dieses Kinderbuch rassistisch oder nicht? Muss diese Statue

abgerissen werden oder nicht? Das Wissen, das ich generiere, soll verwendbar sein

und auch ich als Person bin einsetzbar, sofern sich das zeitlich machen lässt.

Aber gleichzeitig suche ich über solche Diskussionen auch den Kontakt zu dem,

was als Aktivismus gilt, mit der Idee, Aktivismus als Ort der Wissensgenese ernst

zu nehmen und nicht nur als Ort der Umsetzung und Anwendung. Vor zwei Jahren

haben Mohamed Wa Baile, Serena Dankwa, Tarek Naguib, Sarah Schilliger
und ich ein Buch zu «Racial Profiling» herausgegeben, das an dieser Schnittstelle

angesiedelt ist.22 Wir sind sehr unterschiedlich in Forschung und Aktivismus

verortet und haben beispielsweise mit Künstlerinnen zusammengearbeitet
und Gedichte und literarische Texte einbezogen, weil sie Formen des Ausdrucks

ermöglichen, die Analysen und Erfahrungen anders und manchmal präziser fassbar

machen, als es eine wissenschaftliche Sprache vermag.

Marion: Je suis entièrement d'accord avec ce qui vient d'être dit. De mon côté,

j'avais été aussi très intéressée par le livre de Jeffrey Cohen, The Postcolonial
Middle Ages,23 et par les réflexions qu'il a suscitées. Il y a une formule de Bruce

Holsinger, un peu provocatrice, qui me semble bien convenir, parce qu'elle
invite à considérer désormais le «postcolonialist medievalism» davantage comme

un «medievalist postcolonialism».24 L'idée est très réjouissante. Mais de

manière générale, je pense qu'il y a un engagement, un activisme de chaque
instant à exercer, au-delà de la théorie postcoloniale, dans les autres domaines dont
Patricia a parlé. Il me semble que la littérature médiévale a une place sur la scène

politique actuelle, notamment en Suisse. Il y a eu au printemps 2021 une
interview, dans Le Temps, de Yasmina Foehr-Janssens25 - ma collègue et amie profes-
seure de littérature française du Moyen Âge à l'Université de Genève - où elle

évoquait ses travaux sur le port du voile dans la littérature médiévale. Donc, elle

a pris position, évidemment, au moment de l'interview, sur l'actualité vive, en

l'occurrence les votations. Il n'en va pas autrement, en ce moment, pour ce qui
concerne la généralisation du langage inclusif et les accords des mots. Puisque,
dans la langue ancienne, on peut accorder à la majorité ou à la proximité, les

accords au féminin sont beaucoup plus fréquents, même quand il y a aussi en jeu
des référents masculins. Toutes ces questions actuelles suscitent un dialogue
riche et fécond avec la culture et la littérature médiévales. C'est d'ailleurs un

enjeu crucial pour notre discipline même, de montrer à quel point elle est vivante



Table ronde

et actuelle - parce que, si on «muséifie» le Moyen Âge, si on le relègue aux

oubliettes, il ne servira à rien ni à personne. Cela nous empêchera surtout d'accéder
à tout ce qu'il a à nous enseigner.

Anmerkungen / Notes

1 Thomas David, Bouda Etemad, Janick Marina Schaufelbuehl (Hg.), La Suisse et l'esclavage
des Noirs, Lausanne 2005; Hans Fässler, Reise in schwarz-weiss. Schweizer Ortstermine in
Sachen Sklaverei, Zürich 2005.

2 Walter D. Mignolo, The Darker Side of the Renaissance. Literacy, Territoriality, and Coloniza¬

tion, Ann Arbor 1995.

3 Patricia Purtschert, Barbara Lüthi, Francesca Falk (Hg.): Postkoloniale Schweiz. Formen und

Folgen eines Kolonialismus ohne Kolonien, 2., unveränderte Auflage, Bielefeld 2013 (zuerst
2012).

4 www.decolonizezuri.ch (21.5. 2021).
5 Purtschert et al. (wie Anm. 3).
6 Mignolo (wie Anm. 2); Andrea Dyrness, Enrique Sepülveda III, Border Thinking. Latinx Youth

Decolonizing Citizenship, Minneapolis 2020.

7 Vgl. den Beitrag von Vitus Huber in diesem Heft.
8 Marion Uhlig, «Quand <Postcolonial> et <Global> riment avec <Médiéval>. Sur quelques approches

théoriques anglo-saxonnes», Perspectives médiévales. Revue d'épistémologie des langues
et littératures du Moyen Âge 35 (2014), https://doi.org/10.4000/peme.4400 (9. 12. 2020).

9 Christie McDonald, Susan Rubin Suleiman (dir.), French Global. New Approach to Literary
History, New York 2010, traduit en français sous le titre French Global. Une nouvelle perspective

pour l'histoire littéraire, Paris 2015.
10 Bruce W. Holsinger, «Medieval Studies, Postcolonial Studies, and the Genealogies of

Critique», Speculum 77/4 (2002), 1195-1227, https://doi.org/10.2307/3301217 (9. 12. 2020).
11 Walter D. Mignolo, Catherine E. Walsh, On Decoloniality. Concepts, Analytics, Praxis,

Durham 2018.

12 Siehe Jo-ann Archibald Q'um Q'um Xiiem, Jenny Bol Jun Lee-Morgan, Jason De Santolo

(Hg.), Decolonizing Research. Indigenous Storywork as Methodology, London 2019.
13 Jovita dos Santos Pinto et al. (Hg.), UnlDoing Race. Rassifizierung in der Schweiz, Zürich

2022.

14 Noemi Vanessa Michel, «Sheepology: The Postcolonial Politics of Raceless Racism in Switzer¬

land, Postcolonial Studies 18/4 (2015), 410^126, https://doi.org/10.1080/13688790.2015.11919
87 (26.5.2021).

15 Anna Meiser, «Die <Provinzialisierung Europas> aus lateinamerikanischer Perspektive: Inter¬

kulturelle Universitäten und das Postulat einer alternativen Wissenskonstruktion», Historische

Anthropologie 28/3 (2020), 424-444, https://doi.Org/10.7788/hian.2020.28.3.424 (2.6.2021).
16 Siehe www.deveniruniversidad.org (2.6.2021).
17 Silvia Federici, Caliban and the Witch. Women, the Body and Primitive Accumulation, New

York 2004.
18 Bernhard C. Schär, «Berns vergessene Kolonialgeschichte», Der Bund, 29. 12. 2014,19, www.

derbund.ch/bern/stadt/-vergessene-kolonialgeschichte/story/30775820 (2. 6. 2021); ders.,
«Ein schwarzer Mann sorgt für rote Köpfe.» Streitgespräch mit André Holenstein, Kontext
vom 17. 3. 2015 auf SRF2 Kultur. Moderation: Maya Brändli, http://bit.ly/19kv5qA (ganze

Sendung: http://bit.ly/lFUtF20, 12.4. 2022).
19 Stephen Greenblatt, Marvelous Possessions. The Wonder of the New World, Chicago 1991.

20 Geraldine Heng, Empire ofMagic. Medieval Romance and the Politics ofCultural Fantasy,
New York 2003. Voir l'interview de G. Heng dans ce numéro, p. 167-181.



Vormodeme postkolonial? traverse 2022/2

21 Paulo Freire, Pädagogik der Unterdrückten, übersetzt von Werner Simpfendörfer, Stuttgart
1971.

22 Wa Baile, Mohamed et al. (Hg.), Racial Profiling. Struktureller Rassismus und antirassistischer
Widerstand, Bielefeld 2019.

23 Jeffrey Jerome Cohen, The Postcolonial Middle Ages, Basingstoke 2000.
24 Holsinger (voir note 10).
25 Sylvie Revello, Yasmina Foehr-Janssens, «Des livres et des femmes», Le Temps, 24. 3.2021.

40


	Table ronde "Vormoderne postkolonial?" : José Cáceres Mardones, Patricia Purtschert und Marion Uhlig im Gespräch mit der traverse

