Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 28 (2021)

Heft: 2: Auf den Spuren des Nutztiers = Sur les traces des animaux de rente
Artikel: Ein andines Abendmahl : oder das cuy in der kolonialen Gesellschaft
Autor: Mardones Céceres, Jose

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-953617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-953617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

126

Ein andines Abendmahl

Oder das cuy in der kolonialen Gesellschaft

Jose Caceres Mardones

Die Basilika der Jungfrau Maria Himmelfahrt ist das wichtigste katholische Ge-
baude des historischen Zentrums der Stadt Cusco im ehemaligen Zentrum des
Inkareichs. Erbaut 1539 auf den Palastiiberresten des achten Inkaherrschers
Viracocha, ist die Kathedrale ein Zeichen der kolonialen Strategien der frithen
Kolonialzeit in Peru. Die Gebdude, Festungen und Tempel der Inka wurden aus-
gepliindert und zerstort. Kloster sowie Kirchen, Verwaltungs- und Regierungsge-
biaude wurden dann auf deren Ruinen errichtet. Dennoch ist Kolonisierung — und
das gilt fiir die Gegenwart ebenfalls — kein eingleisiger Prozess. Die Aneignung
von Land sowie die Ausbeutung von Arbeitskraft schufen ein Spannungsfeld,
in dem sich hybride Strategien und neue Ausdrucksweisen entwickelten.! Das
Schaffen indigener Kiinstler in den Kapellen und Altidren der Kathedrale von
Cusco offenbart einige dieser Praktiken.

Neben dem Altar des Herrn von Unupunku befindet sich das monumentale Ge-
mélde Das letzte Abendmahl des indigenen Malers Marcos Zapata (um 1710-
1773), das 1755 im Auftrag von Francisco del Barrio Mendoza, Kapitular der
Kathedrale, angefertigt wurde (Abb. 1). Das Bild ist geprigt von einer einfachen
rdumlichen und gestalterischen Anordnung und einem Farbspektrum aus Blau-,
Rot- und Ockertonen.? Im Hintergrund des Bildes 6ffnet ein Fenster den Blick
auf eine Nachtlandschaft, daneben finden sich antikisierende Sdulen und eine
Kreuzigungsdarstellung — eine Gestaltung, die trotz ihrer Simplizitit die Be-
gabung des Malers aufzuzeigen suchte. Die Apostel bilden einen offenen Kreis
um den Tisch, sodass Jesu Segnung des Brotes das Bild dominiert. Dennoch steht
vielmehr der Hauptgang des Mahls im Mittelpunkt des Bildes: Als Speise ist kein
Lamm, sondern ein cuy, ein Meerschweinchen, zu sehen.” Obwohl die Darstel-
lung europdischen Gemélden @hnelt — Zapata hat wahrscheinlich Inspiration bei
Kupferstichen gefunden* —, wird das cuy in dhnlicher Art und Weise abgebildet,
wie es zu Zeiten der Inka und auch noch bis in die Gegenwart in Peru serviert
wird. Zudem sind auf den anderen Tellern diverse, in den Anden einheimische
Gemiisesorten und Friichte, wie Zuckermais, Chilifriichte (rocotos) und Papayas,
zu sehen, die das lokale Setting des Abendmahls betonen.’ Der hybriden Darstel-
lung liegt eine komplexe transkulturelle Praxis zugrunde, die einerseits indigene



Caceres Mardones: Ein andines Abendmahl

Abb. 1: Marcos Zapata, Das letzte Abendmahl, um 1553. (Foto: Y. Levy)

und christliche Aspekte verbindet und andererseits das religiose Spannungsfeld
des kolonialen Peru widerspiegelt.

Geziichtete Hasen? Koloniales Wissen iiber das cuy

Die Kolonisatoren versuchten, das cuy in die europdischen Wissensordnungen zu
integrieren, und beschrieben es mithilfe von Vergleichen mit europdischen Tieren.
Der koloniale Blick richtete sich nicht nur auf die indigene Bevolkerung, sondern
auch auf die Tiere Amerikas, und die Kolonialitit des Wissens prigte damit auch
die Wahrnehmung von Tier-Mensch-Beziehungen und deren Praktiken.® 127



128

Bilder / Images traverse 2021/2

Gonzalo Fernandez de Oviedo y Valdés bezeichnete 1531 das «neue» Tier als
«cori», eine «Spezies oder [ein] Geschlecht von Hasen, aber die Schnauze ist
der einer Maus dhnlicher».” Die Darstellungen vor Ort — Oviedo sah das cuy auf
Hispaniola, nicht in Peru — schlossen sich dieser Beschreibung an. In seiner His-
toria natural y moral de las Indias schilderte José de Acosta 1589, dass es in
den Gebirgen Perus «ein sehr verbreitetes Tierchen», einem kleinen Hasen dhn-
lich, gebe.? Diese Analogie verlieh den cuyes schliesslich ihren definitiven spa-
nischen Namen: conejillo de indias® Sogar der «Mestize» Inca Garcilaso de la
Vega erklirte 1609 in seinen Comentarios reales, in welchen er einige von Spa-
niern verbreitete Irrtiimer korrigierte, dass die Bevolkerung geziichtete «Hasen»
zu Festmahlzeiten ass.!” Die zentrale Bedeutung der cuyes fiir die Erndhrung der
Bevolkerung wurde von den Spaniern im 16. Jahrhundert erkannt und erklért
ihren fortwihrenden Stellenwert als Nutztiere.!! Das cuy war in der andinen Re-
gion eines der wenigen domestizierten Tiere neben den Lamas und Alpakas.'” In
diesem Sinne erlduterte Bernabé Cobo 1653, das cuy sei das kleinste Nutztier
und Einheimische ziichteten es in «ihren Hidusern und eigenen Zimmern». Wei-
ter schilderte er, dass die «Indianer» das ganze Tierchen geschmort als eine De-
likatesse empfunden hitten'® — eine Zubereitungsweise, die der Darstellung Za-
patas sehr dhnelt.

Bevor Marcos Zapata sich als Maler in der Stadt Cusco etablierte, hatte er un-
terschiedliche Auftrage in den Provinzen des Vizekonigreichs Peru ausgefiihrt.
Die Simplizitit seines Stils basierte auf einer geschéftlichen Logik: Der Zeitauf-
wand und die Kosten der Arbeit mussten zur Vermehrung der Produktion redu-
ziert werden."* Das letzte Abendmahl etwa wurde angefertigt, wihrend Zapata
einen umfassenden Zyklus in den Liinetten des Querschiffs der Kathedrale von
Cusco malte. Er nutzte Martin Engelbrechts Kupferstiche Elogia Mariana als
Vorlage. Trotz des seriellen Charakters seines Schaffens war Zapata bereit, das
Letzte Abendmahl mit einheimischen Produkten auszuschmiicken. Eine derartige
Hervorhebung der lokalen Kultur gilt als typisch fiir die sogenannte Schule von
Cusco. Gegen Ende des 17. Jahrhunderts wurde diese auch pintura de indios,
Malerei der «Indianer», genannt. Die Definition war zwar mit einer sozialen Ab-
wertung verkniipft, sie steht aber auch fiir den Aufstieg indigener Malerei und fiir
eine indigene Sensibilitdt in den Motiven und Kompositionen der Gemailde, die
vor allem inkaische Akteur*innen und Feste darstellten.”® Auch die Auftraggeber
erwarteten solche Beziige. Barrio y Mendoza erwéhnte zum Beispiel in einem
Auftrag fiir den Maler Mauricio Garcia ein Gemiélde «mit guten Ornamenten
von Kuriosititen».!¢

Aber die Bedeutung des cuy kann nicht nur unter dem Aspekt des Lokalkolorits
verstanden werden. Vielmehr deutet die Darstellung des Tiers eine mannigfaltige
Bedeutungskonstellation an, die dem kolonialen Blick der Auftraggeber und der



Caceres Mardones: Ein andines Abendmahl

westlichen Kunstgeschichte entgangen ist.!” Eine dekoloniale Annéherung an die
indigene Ontologie, die Naturauffassung und Religion prégte, soll es im Folgen-
den ermoglichen, diese Konstellation aufzuschliisseln.

Huacas und conopas. Das cuy in der andinen Ontologie

1668 wurde Francisco de Alevardo, ein Gemeindepfarrer der Stadt Cusco, von
spanischen und indigenen Beamten zu einer Quelle gefiihrt.'® Dort fand er unter
einigen grossen Steinen ein weisses cuy, Zuckermais und andere gekochte Spei-
sen auf Tontellern vor; eine Szenerie, die viele Ankliange an die Darstellung Za-
patas enthilt.”” Alevardo ordnete eine Untersuchung an, da die Artefakte die
Moglichkeit nahelegten, dass die Quelle als Auaca verehrt wurde.

Huacas waren ein ontologisches Ritsel fiir die spanischen Kolonisatoren und
Missionare. Mitte des 16. Jahrhunderts wurden sie in den Chroniken der Kon-
quistadoren hauptséchlich als Gotzenidole oder -schreine beschrieben. Die ko-
lonialen Beschreibungen dieser huacas konzentrierten sich auf deren Materia-
litat und Verehrung. Huacas konnten ein Ort, ein Stein, ein Baum oder andere
Landschaftselemente sein, in denen Gotter verehrt wurden. Ebenso bewahrte die
indigene Bevdilkerung sogenannte conopas auf. Dabei handelt es sich um kleine
Steine, die Lamas, Alpakas oder eben cuyes darstellten und der Verehrung von
Gottheiten dienten. Der Ort beziehungsweise das Artefakt besassen nach der
Auffassung der Inka auch eine belebte Natur. Inca Garcilaso erklarte, dass sie
nicht als Gotzen verehrt, sondern als Akteure des Weltgeschehens betrachtet
wurden.” Zwar haben huacas und conopas einen fixen Standpunkt in der Welt,
sie verfiigen aber iiber eine «fliessende» Handlungskraft zwischen dem Immate-
riellen und Materiellen, zum Beispiel zwischen einem Gott und der Fruchtbar-
keit der Erde sowie zwischen einem Vorfahren und dem Wohlergehen einer Fa-
milie; ebenfalls zwischen der Lebenskraft der Welt, kapac, und der Vermehrung
der Tierhaltung.?!

Die Mehrheit der Erwiahnungen in kolonialen Chroniken und kirchlichen Berich-
ten von cuyes steht in Zusammenhang mit ihrer Verwendung bei huacas. Schon
1559 beschrieb Juan Polo de Ondegardo, Konquistador und Verwaltungsbeam-
ter, dass die cuyes fiir «Gliicks- und Zukunftsprognosen» dienten sowie als «Op-
fertiere» gebraucht wiirden.”> Der Missionar Pablo José de Arriaga betonte 1621
in seiner Abhandlung La extirpacion de la idiolatria del Perii, dass es «von Nut-
zen» sei, «wire es moglich, sie ihnen [den Indigenen] wegzunehmen».” Eine
Ausrottung, so schreibt er, sei aber unméglich, denn «alle ziichten sie in ihrem
Hause, und sie vermehren sich so sehr, dass es sie nun sogar in Rom gibt. [...]
Sie haben fiir ihre Vermehrung ihre besonderen Huacas und Conopas.»** Es ist

129



130

Bilder / Images traverse 2021/2

gerade die Einbettung der Tiere in das oben erwihnte metaphysische Gewebe,
das ihre Ausrottung verhinderte. Huacas und conopas wurde entsprechend mit
Respekt und Dankbarkeit gedient, da sie auch liber Handlungskraft in der Welt
verfiigten.” Sie trugen beispielsweise dazu bei, dass die grundlegenden Ressour-
cen der Inka wie Getreide und Viehbestand vermehrt wurden. Sie verwiesen auf
eine ontologische Verkniipfung zwischen Natur, Artefakten und Menschen, die
den Spaniern entging. Ihre Identitit ging weit iiber ihren materiellen Charak-
ter hinaus und verband sie mit den dargestellten Tieren — sie reprédsentierten die
Tiere nicht, tiber die fliessende Lebenskraft der Welt, die sie teilten, waren sie
auch die Tiere.?

Die Uberschneidung der landwirtschaftlichen und rituellen Bereiche, in die das
cuy eingebettet war, er6ffnet zunachst die Moglichkeit, den Dualismus zwischen
Natur und Kultur zu brechen. Das domestizierte Tier ist nicht nur in seinem Ver-
hiltnis zu den Menschen, sondern auch als Bestandteil der Natur zu verstehen.
Die andinen indigenen Gemeinschaften betrachten ndmlich die Welt als einen
fliessenden Raum zwischen menschlichen und natiirlichen Bereichen. Aus die-
sem Grunde ist der soziale Ort des Nutztiers nicht vom menschlichen Gebrauch
bestimmt — was ohnehin eine Hierarchie zwischen Tier und Menschen voraus-
setzen wiirde. Die Tiere werden nicht gebraucht, sondern handeln in der Welt.
Cuyes wie auch Lamas oder Alpakas sind im ontologischen Weltverstindnis der
Anden soziale Akteur*innen, die iiber Agency verfiigen und zur Balance der
Welt beitragen.?”’” Die Kontradiktion der andinen und europdischen Ontologien
trug dazu bei, dass die Spanier das soziale Beziehungsgefiige zwischen Men-
schen, Tieren, Dingen und Orten in der andinen Region nicht zu fassen vermoch-
ten.”® Die hegemoniale Position des Kolonisators erméglichte in der Folge eine
christliche Interpretation dieser Praktiken, die entsprechend als ketzerisch ver-
teufelt wurden. Und das cuy erlitt das gleiche epistemische Schicksal.

Andine Christlichkeit? Das cuy und die koloniale Religion

Die unterschiedlichen Wellen der Ausrottung des «Aberglaubens» beruhten also
auch auf dem Unverstindnis gegeniiber den Grundlagen andiner Rationalitit.”
In Bezug auf das cuy konzentrierten sich die Geistlichen vor allem auf die Pra-
xis der Verbrennung der Opfergaben. Die Praxis der rituellen Gabe fand in den
missionarischen Abhandlungen weniger Beachtung. Guaman Poma de Ayala, ein
indigener Autor, schilderte, wie die Inkas «tausend weisse cuis» verbrannt hat-
ten, erlduterte aber zugleich, wie unterschiedliche huacas in anderen Ritualen
unversehrt dargeboten wurden (Abb. 2).%

Dabei verdeutlichen die den Text begleitenden Darstellungen die Opfergabe ge-



Caceres Mardones: Ein andines Abendmahl

Abb. 2: Felipe Gua-
man Poma de Ayala,
«Gdtzenidol» und hua-
cas von condesuyo,
Nueva Cordnica y
buen gobierno, 1615.
(Royal Library of Den-
mark, Manuscript Col-
lection, GKS 2232 4",
fol.274)

ghae € Pocrc e

geniiber den huacas, denen die Inkas unterschiedliche Artefakte und Tiere dar-
brachten. Die Praxis der Gabe wurde auch an Bestattungsorten ausgeiibt, um
die sozialen Verbindungen mit den Vorfahren aufrechtzuerhalten. Sowohl die
Schreine als auch die Gréber auf entsprechenden Abbildungen verweisen durch
die Praxis der Gabe auf das Netz sozialer Beziehungen, das zwischen Tieren,
Menschen und Artefakten bestand. In diesem Zusammenhang ist das cuy als
Tier oder Artefakt ein sozialer Akteur, der die Kraft hat, zwischen unterschied-
lichen — im westlichen Sinne getrennten — Gebieten Beziehungen zu schaffen.’!
Rituale waren der Moment und der Ort, an denen sich dieses soziale Gefiige her-
ausbildete.*? Trotz der langen Dauer der katholischen Ausrottungskampagne bis
in die Mitte des 18. Jahrhunderts bestehen weiterhin exemplarische Fille,” die
die Dauerhaftigkeit der indigenen Praktiken, die nur in dem oben skizzierten an-
dinen Weltverstindnis zu erfassen sind, belegen und die Frage aufwerfen, inwie-

131



132

Bilder / Images traverse 2021/2

weit sie neue Anhaltspunkte bieten, um die Rolle des cuy im Letzten Abendmahl
Zapatas zu entschliisseln.

Die vielseitige Einbindung des cuy in die andine Gesellschaft legt die Vermutung
nahe, dass Zapata das cuy nicht als eine weitere lokale Kuriositét in das Gemélde
integrierte, sondern es vielmehr aufgrund seiner Korrespondenz mit dem rituel-
len Charakter des Letzten Abendmahls auswihlte ** Die wenigen Versuche, das
Gemilde Zapatas zu analysieren, bemiihen sich darum, eine Form von Wider-
stand mit politischer Farbung zu identifizieren und das Gemailde in Verbindung
mit den Rebellionen der Inka um 1750 zu bringen.* Doch das cuy sollte auch
als ein Beweis der transkulturellen Transformation der religiosen Wahrnehmung
im Vizekonigreich Peru gedeutet werden. Die andine Religion war eine Hybri-
disierung katholischer und andiner Elemente, die eine koloniale Religion bil-
deten.*® Dies bedeutet keinesfalls, dass diese koloniale Religion einheitlich und
kohérent war, sondern verweist auf ein komplexes Gewebe von Wissensformen
und Praktiken, das in der Kolonialitit entstanden war.”” Zwar hatten die Missio-
nare am Anfang des 17. Jahrhunderts die beschriebenen indigenen religisen
Praktiken zunichst verteufelt. Allerdings ist seit dem 18. Jahrhundert, also dem
Zeitpunkt von Zapatas Gemilde, eine Anderung des interpretativen Rahmens zu
bemerken.” Es wurden zwar weiterhin Personen, die in indigene religitse Prak-
tiken involviert waren, vor Gericht gebracht. Sie wurden aber nicht immer zu
einer Strafe verurteilt, vor allem aufgrund der «umfassenden Christlichkeit», die
die Angeklagten oftmals aufzeigten.*® Die Integration des cuy kann mit diesen
Transformationen der religidsen Wahrnehmungen zusammenhéngen; sie ist ein
moglicher Beweis der Herausbildung einer spezifisch andinen Christlichkeit.*

Die dekoloniale Bedeutung des cuy

Der wechselseitige Bezug auf Natur und Artefakte, den das cuy exemplarisch
aufzeigt, kann neue Interpretationsmoglichkeiten der Reprédsentation des Tie-
res hervorbringen.” Wies das gemalte cuy dhnliche ontologische Eigenschaften
wie ein cuy-conopa auf? Existierte auch das Tier in diesem interpretativen Rah-
men?* Die Hegemonie des Eurozentrismus als epistemologische Perspektive
beeinflusste, wie «neue» Tiere oder Asthetikformen subalternisiert worden sind.
Diese bekannte Feststellung ist keineswegs ein theoretisches Ornament, sondern
ein notwendiger Schritt zur Dekolonisierung, der zunéchst eine Wandlung der
Interpretationsschemata und darauf basierend eine Ausbildung interkultureller
Bedeutungskonstellationen ermdglichen muss. Anhand der scheinbar einfachen
Ersetzung des europidischen Lamms durch ein einheimisches Tier dnderte sich
nicht nur der symbolische Charakter des Gemildes, sondern ebenso dessen Kon-



Caceres Mardones: Ein andines Abendmahl

notationen und die Wissenskonstellation, in der das Gemailde zu verorten ist.**
Marcos Zapatas Letztes Abendmahl ist als ein dekolonialer Akt zu deuten, indem
es marginalisierte Denkweisen iiber die Tiere neu setzt und damit eine Pluriver-
salitit des Wissens ermoglicht.

Anmerkungen

1

7

10

11

Silvia Rivera Cusicanqui, «Ch’ixinakax utxiwa. A Reflection on the Practices and Discourses
of Decolonization», South Atlantic Quarterly 111 (2012), 95-109.

Zur Farbe im kolonialen Peru vgl. Alicia M. Seldes et al., «<Blue Pigments in South American
Painting (1610-1780)», Journal of the American Institute for Conservation 38 (1999),
100-123; Alicia Seldes et al., «Green, Yellow, and Red Pigments in South American Painting,
1610-1780», Journal of the American Institute for Conservation 41 (2002), 225-242.

Ich werde das Quechua-Wort cuy (pl. cuyes) verwenden, da das Wort «Meerschweinchen»

von kolonialer Prigung ist, das nicht nur die Taxonomie, sondern auch die Herkunft des Tieres
falsch darstellt. Zum Gemalde vgl. Allison Lee Palmer, «The Last Supper by Marcos Zapata
(c. 1753). A Meal of Bread, Wine, and Guinea Pig», Aurora. The Journal of the History of Art
9 (2008), 54-74.

Vgl. Maarten van de Guchte, «Invention and Assimilation. European Engravings of Felipe
Guaman Poma de Ayala», in Rolena Adorno (Hg.), Guaman Poma de Ayala. The Colonial Art
of an Andean Author, New York 1992, 92-109.

Einige Autor*innen erkennen im Bild unterschiedliche Kartoffelsorten. Dennoch erméoglicht
die einfache Gestalt nicht, sie einwandfrei als Kartoffeln zu identifizieren. Vgl. Palmer (wie
Anm. 3), 54; Christina Zendt, «Marcos Zapata’s Last Supper. A Feast of European Religion and
Andean Culture», Gastronomica 10 (2010), 10.

Vgl. Daniel W. Gade, «LLlamas and Alpacas as <Sheep> in the Colonial Andes. Zoogeography
Meets Eurocentrism», Journal of Latin American Geography 12 (2013), 221-243; Marcy Nor-
ton, «The Chicken or the Iegue. Human-Animal Relationships and the Columbian Exchange»,
American Historical Review 120 (2015), 28-60; Martha Few (Hg.), Centering Animals in Latin
American History, Durham 2013.

Gonzalo Fernandez de Oviedo y Valdés, Historia general y natural de las Indias, islas y tierra-
Jfirme del Mar Océano, Madrid 1851, 390. Oviedo erwihnte das cori ebenfalls, aber nur kurz,
in seiner fritheren Abhandlung Sumario, Gonzalo Fernandez de Oviedo y Valdés, Sumario de
la Natural Historia de las Indias, Madrid 2011, 78, 87.

José de Acosta, Historia natural y moral de las Indias (Cronicas de América, 34), Madrid
1987, 298.

Interessanterweise blieb die Analogie nur in der spanischen Sprache, auf Portugiesisch, Italie-
nisch, Franzosisch, Deutsch und Englisch wurde im Gegenteil die Analogie Schwein verwen-
det. Einige Autor*innen fiihren diese Referenz auf Oviedo zuriick, er aber verwendet weder in
seiner Sumario noch der Historia die Schweinanalogie. Konrad Gessner schrieb 1553 in Histo-
ria animalium, dass das Tier als «Indianisch Kiinele [Kaninchen] oder Seiiwle [Schweinchen]»
bekannt sei, Urs B. Leu, Conrad Gessner (1516—1565). Universalgelehrter und Naturforscher
der Renaissance, Ziirich 2016, 189,

Inca Garcilaso de la Vega, Comentarios reales. Sobre el Imperio de los Incas del antiguo Peri,
Madrid 2015, 620.

Polo Ondegardo, «Los errores y supersticiones de los indios», Guaraguao. Revista de Cultura
Latinoamericana 60 (2019), 133; Acosta (wie Anm. 9), 298 f.; Pablo José de Arriaga, Eure Got-
ter werden getitet. «Ausrottung des Gotzendienstes in Peru» (1621), Darmstadt 1992, 42; Ber-
nabé Cobo, Historia del Nuevo Mundo (Biblioteca de autores espafioles 91), Madrid 1956, 359 f.

133



134

Bilder / Images traverse 2021/2

12

13
14
15
16
13

18

19

20
21
22

23
24
25
26
27

28

29
30

31

32
33
34

35
36

Peter W. Stahl, «Pre-Columbian Andean Animal Domesticates at the Edge of Empire», World
Archaeology 34 (2003),470-483.

Cobo (wie Anm. 11), 359.

Ricardo Kusunoki, Luis Eduardo Wuffarden, Pintura cuzqueria, Lima 2016, 45.

Ebd., 43 f.

Ebd., 46.

Vgl. Ananda Cohen-Aponte, «Decolonizing the Global Renaissance. A View from the Andes»,
in Daniel Savoy (Hg.), The Globalization of Renaissance Art, Boston 2017, 65-94.

Archivo Arzobispal de Lima, Legajo 4, Expediente 37: San Juan de los Sondores, Tarama
(Tarma), 6. 6. 1668 bis 5. 2. 1669.

Kenneth Mills, Idolatry and its Enemies. Colonial Andean Religion and Extirpation, 1640—
1750, Princeton 1997, 62.

Vega (wie Anm. 10), 347.

Mills (wie Anm. 19), 78; Andrew James Hamilton, Scale and the Incas, Princeton 2018, 60.
Ondegardo (wie Anm. 11), 132. Siehe auch Acosta (wie Anm. 9), 298; Cobo (wie Anm. 12),
360.

Arriaga (wie Anm. 11), 42.

Ebd.

Hamilton (wie Anm. 21), 81.

Ebd., 76.

Porfirio Enriquez Salas, «La concepcion andina de la crianza de animales y plantas», Volveré 31
(2008), https://iecta.cl/revistas/volvere_31/articulol .htm (10. 6. 2020); Adam Herring, Art and
Vision in the Inca Empire. Andeans and Europeans at Cajamarca, Cambridge 2015, 17-42.
Der Ansatz einer fliessenden Ontologie bietet Anregungen, derartige Probleme weiter zu dis-
kutieren. Vgl. John D. Kelly, «Introduction. The Ontological Turn in French Philosophical
Anthropology», HAU. Journal of Ethnographic Theory 4 (2014), 259-269; Stuart Alexander
Rockefeller, «Flow». Current Anthropology 52 (2011), 557-578; H. Peter Steeves (Hg.), Ani-
mal Others. On Ethics, Ontology and Animal Life, Albany, NY 1999.

Sabine MacCormack, Gods, Demons, and Idols in the Andes, Princeton 2006, 645.

Felipe Guaman Poma de Ayala, Nueva Coronica y Buen Gobierno, Bd. 1, Mexico D. F. 2005,
176178, 186. Siehe auch Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamayhua, Relacidn de an-
tiguedades deste Reyno del Piru, Lima 1993, 210. Archéologische Befunde haben diese Prak-
tiken belegt, vgl. Daniel H. Sandweiss, Elizabeth S. Wing, «Ritual Rodents. The Guinea Pigs
of Chincha, Peru», Journal of Field Archaeology 24/1 (1997), 47-58; Tamara Bray, «Ritual
Commensality between Human and Non-Human Persons. Investigating Native Ontologies in
the Late Pre-Columbian Andean World», Journal for Ancient Studies, Special Volume 2 (2012),
197-212; Francesca Fernandini, Mario Ruales, «From the Domestic to the Formal. A View of
Daily and Ceremonial Practices from Cerro de Oro during the Early Middle Horizon», in Sil-
vana A. Rosenfeld, Stefanie Bautista (Hg.), Rituals of the Past. Prehispanic and Colonial Case
Studies in Andean Archaeology, Boulder 2017, 169-192.

Vgl. Bray (wie Anm. 30); Tamara L. Bray (Hg.), The Archaeology of Wak’as. Explorations of
the Sacred in the Pre-Columbian Andes, Boulder 2015, 8; Carolyn Dean, «The Inka Married
the Earth. Integrated Outcrops and the Making of Place», The Art Bulletin 89/3 (2007), 502—
518; Terence N. D’ Altroy, «Killing Mummies. On Inka Epistemology and Imperial Power»,
in Colin Renfrew, Iain Morley, Michael Boyd (Hg.), Death Rituals, Social Order and the
Archaeology of Immortality in the Ancient World, Cambridge 2015, 404—422.

Herring (wie Anm. 27), 29, 37.

Vgl. Mills (wie Anm. 19), 258-260, 264.

Vgl. George Hughes, «The Staging of the Last Supper», in Emanuel Falque (Hg.), The Wed-
ding Feast of the Lamb. Eros, the Body, and the Eucharist, New York 2016, 31-45.

Palmer (wie Anm. 3), 60.

Vgl. Manuel Maria Marzal, La transformacion religiosa peruana, Lima 1988.



Caceres Mardones: Ein andines Abendmahl

37
38
39
40
41

42

43

Vgl. Enrique Dussel, Mabel Moraiia, Carlo Jauregui (Hg.), Coloniality at Large. Latin America
and the Postcolonial Debate, Durham 2008.

MacCormack (wie Anm. 29), 624; Mills (wie Anm. 19), 259.

Ebd., 258-260.

Ebd., 264.

Vgl. Nigel Rothfels, Representing Animals, Bloomington 2002; Erica Fudge, Animal, London
2002.

Vgl. Susan Pearson, Mary Weismantel, «Gibt es das Tier? Sozialtheoretische Reflexionen», in
Dorothee Brantz, Christoph Mauch (Hg.), Tierische Geschichte. Die Beziehungen von Mensch
und Tier in der Kultur der Moderne, Paderborn 2010, 379-399; Thierry Hoquet, «Animal In-
dividuals. A Plea for a Nominalistic Turn in Animal Studies?», History and Theory 52 (2013),
68-90.

Vgl. Walter Mignolo, Catherine Walsh, On Decoloniality. Concepts, Analytics, Praxis,
Durham, London 2018; Arturo Escobar (Hg.), Globalization and the Decolonial Option, Lon-
don 2009; Teresa Diaz et al., Decolonial Aesthetics (I), Transnational Decolonial Institute
(2011), https://transnationaldecolonialinstitute.wordpress.com/decolonial-aesthetics (10. 5.
2020).

135



	Ein andines Abendmahl : oder das cuy in der kolonialen Gesellschaft

