
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 28 (2021)

Heft: 1: Richesse : reflets des 5es Journées suisses d'histoire = Reichtum :
Einblicke in die 5. Schweizerischen Geschichtstage

Artikel: Im Namen der "Befreiung" : von der Rückeroberung des eigenen
Körpers zum Recht auf eine selbstbestimmte Existenz in der
schweizerischen Frauenbewegung, 1970-1990

Autor: Suter, Anja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Namen der «Befreiung»

Von der Rückeroberung des eigenen Körpers zum Recht
auf eine selbstbestimmte Existenz in der schweizerischen
Frauenbewegung, 1970-1990

Anja Suter

Am Samstag, dem 1. Februar 1969, im ersten Winter nach dem politisch «heis-

sen Sommer» von 1968, trug sich in der Zürcher Innenstadt ein merkwürdiges
Schauspiel zu: Frauen und Männer zogen, ausgestattet mit roten Fahnen und

Transparenten, vom Limmatquai ans Bellevue, um dort ein Strassentheater

aufzuführen. Das Theater, so die Aktivistinnen, sei eine Moritat und heisse «Das

Leben einer Frau im bürgerlichen Fleischwolf - Ein bürgerliches Erziehungsspiel».1

Kurz zuvor befanden sich die Frauen und Männer mit ihren Fahnen und

Transparenten noch mitten im Zürcher Börsensaal an einer Kundgebung, die der Zürcher

Frauenstimmrechtsverein anlässlich des Frauenstimmrechtstages organisiert

hatte, um auf die von ihnen seit über 75 Jahren postulierte Forderung nach

Einführung des Stimmrechts für Frauen aufmerksam zu machen. Bereits hier
hatten sich die Aktivistinnen mit flammender Rede gegen die - wie die Neue

Zürcher Zeitung berichtete - «bürgerlich-patriarchalische Diktatur» und für die

«Befreiung der Frau» bemerkbar gemacht.2

Die Frauen, die hier protestierten, kamen aus diversen Gruppen der neuen Linken,

die sich auch in Zürich um das Jahr 1968 formiert hatten.3 Mit ihrer Aktion
wollten sie sich demonstrativ von dem als angepasst, bürgerlich und elitär

wahrgenommenen Frauenstimmrechtsverein und dem von ihm vertretenen Frauenbild

abgrenzen. Das Theater am Bellevue und die Rede im Börsensaal waren
nicht die ersten aufsehenerregenden Auftritte der Frauen der neuen Linken und

auch nicht deren erste Konfrontation mit dem Zürcher Frauenstimmrechtsverein.
Es waren jedoch die ersten Aktionen, an denen die Aktivistinnen unter einem

eigenen Namen auftraten; sie nannten sich «Frauenbefreiungsbewegung» oder

kurz «FBB».
In diesem Beitrag geht es um Befreiung. Es interessiert, wie der Begriff der

Befreiung sowie ihm sinnverwandte Termini wie Dekolonisation oder Rückeroberung

von der Frauenbewegung der Schweiz nach 1968 eingesetzt wurden, was

für Handlungsmöglichkeiten oder gar -imperative daraus abgeleitet wurden und

inwiefern sich Einsatz und Deutung dieser Begriffe in der Auseinandersetzung
mit dem weiblichen Körper und weiblicher Sexualitäten innerhalb der hier be- 153



Reichtum traverse 2021/1

trachteten zwei Jahrzehnte veränderten. Im Fokus des Beitrags stehen die

autonomen Frauenbewegungen in Zürich und Genf.

Befreiung als Fantasy: Die Anfänge der Frauenbefreiungsbewegung

Die Selbstbezeichnung Frauenbefreiungsbewegung, so erzählt das FBB-Grün-

dungsmitglied Helen Pinkus-Rymann in einem Jahrzehnte später geführten
Interview, sei spontan entstanden: Nach einer ersten Aktion im Schauspielhaus hätten

sich die Frauen im Atelier von Gertrud Pinkus an der Zürcher Froschaugasse

getroffen. Eine anwesende Journalistin hätte sie gefragt, wie sich die Gruppe

nennen würde. Pinkus-Rymann meinte: «Da wir uns bisher als Einzelpersonen
verstanden, die gemeinsam eine Sponti-Aktion durchgeführt hatten, waren wir
eigentlich gar niemand. Und so antworteten wir aus Jux: <Frauenbefreiungs-

bewegung>. Das war ironisch gemeint, doch für die Presse war dies natürlich <die

Gründung der FBB>.»4

Mag sein, dass die Antwort aus einem Impuls heraus entstand - doch der Name

war greifbar, er zirkulierte global: Kurz davor hatte sich in den USA das

Women's Liberation Movement formiert, in Frankreich wurde um dieselbe Zeit das

Mouvement de libération des femmes gegründet. Diesen Frauenbewegungen
gemeinsam war, dass sie um das Jahr 1968 aus der ausserparlamentarischen Linken

entstanden und eine Politik der radikalen gesellschaftlichen und ökonomischen

Veränderung vertraten. Die «Sprache der Befreiung», wie Aline Oloff im

gleichnamigen Buch für die Frauenbewegung in Frankreich gezeigt hat, war die

Sprache der neuen Linken rund um und nach 1968.5 Die Bewegungen der neuen

Linken bezogen sich auf antikoloniale Kämpfe im globalen Süden und das Civil
Rights respektive Black Power Movement in den USA und entdeckten die
Akteurinnen dieser Bewegungen als «revolutionäre Subjekte» in einem - vermeintlich

- gemeinsamen Kampf gegen die alte, bürgerliche und kapitalistische
Weltordnung. Die «Befreiungsbewegung» war, wie Brigitte Studer schreibt, «der

Archetyp des Kollektivsubjekts der Emanzipation».6
Die Rede von der Befreiung und der Bezug auf antikoloniale und antirassistische

Bewegungen schuf die Möglichkeit, sich im Weltgeschehen einzubetten

und so eine Form von Kollektivität zu schaffen, die nicht per se gegeben war.
Es war vielmehr eine Form, die die immensen Unterschiede zwischen den

antikolonialen Kämpfen in (ehemaligen) Kolonien und den sozialen Bewegungen
in Europa und den USA glättete und zugleich bewegungsinterne Rassismen und

Ausschlüsse ignorierte.7 Joan Scott hat für ein solches Sicheinschreiben in die
Geschichte den Begriff Fantasy eingeführt.8 Fantasy, so schreibt Scott mit Bezug

154 auf Jacqueline Rose, sei nicht als das Gegenteil der sozialen Realität zu verste-



Suter: Im Namen der «Befreiung

Abb. 1: Flugblatt der
FBB Zürich, 1971.

(SozArch, Ar 456.11.1,
FBB 064, Teil 1)

Freiheit für Angela Davis

Demonstration 25. September
Besammlung 15 Uhr, Münsterhof

Aktionseinheit:
FBB Frauen-Befreiungs-Bewegung
Zeitschrift Agitation
Buchhändler-Lehrlinge
F.G.C.l.
UJ.C.E.
RML Rev. Marxistische Liga

ARB Autonome Republik Bunker
JSZ Jungsozialisten
Pd A Partei der Arbeit
RAZ Revolutionäre Aufbauorganisation
KStR Kleiner Studentenrat
RMZ Revolutionäre Mittelschüler
Heimkampagne
Medic Angola
Zeitschrift Focus '

hen, sondern als deren Bedingung zu begreifen. Fantasy ist demnach nicht das

Objekt des Begehrens, sondern es bildet die Kulisse, das Setting des Begehrens.
Dabei formt das Subjekt im Fantasy nicht (oder nicht nur) eine Darstellung des

begehrten Objekts, sondern das Subjekt findet sich selbst als Repräsentantin
in diesem Setting wieder.9 So schafft Fantasy Kollektivität: Es bringt aus einer

wahrgenommenen Konfusion ein kondensiertes Narrativ hervor und ermöglicht
es dadurch sowohl Individuen als auch Gruppen, sich einen Platz in der
Geschichte, eine Identität, zu geben. Dabei hat Fantasy mindestens eine doppelte
Struktur: Es reproduziert Widersprüche und Konflikte, und es maskiert oder glättet

solche zugleich.
Fantasy im Scott'schen Sinne bedeutet folglich nicht, dass die Bezüge oder

Kontakte zu den jeweiligen Kämpfen in den USA oder Südafrika keine realen

waren. Die Solidaritätskampagnen gegen die Verhaftung der Kommunistin und 155



Reichtum traverse 2021/1

Black-Panther-Aktivistin Angela Davis waren ebenso real - und für die FBB

Anfang der 1970er-Jahre wichtiger Teil ihrer Politik - wie die Einladung der

Black-Panther-Aktivistin Kathleen Cleaver zu diversen Veranstaltungen in der
Schweiz.10 Den hier verwendeten Begriff der Befreiung als Fantasy nach Scott

zu begreifen, bedeutet vielmehr, dass antikoloniale und antirassistische Kämpfe
den Vertreterinnen der neuen Linken den kollektiven, politischen Bezugsrahmen

gaben: Das Fantasy der «Befreiung» war identitätsstiftend und verbindend - und

öffnete den Florizont für radikale, politische Utopien und für konkrete
Handlungsoptionen. Fantasy war somit erstens Garant für eine (vermeintlich) gemeinsame

Geschichte und eine gemeinsame Sprache, zweitens ein (noch) nicht

eingelöstes Zukunftsversprechen und drittens ein konkretes Geschehen, ein Kampf
in der Gegenwart.

Befreiung wurde innerhalb der neuen Linken jedoch nicht nur auf Unabhängig-
keits- und Bürgerrechtskämpfe bezogen; Befreiung war stets auch sexuell
konnotiert.11 Dies gilt in besonderem Masse für die ausserparlamentarische
Frauenbewegung nach 1968. Denn bald war es nicht mehr die marxistische Analyse,
die das Hypozentrum der revolutionären Kritik bildete, wie es in den Anfängen
der FBB noch eindeutig der Fall war.12 Ins Zentrum der Aufmerksamkeit rückten

vielmehr der Körper und die Sexualität der Frau, deren Stellenwert und Rolle in

der kapitalistischen Gesellschaft. Über diese Themen wurden von nun an Fragen
der Befreiung, Selbstbestimmung und - als weiterer zentraler Begriff der

Frauenbefreiungsbewegung - Autonomie verhandelt. Wie genau das geschah, soll
in der Folge anhand zweier Beispiele veranschaulicht werden: anhand der Praxis

der sogenannten Selbstuntersuchungen, des Sehens und Ertastens des eigenen

Körpers, zum einen, im Kampf um den straflosen Schwangerschaftsabbruch

zum anderen.

Kontrolle, Rückeroberung, Autonomie: Selbstuntersuchungen

Eine der ersten Subgruppen, die die Zürcher Frauenbefreiungsbewegung (FBB)
gründete, war die Arbeitsgruppe Sexualität und Aufklärung.13 In dieser Gruppe
sprachen die Frauen über ihre sexuellen und körperlichen Erfahrungen, über
sexuelles Begehren ebenso wie über Verhütungs- und Abtreibungsmöglichkeiten.
Im September 1972 ging aus dieser Arbeitsgruppe die schweizweit erste
Informations- und Beratungsstelle für Frauen hervor: die Infra.14 Die Zürcher Infra bot
Frauen zu regelmässigen Zeiten unentgeltlich Beratung zu Verhütung,
Schwangerschaftsabbruch, alternativer Medizin, Erziehung, aber auch zu juristischen
Fragen das Arbeits-, Miet- oder Eherecht betreffend.15 Das Angebot stiess von

156 Beginn an auf eine riesige Nachfrage. Und in den Jahren darauf folgten in min-



Suter: Im Namen der «Befreiung»

destens sieben Schweizer Städten ähnliche Einrichtungen.16 Dabei liessen sich

die Feministinnen in der Schweiz vom US-amerikanischen Women's Health

Movement inspirieren: Frauen aus den USA wurden in die Schweiz eingeladen,

um von ihren Erfahrungen und Projekten zu erzählen.17

Sechs Jahre nach Gründung der Infra wurde im Mai 1978 das erste Schweizer
Gesundheitszentrum für Frauen eröffnet: das Dispensaire des femmes in Genf.18

Das Dispensaire wurde von Frauen des Genfer Mouvement de libération des

femmes (MFF) gegründet und entwickelte sich zu einem wichtigen Referenzpunkt

der Frauengesundheitsbewegung der Schweiz und zu einem Ort der

Vernetzung mit Frauenorganisationen weltweit.

Inspiriert von Feministinnen aus den USA organisierten die Frauen des MFF
und der FBB sogenannte Selbstuntersuchungen: Ausgerüstet mit Spiegel und

Spekulum und teils unter Anleitung einer Expertin schauten sie sich selbst nicht

nur ihre Vulva, sondern auch die Vagina bis hin zur Cervix an und zeigten sie

sich auch gegenseitig.19 Selbstuntersuchungen wurden in den 1970er-Jahren in

Frauennetzwerken weltweit als feministische Praxis propagiert und praktiziert.20

Interessant ist nun, wie und mit welchen Begriffen Frauen diese Praxis beschrieben.

In der Zeitung der Frauen, die 1973 als gesamtschweizerische Zeitung
in Deutsch, Französisch und Italienisch erschien, wird ausführlich von einem

Selbstuntersuchungskurs, der in Genf stattgefunden hatte, berichtet.21 Feena

Schmitter hat in einem kürzlich in dieser Zeitschrift publizierten Beitrag gezeigt,
wie im Bericht über den Kurs in Genf Selbstuntersuchungen als «Kontrolle»
über und «Inbesitznahme» des eigenen Körpers sowie als «Ausbruch aus der

Isolation» beschrieben wurden.22 Die Zürcher FBB-Frau Helen Pinkus-Rymann
sprach gar von Rückeroberung: «Ein Ereignis, welches mich sehr berührte», so

erzählte sie, «war als wir in der Selbstuntersuchungsgruppe unseren Muttermund
anschauten. Das war verrückt! Etwas, das bisher nur mein Arzt gesehen hatte.

Das war Wiedereroberung von verlorenem Terrain!».23

Helen Pinkus-Rymann war nicht allein. Für viele Frauen war der eigene Körper,
waren die eigenen Geschlechtsorgane Terra incognita. Durch das gemeinsame
Sehen der jeweils eigenen und anderen Körper, durch das gemeinsame Sprechen
über die Machtverhältnisse, mit denen sich Frauen konfrontiert sahen - sowohl

gegenüber einer meist männlichen Ärzteschaft als auch gegenüber ihren männlichen

Partnern, sofern sie in heterosexuellen Beziehungen lebten -, wurden

individuelle, körperliche und soziale Erlebnisse zu geteilten Erfahrungen.24 Die in
Broschüren und Zeitungen der Frauenbewegung der 1970er-Jahre in unzähligen
Bildern abgedruckten detaillierten Darstellungen von Frauenkörpern, von der

Gebärmutter, der Vagina, den Eierstöcken sowie Texte über den klitoralen und

vaginalen Orgasmus oder über Verhütungs- und Abtreibungsmethoden hatten

zugleich aufklärerischen wie auch selbstermächtigenden und verbindenden Cha- 157



Reichtum traverse 2021/1

rakter.25 Es war folglich nicht nur das Fantasy der Befreiung, das Kollektivität
ermöglichte, sondern ganz konkret die Auseinandersetzung mit dem individuellen

Körper in der Gruppe, die als «Wiedereroberung» des individuellen und zugleich
des kollektiven weiblichen Körpers beschrieben wurde.

Diese Auseinandersetzung über Körper und Sexualität verlief innerhalb der

Zürcher FBB zeitgleich mit einer intensiv geführten Diskussion um die
politische Ausrichtung der Bewegung. Das zentrale Schlagwort dieser Debatte lautete

Autonomie. Die Diskussion drehte sich um die Frage, ob und wenn ja
inwieweit sich die FBB (noch) an anderen, gemischten Gruppierungen der neuen

Linken und deren marxistischer Analyse orientieren und sich als deren Teil
verstehen sollte - oder ob sie nicht viel eher eine unabhängige, autonome, feministische

Bewegung mit ebenso eigenständiger, feministischer Gesellschaftsanalyse

sei respektive sein sollte.26 Im Dezember 1973 wurde der Vorstand der FBB
nach langer inhaltlicher Diskussion aufgelöst und neu gewählt. Die bisherigen
Vörstandsfrauen, die der Autonomie gegenüber mehrheitlich skeptisch eingestellt

waren, wurden abgewählt und durch je ein Mitglied der unterschiedlichen

FBB-Arbeitsgruppen ersetzt.27 Wenige Wochen später lancierte die FBB Zürich

publikumswirksam ihre Kampagne für ein autonomes Frauenzentrum.28

Inwieweit die konstatierte Rückeroberung des individuellen und kollektiven

Körpers dazu beigetragen hatte, dass sich ein Grossteil der FBB-Frauen letztlich
für die Autonomie entschied, kann mit diesem Beitrag nicht abschliessend

beantwortet werden. Die oben zitierten Aussagen der Teilnehmerinnen von
Selbstuntersuchungsworkshops, die Gleichzeitigkeit der Autonomiediskussion und der

Auseinandersetzung mit der Sexualität und dem Körper der Frau lassen aber

zumindest die Vermutung zu, dass sich die Erfahrung der Selbstuntersuchung und

das Thematisieren von Körper und Sexualität für viele Frauen zu einem zentralen

Wendepunkt ihrer politischen Biografie entpuppte.29 Die erste Ausgabe der

Fraue-Zitig, die im Juli 1975 erschien, trug den Untertitel Zeitung der autonomen

FBB-Frauenbefreiungsbewegung Zürich. Nebst den in der Bewegung
bereits zuvor stark gewichteten Themen Lohn- und Hausarbeit sind es vor allem

Beiträge zum Arztbesuch und zur Sexualität der Frau, die diese Erstausgabe
dominierten.30

Körper in Besitz: Abtreibung und Reproduktionstechnologie

Das erste Schweizweit bearbeitete und über mehrere Jahre im Zentrum stehende

Thema der Frauenbewegung der 1970er-Jahre war der Kampf um den straflosen

Schwangerschaftsabbruch. Um diesen Kampf landesweit zu koordinieren, lan-

158 eierten diverse ausserparlamentarische Frauenorganisationen der Schweiz im



Suter: Im Namen der «Befreiung»

Abb. 2: Titelblatt der
Zeitung der Frauen

von 1973. (SozArch,
Ar 465.10.1, FBB 063,
Teil 1)

WEM GEHÖRT GER

RAUCH GIISER FRAU?

1)3? AÏÏRZT/JN DB.J STAAT DSN BOSSSK DSN 1.IA2NFEHH DS3 KIRCHE

NEIN,
ER GEHÖRT IHR SELBST!

ZEITtJNG DER FRAUEN KU 1 GRÏÏPP7ÏT VOIT » ZURICH G3RP
ST.GAiafÄ LAUSANNE
BERN PREIBURG
BASEL CHÜR
LUGANO

Jahr 1973 die oben erwähnte Zeitung der Frauen?1 Auf der Titelseite dieser

Zeitung ist die Zeichnung einer liegenden, schwangeren Frau abgebildet, auf deren

Bauch ein Mensch kauert. Ober- und unterhalb der Illustration steht in dicken
Lettern: «Wem gehört der Bauch dieser Frau? Den Ärzten? Dem Staat? Den Bossen?

Den Männern? Den Kirchen?» Die Herausgeberinnen der Zeitung wissen

die Frage auch gleich unmissverständlich und in gut sichtbarer Schrift zu
beantworten: «Nein, er gehört ihr selbst!»

Die rhetorisch gestellte Frage verdeutlicht die Wahrnehmung der hier schreibenden

Frauen, von wem und wie sie ihre Körper in Besitz genommen betrachteten.

In den Berichten derselben Zeitung wird diese Inbesitznahme durch Männer,
Ärzte, Kirchen, Vorgesetzte oder den Staat in mehreren Beiträgen thematisiert.

Rückeroberung und Besitz von respektive die Selbstbestimmung über Körper
und Sexualität waren denn auch die Begriffe, die im Zusammenhang mit der For- 159



Reichtum traverse 2021/1

derung nach einem straffreien Schwangerschaftsabbruch ins Feld geführt und

mit Befreiung verbunden wurden: «Wir kämpfen vor allem darum, über unseren

Körper selbst zu bestimmen. Die Liberalisierung der Abtreibung ist nichts anders

[sie] als eine Bedingung dafür. [... ] Die Liberalisierung der Abtreibung [...] kann

nicht ohne weiteres als eine Eroberung der Frauen betrachtet werden. Sie wird es

nur in dem Masse sein, in dem wir daraus [...] ein Instrument machen, unser

Instrument, zu unserer Befreiung. [...] wir Frauen wollen unsere Sexualität
zurückerobern, wir haben genug von der herrschenden Sexualität, die uns zur
Schwangerschaft zwingt», heisst es auf den ersten Seiten der Zeitung der Frauen?2 Den

Fluchtpunkt dieser Forderungen bildete der Slogan, der auch in unzähligen anderen

Ländern die Kampagnen für einen straffreien Schwangerschaftsabbruch
begleitete: «Mein Bauch gehört mir», «Notre ventre, leur loi».

Gegen Ende der 1970er-Jahre veränderte sich die feministische Debatte um den

weiblichen Körper radikal. Neu aufkommende Techniken und Technologien wie
Ultraschall oder Fruchtwasserpunktion als diagnostische Untersuchungsmethoden

einer Schwangerschaft sowie künstliche Befruchtung über In-vitro-Fertili-
sation, der Embryotransfer oder die Leihmutterschaft stellten die feministischen

Bewegungen und Analysen weltweit vor neue Fragen: Was boten die neuen
Techniken und Technologien den Frauen? Konnten sie für den feministischen

Kampf genutzt werden, oder waren sie vielmehr eine Bedrohung für diesen -
und für die Frauen?33 Die Fragen wurden unterschiedlich beantwortet: Gewisse

Feministinnen in England und den USA feierten die neuen Reproduktionstechnologien

als emanzipatorischen Fortschritt, weil sie Frauen von der «Tyrannei
der reproduktiven Biologie» befreien würden und somit das Potenzial mit sich

brächten, eine feministisch-emanzipatorische Gesellschaft zu schaffen.34

Feministinnen im deutschsprachigen Raum waren den neuen Technologien
gegenüber weit skeptischer eingestellt: Sie sahen in diesen eine weitere Möglichkeit

patriarchal-kapitalistischer Ausbeutung bis hin zu einer Fortführung
nationalsozialistischer Euthanasie- und Rassenpolitik, da die neuen Techniken unter
anderem dazu dienten, mögliche Krankheiten oder Behinderungen eines

Embryos vorauszusagen - auch wenn es sich stets um Wahrscheinlichkeiten
handelte.35 Die Soziologin Maria Mies sprach vom «Technopatriarchat», von einer

«neuen Eugenik im Weltmassstab» und vom «Bio-Krieg gegen Frauen».36 Mies

war eine bekannte Vertreterin des Ökofeminismus: Anfang der 1980er-Jahre

veröffentlichte sie gemeinsam mit Claudia von Werlhof und Veronika Bennholdt-
Thomsen die Streitschrift «Frauen, die letzte Kolonie».37 Mit diesem Buch
lieferten die drei seither als «Bielefelderinnen» bezeichneten Theoretikerinnen eine

Kritik der marxistischen Analyse aus ökofeministischer Perspektive, indem sie

die unbezahlte Haus- und Subsistenzarbeit von Frauen ins Zentrum ihrer Analyse
160 rückten. Ihre grundlegende These: Der (genuin patriarchale) Kapitalismus habe



Suter: Im Namen der «Befreiung»

sich erst mit der Entwertung, der Inbesitznahme und der Ausbeutung der
Arbeit von Frauen ebenso wie mit der Entwertung, Inbesitznahme und Ausbeutung

ganzer Erdteile und Bevölkerungsgruppen durch den Kolonialismus entwickeln
können. Die Ausbeutung von Frauen wurde analytisch der kolonialistischen

Ausbeutung gleichgesetzt; das «Inbesitznehmen» als kapitalistisch-patriarcha-
les Ausnehmen verstanden. Diese Analyse bot denn auch die Grundlage der

ökofeministischen Kritik an den neuen reproduktiven Technologien - prägnant

wurde auch hier die Analogie der Kolonie ins Spiel gebracht: «Nach der

Atomtechnik, den Mikroprozessoren, der Weltraumforschung stellen die neuen
Biotechniken den derzeit letzten Versuch des kapitalistischen Patriarchats dar,

die immer deutlicher werdenden Verwertungsschwierigkeiten (Überproduktion,

sinkende Profitrate, Grenzen des Wachstums) durch die Eroberung und

Erschliessung neuer Investitionsterritorien und durch die Schaffung neuen Bedarfs,

sprich Markt, zu überwinden. Das neue Territorium, das nun erobert, zerlegt,
vermessen, angeeignet und industriell verwertet wird, ist der Frauenkörper mit seiner

einzigartigen Fähigkeit, menschliches Leben zu schaffen.»38

Ähnlich sahen dies auch Feministinnen in der Schweiz. Anita Fetz, Florianne
Koechlin und Ruth Mascarin, damals alle drei Politikerinnen der Progressiven

Organisation Schweiz (POCH), publizierten 1986 eine Aufsatzsammlung, in
der sie sich eingehend mit den neuen Gen- und Reproduktionstechnologien be-

fassten und diese ebenfalls als eine (neo)koloniale Bedrohung für alle Frauen
sahen.39 Anita Fetz formulierte es so: «Künstliche Befruchtung, Embryotransfer,
Mietmutterschaft - das sind die Mittel der neuen Reproduktionstechnologien,
die unfruchtbaren Frauen in den Industrieländern zu Kindern um jeden Preis
verhelfen sollen. Gesundheitsschädigende Verhütungsmittel und Zwangssterilisation

- damit sollen Frauen in der Dritten Welt im Namen der Bevölkerungspolitik
am Gebären gehindert werden. Gebärzwang hier, Geburtenverbot dort - das sind

die zwei Seiten der gleichen Medaille. [...] Den Preis bezahlen alle Frauen mit
einem weiteren Verlust ihrer Autonomie über den eigenen Körper.»40

Die feministische Diskussion um Frauengesundheit und Reproduktionstechnologien

entwickelte sich, wie in beiden Zitaten zu erkennen ist, vor dem Hintergrund

einer weiteren aufkommenden Debatte, die für die Auseinandersetzung
mit dem weiblichen Körper zentral war und die über verschiedene internationale

Vernetzungstreffen auch Eingang in die Diskussionen in der Schweiz fand: die

Debatte um Bevölkerungspolitik.41

161



Reichtum traverse 2021/1

«Recht auf Schwangerschaft»; Bevölkerungspolitik

Anfang Juni 1981 reisten über 500 Frauen aus 35 Ländern und sechs Kontinenten

nach Genf, um an einem dreitägigen Vernetzungstreffen zu «Women and

Fiealth» teilzunehmen. Zu diesem Treffen eingeladen hatten Frauen des Genfer

MLF respektive das Dispensaire des femmes zusammen mit dem Netzwerk

ISIS - International Women's Information and Communication Service.42

Es war das dritte internationale Vernetzungstreffen in Europa, das unter
diesem Titel stattfand, doch es war das erste in der Schweiz und das erste, an dem

auch Frauen aus Asien, Afrika und Lateinamerika teilnahmen.43 Eines der
zentralen Themen dieses Vernetzungstreffens war die seit den 1950er-Jahren von
den westlichen Staaten vorangetriebene bevölkerungspolitische Agenda vor
allem in ehemaligen Kolonialgebieten sowie in ärmeren Gegenden der USA
und Grossbritanniens, der Zwangscharakter sogenannter Familienplanungsprogramme

gegenüber armen Frauen, Indigenen44 und Schwarzen Frauen und die

Rolle der darin involvierten und davon profitierenden westlichen Pharmafirmen

und Nichtregierungsorganisationen.45 Frauen in Indien, Bangladesch, Brasilien,
Costa Rica, Puerto Rico, Ägypten, Südafrika, den USA und Grossbritannien

begannen, sich gegen die zwangsverordneten, rassistisch und klassistisch motivierten

Familienplanungsprogramme in ihren Staaten zu wehren und brachten ihre

Kritik in internationalen feministischen Gremien ein.46 In der Zusammenarbeit

mit dem Netzwerk ISIS entwickelte sich das Genfer Dispensaire des femmes zu

einem zentralen Ort dieser internationalen Vernetzung.
Für Feministinnen in der Deutschschweiz waren daneben zwei weitere internationale

Vernetzungstreffen von grosser Bedeutung: Das International Tribunal and

Meeting on Reproductive Rights, das im Juli 1984 in Amsterdam stattfand und

zu dem das ebenfalls in Amsterdam domizilierte internationale Netzwerk
Women's Global Network for Reproductive Rights (WGNRR) eingeladen hatte, und

ein Jahr später, im April 1985, ein Kongress, der unter dem Titel «Frauen gegen
Gentechnik und Reproduktionstechnik» in Bonn organisiert wurde.47 Zu beiden

Veranstaltungen reisten auch Frauen aus Zürich, die in feministischen Gruppen
der autonomen Jugendbewegung der 1980er-Jahre aktiv waren und sich mit
Gewalt gegen Frauen, mit Sexualität und Gesundheit und mit den neu aufkommenden

Gen- und Reproduktionstechnologien auseinandersetzten. Den Beschluss,

sich intensiv mit dem Thema Bevölkerungspolitik zu beschäftigen, fassten die

Frauen allerdings erst nach dem Besuch der Tagung in Amsterdam.48

Wie beim Kongress in Genf nahmen auch in Amsterdam Frauen aus verschiedenen

Kontinenten teil und übten scharfe Kritik an den westlichen NGOs, der Weltbank

und der UNO, die teils gemeinsam mit den jeweiligen staatlichen Strukturen

ihre bevölkerungspolitischen Ziele durchzusetzen versuchten. Unter dem



Suter: Im Namen der «Befreiung»

Abb. 3: Rednerinnen am internationalen Tribunal in Amsterdam, Juli 1984. (Aus der
Broschüre Women 's Global Network on Reproductive Rights [Hg.], Divided in Culture,
United in Struggle. Report of the International Tribunal and Meeting on Reproductive
Rights, Amsterdam 22-28 July 1984, Amsterdam 1986, 6, SozArch, Ar 437.30.6,
Broschüren/Material zur Bevölkerungspolitik ca. 1988-1994)

Eindruck dieser Kritik gründeten die Zürcher Teilnehmerinnen die Frauengruppe

Antt'gena, die ab 1985 unter diesem Namen auftrat und sich fortan der globalen
und lokalen bevölkerungspolitischen Dimension von Gen- und Reproduktionstechnologien

widmete.49

Die Gmppe Antt'gena war zwar nicht allein mit ihrer Forderung, die Gen- und

Reproduktionstechnologie in einem internationalen Zusammenhang zu beleuchten.50

Zusammen mit den Genferinnen des MLF war die Antt'gena aber eine der

ersten von wenigen Gruppen in der Schweiz, die sich in ihrer Analyse bezüglich
Reproduktionstechnologien und Bevölkerungspolitik stark von den Initiativen
und der Kritik von Schwarzen und Indigenen Feministinnen antreiben Hessen

und diese Kritik ins Zentrum ihrer Politik stellten.51 In einem der ersten

Positionspapiere der Gruppe heisst es: «Das Patriarchat versucht seit Jahrtausenden

die Frauen und ihre Gebärfähigkeit unter Kontrolle zu bekommen. Hiezu bieten

die Reproduktionstechnologien neue Handhabe. Die (Re-)Produktion aller Men-



Reichtum traverse 2021/1

sehen soll völlig unter die Verwaltung der weissen Männer gestellt werden. [...]
Frauen sollen zu Rohstoffquellen (Eilieferantinnen) und Produktionsmitteln

(Gebärmutter) werden - das Kind ist dann die fertige Ware. [...] Diese veränderte

Situation auf das Gebären wirkt sich auch auf die Kinderfrage an sich aus. Wir
glauben, dass es [...] nicht mehr im Interesse von Frauen liegt, die Abtreibungsdiskussion

isoliert vom gesamten Reproduktionsbereich zu führen.»52

Der Kongress in Amsterdam hatte die Frauen aus Zürich dazu veranlasst, sich

des Themas Bevölkerungspolitik anzunehmen und so lokale wie auch

internationale bevölkerungspolitische Interventionen zu analysieren. Der Kongress
in Bonn bewog sie schliesslich dazu, die bereits zuvor im Zusammenhang mit
den neu aufkommenden Reproduktionstechnologien mit Skepsis betrachtete
Parole «Mein Bauch gehört mir» radikal zu überdenken.53 Angeregt von Beiträgen
der indischen Frauengesundheitsaktivistinnen und Wissenschaftlerinnen Vibhuti
Patel und Mona Deswani, die über die bevölkerungspolitischen Interventionen

in Indien berichteten, sowie von der Analyse der Subsistenztheoretikerin Maria
Mies, die jegliche Form von «Besitzanspruch» als Ausdruck einer

kapitalistisch-bürgerlichen Ideologie wertete, veränderte sich für die Frauen der Gruppe

Antfgena der Blick auf das Verhältnis zwischen Freiheit und Schwangerschaft,
zwischen dem Recht auf den eigenen Körper und seinem Besitz. Auf einem

Flugblatt, das die Frauengruppe Antfgena kurz nach dem Bonner Kongress am
8. März, dem internationalen Tag der Frau, 1986 verteilte, hiess es: «Mit den

bekannt gewordenen bevölkerungspolitischen Massnahmen einerseits (kurz:
Ausmerze im Trikont - Auslese hier in den Metropolen), und andererseits mit unserem

Wissen über die [...] neuen Fortpflanzungstechnologien, stellt sich für uns

die Frage nach der <freien> Abtreibung neu. Wir stellen fest, dass es neben dem

[...] Zwang zur Mutterschaft nun genau so einen Zwang zur Abtreibung gibt:
gegenüber Frauen, die <Erbkrankheiten> in ihrem Genotyp aufweisen [...],
gegenüber Ausländerinnen, Subproletarierinnen, <behinderten> Frauen [...], gegenüber

<Asozialen>. [...] Dies führt zur Meinung, dass, wer <Recht auf Abtreibung>

sagt, gleichzeitig <Recht auf Schwangerschaft sagen muss. Dass, wer gegen
den gesellschaftlichen Zwang zur Mutterschaft kämpft, auch gegen die

Bevölkerungspolitik der Auslese hier und der Ausmerze im Trikont kämpfen muss.»54

In Anlehnung an das von Maria Mies in Bonn formulierte Credo - «unsere Körper

sind nicht unser Privateigentum, wir sind unsere Körper»55 - postulierten die

Frauen von Antfgena statt «Mein Bauch gehört mir» ein Umdenken hin zu «Ich

bin (auch) mein Bauch.»56 Die Zürcher Gruppe formulierte in ihrem Flugblatt
folglich mit Bezug auf Maria Mies eine grundlegende Kritik an Besitz und

Kontrolle; eine Kritik, die ab Ende der 1980er-Jahre mit Vertreterinnen wie Carole

Pateman oder Farida Akhter zunehmend Eingang in die internationale feminis-
164 tische Theoriedebatte fand.57



Suter: Im Namen der «Befreiung»

Fazit

Der Kampf um die Rückeroberung des weiblichen Körpers vom Mann, vom
Arzt, von der Kirche, dem Staat, dem Vorgesetzten und damit verbunden der

Besitzanspruch auf den eigenen Körper, wie er in der Frauenbewegung der

1970er-Jahre formuliert wurde, entwickelte sich vor dem Hintergrund der
transnationalen Kritik an bevölkerungspolitischen Interventionen zu einem globalen

Kampf gegen reproduktionstechnische und neokoloniale bevölkerungspolitische

Zwänge. In diesen neu gesetzten Bezugsrahmen konnten auch Geschehnisse in

der Schweiz eingebettet und so auf neue Weise kritisiert werden. Dabei fanden

sich Feministinnen in einem Spannungsfeld wieder, in welchem sie «Recht» zur
zentralen Kategorie erhoben: Forderten sie zum einen das Recht auf Abtreibung,
so forderten sie zugleich ein Recht auf Schwangerschaft.
Das Fantasy, welches das Setting für diese Auseinandersetzungen bereitete, war
nach wie vor die Befreiung, die Dekolonisation: Der Körper der Frau wurde als

«erobertes Territorium» begriffen. Doch wurde Befreiung in diesem

Zusammenhang explizit nicht in Begriffen von Besitz und Kontrolle beschrieben -
Befreiung hiess nun vielmehr Befreiung von Besitz und das Recht auf eine

selbstbestimmte Existenz.

Anmerkungen

1 Judith Bucher. Barbara Schmucki, FBB. Fotogeschichte der Frauenbefreiungsbewegung
Zürich, Zürich 1995, 20 f. Ich danke Sara Bernasconi, Anna Leyrer sowie Caroline Arni und

ihrem gesamten Doktorandinnenteam für die wertvollen Rückmeldungen zu früheren Versionen

dieses Textes.
2 Neue Zürcher Zeitung, 3. 2. 1969, Morgenausgabe, 21.

3 Für diesen und den folgenden Abschnitt vgl. Sara Bernasconi, Anja Suter. «Aus der Sponti-
Aktion wird ein Virus. Die Frauenbefreiungsbewegung FBB», in Erika Hebeisen, Elisabeth

Joris, Angela Zimmermann (Hg.), Zürich 68. Kollektive Aufbrüche ins Ungewisse, Baden 2008,
182-193.

4 Ebd., 183.

5 Aline Oloff, Die Sprache der Befreiung .Frauenbewegung im postkolonialen Frankreich,
Bielefeld 2018. Zur FBB und ihren Bezügen zu antikolonialen und antirassistischen Kämpfen vgl.
Elisabeth Joris. Heidi Witzig (Hg.), Frauengeschichte(n). Dokumente aus zwei Jahrhunderten

zur Situation der Frauen in der Schweiz, Zürich 2001.473 f.
6 Brigitte Studer, 1968 und die Formung des feministischen Subjekts, Wien 2010, 32f.
7 Vgl. zu Letzterem den Aufsatz von Jovita dos Santos Pinto, «Spuren. Eine Geschichte Schwarzer

Frauen in der Schweiz», in Shelley Berlowitz, Elisabeth Joris. Zeedah Meierhofer-Mangeli
(Hg.), Terra incognita? Der Treffpunkt Schwarzer Frauen in Zürich, Zürich 2013, 143-185.
insbesondere 162.

8 Vgl. für die folgenden Ausführungen: Joan W. Scott, «Fantasy Echo. History and the Construction

of Identity». Critical Inquiry 27/2 (2001), 284—304.

9 Ebd., 288, Scott zitiert hier die französischen Psychoanalytiker Jean La Planche und Jean-

Bertrand Pontalis.



Reichtum traverse 2021/1

10 Vgl. «Freiheit für Angela Davis» (Aufruf zur Demonstration vom 25. 9. 1971) sowie «Soli¬

darität mit den Afro-Amerikanern» (Aufruf zu Veranstaltungen mit Kathleen Cleaver in Bern,
Basel, Genf, Lausanne und Zürich), Mai 1972. Beide Flugblätter in SozArch, Ar 456.11.1, FBB
064, Teil 1. Zur politischen Arbeit der FBB Anfang der 1970er-Jahre vgl. das Interview mit
Lilo König in Bresche 88/3/4 (1977), 7-9.

11 Studer (wie Anm. 7), 32.
12 So heisst es in einem internen Papier der FBB von 1969: «Nur in einer Sozialistischen [sie] Ge¬

sellschaft lässt sich die Emanzipation vollständig verwirklichen, aber wir geben uns nicht der

Illusion hin, dass im Sozialismus die Diskriminierung der Frau automatisch aufgehoben wird.»
Aus: «Vorschlag zu einer FBB-Grundsatzerklärung», o. O., o. J., 1, SozArch, Ar 456.1.1, FBB
063, Teil 1.

13 Vgl. für den gesamten Abschnitt Bernasconi, Suter (wie Anm. 4), 182-193.
14 Vgl. den Infoflyer: «Infra. Informationsstelle für Frauen», SozArch, Ar 456.10.1, FBB 063,

Teil 2.

15 Ebd.
16 Leena Schmitter, Politiken der Reproduktion. Die Frauenbewegung und die Liberalisierung

des Schwangerschaftsabbruchs in der Schweiz, 1971-2002, Dissertation, Universität Bern,
2014,78.

17 «Die Selbsthilfeklinik von Los Angeles in Genf», Zeitung der Frauen 1 [Genf 1973], [S. 9-13],
SozArch, Ar 465.10.1, FBB 063,Teil 1.

18 Zur Gründung des Dispensaire vgl. Kristina Schulz, Leena Schmitter, Sarah Kiani, Frauen¬

bewegung. Die Schweiz seit 1968, Zürich 2014,67f., 217. Zur Organisation des täglichen
Betriebs im Dispensaire vgl. Rina Nissim, Eine zeitgemässe Hexe. Frauen und Gesundheit. Zur
weltweiten Selbsthilfebewegung, Rüsselsheim 2018,59-74.

19 Bernasconi, Suter (wie Anm. 4), 186f.; Leena Schmitter, «<Erlebte Solidarität). Die Frauen¬

gesundheitsbewegung der 1970er-Iahre als imaginierte transnationale Gemeinschaft», traverse.
Zeitschriftfür Geschichte 2 (2016), 75-85.

20 Die Geschichte des Buches Our Bodies Ourselves (OBOS), das 1971 vom Boston Women's

Health Club Collective herausgegeben wurde und das massgeblich zur Popularität von
Selbstuntersuchungen in feministischen Bewegungen beitrug, zeugt von der Transnationalität der

Selbstuntersuchungspraxis: Bis heute wurde das Buch in mindestens 31 Sprachen übersetzt,
sechsmal gründlich überarbeitet und neu aufgelegt und mehr als vier Millionen Mal verkauft.
Von Feministinnen aus afrikanischen Staaten, aus Lateinamerika, Süd- und Ostasien wurde
die im Buch vertretene mittelständisch-weisse Perspektive kritisiert; sie erarbeiteten neue, zu
den jeweils lokalen Verhältnissen passende Publikationen. Zur Rezeptions- und Adaptionsgeschichte

des Buches vgl. Kathy Davis, The Making ofOur Bodies Ourselves. How Feminism
Travels Across Borders, Durham 2007; Sara Hayden, «Feminist Activists Today Should Still
Look to <Our Bodies, Ourselves)», The Conversation, 2. 5. 2018, https://theconversation.com/
feminist-activists-today-should-still-look-to-our-bodies-ourselves-95503 (3. 8. 2018); Wendy
Kline, «<Please Include This in Your Book). Readers Respond to Our Bodies, Ourselves»,
Bulletin of the History ofMedicine 79/1 (2005), 81-110.

21 Zeitung der Frauen (wie Anm. 18).

22 Schmitter (wie Anm. 20).
23 Bernasconi, Suter (wie Anm. 4), 186.

24 Zur Historisierung von Erfahrung vgl. Joan W. Scott, «Phantasie und Erfahrung», Feminis¬

tische Studien 2 (2001), 74-88.
25 In der Broschüre «Contraception, Avortement» [1978], 26, MLF-GE/S2/D25; in der Fraue-

Zitig beispielsweise Fraue-Zitig 4 (1976), 3 und 21; Fraue-Zitig 7 (1977), 14; in der Zeitung
der Zürcher Genossenschaft Frauen-Ambulatorium Periodisches Blatt 1 1981 )—9 (1988),
SozArch, Ar 465.15.6, FBB 011, Gruppe Selbsthilfe/Selbstuntersuchung (FBB), «Verhütungsmittel»,

[Broschüre], [Zürich] 1977, SozArch, Ar 465.11.4, Mappe 071/2, Frauen-Ambi,
Fachliches aus Projektzeit, um 1980/81.



Suter: Im Namen der «Befreiung»

26 Bucher, Schmucki (wie Anm. 2), 30-36.
27 «Entstehung der fbb und ihre Tätigkeit» (undatiertes Papier, Mitte 1974), 7, SozArch,

Ar 437.92.1, FBB 1968-1976, Mappe 2,1975/76.
28 Bucher, Schmucki (wie Anm. 2), 36^-4.
29 Für die Zürcher FBB vgl. Bernasconi, Suter (wie Anm. 4), 186f.; Barbara Kunz, «Auch das

Private ist politisch. 68erinnen in Bewegung», in Flebeisen, Joris, Zimmermann (wie Anm. 4),
29-39, hier 33-39. Für Genf vgl. Carole Villiger, «Notre ventre, leur loi!» Le mouvement de

libération des femmes de Genève, Genf 2009, hier 17-37 und 57-62.
30 Fraue-Zitig 1 (1975).
31 Zeitung der Frauen (wie Anm. 18).

32 Ebd., 5.

33 Leena Schmitter hat diese Debatte mit Blick auf die Schweiz unlängst in einem aufschlussrei¬

chen Artikel skizziert: Leena Schmitter, «<... entscheiden wir alleine>. Feministische
Selbstbestimmung und neue Reproduktionstechnologien in den 1980er und 1990er Jahren», in Regula
Ludi, Matthias Ruoss, Leena Schmitter (Hg.), Zwang zur Freiheit. Krise und Neoliberalismus
in der Schweiz, Zürich 2018, 215-236. Eine detaillierte Analyse der unterschiedlichen Positionen

in den USA und der BRD bietet: Heidi Hofmann, Die feministischen Diskurse über

Reproduktionstechnologien. Positionen und Kontroversen in der BRD und den USA, Frankfurt 1999.

34 Prominente Vertreterin dieser These war die amerikanisch-kanadische Feministin Shulamith
Firestone. In ihrem 1970 erschienenen Buch, The Dialectic ofSex (1975 ins Deutsche

übersetzt), das zum Klassiker der radikalfeministischen Literatur avancierte, befasste sie sich explizit

mit dem Emanzipationspotenzial der neuen Technologien: Shulamith Firestone, The

Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution, New York 1970. Zitat hier 206: «I submit,
then, that the first demand for any alternative system must be: 1) The freeing of women from
the tyranny of their reproductive biology by every means available, and the diffusion of the

childbearing and childrearing role to the society as a whole, men as well as women.»
35 Zur Diskussion in der BRD vgl. Hofmann (wie Anm. 33), 141-189 und 255 f.
36 Maria Mies, «Reproduktionstechnik als sexistische und rassistische Bevölkerungspolitik», in

Die Grünen im Bundestag, AK Frauenpolitik & Sozialwissenschaftliche Forschung und Praxis

für Frauen e. V. (Hg.), Frauen gegen Gentechnik und Reproduktionstechnik. Dokumentation

zum Kongress vom 19.-21.4. 1985 in Bonn, Köln 1986,44^17, Zitate 44f.
37 Claudia von Werlhof, Maria Mies, Veronika Bennholdt-Thomsen, Frauen, die letzte Kolonie

(Technologie und Politik 20), Reinbek bei Hamburg 1983.

38 Mies(wieAnm.36),44.
39 Vgl. Anita Fetz, Florianne Koechlin, Ruth Mascarin, «Vorwort zur 3., überarbeiteten und er¬

weiterten Auflage», in dies. (Hg.), Gene, Frauen und Millionen. Ein Diskussionsbeitrag zu
Gen- und Fortpflanzungstechnologien, Zürich 1988 [1986], 7-9.

40 Anita Fetz: «Reproduktionstechnologien. Den Preis bezahlen die Frauen», in Fetz, Koechlin,
Mascarin (wie Anm. 39), 12-29, Zitat 12 (Hervorhebung im Original).

41 Mit dieser Diskussion verbunden wurde auch oft die Frage von Recht oder Unrecht der

Leihmutterschaft, eine weitere Debatte, die damals wie heute unter Feministinnen sehr kontrovers

diskutiert wird. Vgl. dazu: Die Grünen (wie Anm. 36) und Miranda Davies (Hg.), Babies

for Sale? Transnational Surrogacy, Human Rights and the Politics ofReproduction, London
2017, insbesondere 221-311.

42 Vgl. ISIS International Bulletin 20 (1981), ganzes Heft.
43 Vgl. Rina Nissim, «Action-Oriented Research on Alternative Medicine. Shodhini in India», in

Lakshmi Menon (Hg.), Organizing Strategies in Women's Health. An Information and Action
Handbook, Manila 1994,81; ISIS International Bulletin 20 (1981), ganzes Heft.

44 Die Adjektive Indigen und Schwarz werden bewusst mit grossen Anfangsbuchstaben geschrie¬

ben, um darauf hinzudeuten, dass es sich dabei um eine politische Bezeichnung handelt, die
sowohl von rassistischen Zuschreibungsprozessen als auch vom Widerstand gegen diese

geprägt ist.



Reichtum traverse 2021/1

45 Vgl. «Workshop Reports», ISIS International Bulletin 20 1981 5-12.
46 Bereits im Jahr 1978 widmete sich das ISIS-Organ mit einer ganzen Nummer dem Thema

Frauen und Gesundheit, wobei Verhütung, Familienplanung und die Macht der internationalen
Pharmakonzerne die Hauptthemen waren: ISIS International Bulletin 1 (1978).

47 Zum Tribunal in Amsterdam: Women's Global Network on Reproductive Rights (Hg.), Divided
in Culture, United in Struggle. Report of the International Tribunal and Meeting on Reproductive

Rights, Amsterdam 22-28 July 1984, Amsterdam 1986, SozArch, Ar 437.30.6. Broschüren/
Material zur Bevölkerungspolitik ca. 1988-1994. Zum Kongress in Bonn: Die Grünen (wie
Anm. 36).

48 Gespräch mit Barbara Thurnher und Regula Flury, Zürich. 19. 8. 2018. B. Die Eindrücke aus
der Tagung wurden in einem Artikel für die Wochenzeitung WOZ zusammengefasst: Laura

Zimmermann, Barbara Thurnher, «Auf dem Rücken der Frauen», WOZ, 10. 8. 1984.

49 Gespräch mit Barbara Thurnher und Regula Flury, Zürich, 19. 8. 2018. Die Papiere dieser

Gruppe vor der Gründung von Antlgena sind zu finden SozArch, Ar 437.30.7, Broschüren/Material

zur Bevölkerungspolitik ca. 1976-1995. Die Broschüre zur Tagung in Amsterdam ist in
den Archivalien der Gruppe Antlgena zu finden: Women's Global Network on Reproductive
Rights (wie Anm. 47).

50 Die neu entstandenen Organisationen und Netzwerke Mutterschaft ohne Zwang (MoZ) und

Nationale Organisation feministischer Frauen gegen Gen- und Reproduktionstechnologie
(Nogerete) hatten sich ebenfalls den Themen Schwangerschaftsabbruch und Gen- und

Reproduktionstechnologie verschrieben. Das Thema Bevölkerungspolitik wurde innerhalb dieser

Netzwerke aufgegriffen, aber nicht über längere Zeit zentral behandelt. Für die MoZ vgl.
Mutterschaft ohne Zwang. Dokumentation MoZ, Juni 1985-Sept. 1987, SozArch, Ar 201.168.1,
MOZ 1985-1991. Für Nogerete und MoZ vgl. Schmitter (wie Anm. 17), 191-204.

51 Für die Frauen des Genfer MLF sei die 1976 erschienene Publikation «Population Target» von
Bonnie Mass eine «Augenöffnerin» gewesen. Gespräch mit Rina Nissim, 28. 8. 2018.

52 «Frauengruppe Antlgena gegen Gen- und Reproduktionstechnologie und gegen Bevölkerungs¬

politik, Zürich», o. O., o. J., 2, SozArch, Ar 437.3.2.2, Papers, Artikel, Stellungnahmen etc. der

Gruppe Antlgena, 1/2, Diverse Flyer, Artikel, Positionspapiere Antlgena.
53 Papier zur Geschichte der Frauengruppe Antlgena: «Geschichte», 5. 7. 1996, 1, Privatarchiv

Barbara Thurnher.
54 «All we need is Zoff», Flugschrift der Frauengruppe Antlgena. März 1986,7, SozArch,

Ar 437.32.2, Position Antlgena ca. 1987-1996, Mappe 1 von 2. Vgl. auch Gespräch mit
Barbara Thurnher und Regula Flury, Zürich, 19. 8. 2018.

55 Mies (wie Anm. 36), 46.
56 «All we need is Zoff» (wie Anm. 55), 6, sowie «Geschichte» (wie Anm. 54).
57 Carole Pateman, The Sexual Contract, Stanford 1988; Farida Akhter, Issues of Women's

Health and Reproductive Rights (Paper präsentiert am International Women and Health
Meeting), Manila 1990. Vgl. dazu: Rosalind Pollack Petchesky, «The Body as Property. A Feminist
Re-vision», in Faye D. Ginsburg, Rayna Rapp, Conceiving the New World Order. The Global
Politics ofReproduction. Berkeley 1995, 387^106.

168


	Im Namen der "Befreiung" : von der Rückeroberung des eigenen Körpers zum Recht auf eine selbstbestimmte Existenz in der schweizerischen Frauenbewegung, 1970-1990

