
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 28 (2021)

Heft: 1: Richesse : reflets des 5es Journées suisses d'histoire = Reichtum :
Einblicke in die 5. Schweizerischen Geschichtstage

Artikel: Sewantketten und Castorhüte : Gebrauchspraktiken von Geld und
Mode in der Kolonie Nieuw Nederland

Autor: Brugger, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sewantketten und Castorhüte

Gebrauchspraktiken von Geld und Mode in der Kolonie
Nieuw Nederland

Eva Brugger

Am Dienstag, dem 20. Juli 1655, klagte Johan de Decker, Jurist in der kolonialen

Regierung Peter Stuyvesants in Nieuw Nederland und zuständiger Richter in Fort

Orange (heute Albany, New York), die Händlerin Catelijn Sanders an.1 Er warf
ihr vor, am vergangenen Freitag unerlaubterweise einem indigenen Händler -
vermutlich einem Mohawk - ein nicht näher definiertes Kleidungsstück gegeben

zu haben. De Decker wertete das Kleidungsstück als Geschenk, denn mehrere

Zeugen*innen, die er vor Gericht aufbot, gaben zu Protokoll, dass der namenlose

Händler seinerseits im Austausch für das Kleidungsstück keine Waren gegeben

habe. Die Zeugen stützten die Vermutung, dass es sich bei dem Kleidungsstück
um ein Geschenk handele, indem sie schilderten, dass sich der indigene Händler,
der selbst nicht vor Gericht befragt wurde, wie ein Beschenkter verhalten habe.

Er habe die Kleidung sogleich anprobiert und stolz präsentiert.
Für de Decker hatte Sanders gegen das bestehende Recht in der Kolonie Nieuw
Nederland Verstössen. Er wertete die Kleidung als Geschenk respektive eine

Art Anzahlung, mittels deren die Händlerin verbotenerweise versucht habe,

sich einen Wettbewerbsvorteil für die bald beginnende Fellhandelssaison im

Spätsommer zu verschaffen. Seine Vorwürfe sah de Decker durch weitere

Zeugenaussagen bestätigt, die schilderten, dass Sanders dem Händler am vergangenen

Freitag nicht nur ein Kleidungsstück gegeben habe, sondern weitere

Kleidungsstücke sowie Strümpfe versprochen hätte. Da eine solche Bevorteilung
durch Geschenke verboten war, fiel das von de Decker geforderte Strafmass

entsprechend hoch aus. Er forderte eine Zahlung in Höhe von 300 niederländischen

Gulden sowie ein einjähriges Berufsverbot für Catelijn Sanders.

Die Angeklagte jedoch konnte die Aufregung nicht verstehen und war sich keiner

Schuld bewusst. Vor Gericht bestätigte Catelijn Sanders unter Eid, dass ihr
Zusammentreffen mit dem indigenen Händler ganz anders verlaufen war. Sie

habe ihm keine Geschenke gemacht, sondern mit den Kleidungsstücken
vielmehr bereits erhaltene Felle bezahlt. Konkret gab sie zu Protokoll, die übergebe-

nen wie versprochenen Kleidungsstücke seien die noch ausstehende Bezahlung
für zwei Biberfelle und ein Luchsfell gewesen, die sie zu einem früheren

Zeitpunkt erhalten habe. Da die Zeugen ihre Aussage weder bestätigen noch wider-



Reichtum traverse 2021/1

legen konnten und vor Gericht aussagten, sie hätten nicht beobachten können, ob

der indigene Händler Sanders ein Vorkaufsrecht einräumte, wurde die Händlerin
schliesslich freigesprochen und der Fall zu den Akten gelegt.
Der Fall Sanders verdeutlicht exemplarisch die vielschichtigen Geld- und

Währungspraktiken in der Kolonie Nieuw Nederland, die sich zwischen 1609 und

1664 von der Hauptstadt Nieuw Amsterdam (heute: New York City) entlang
des heutigen Hudson River bis nach Beverwyck (heute: Albany, New York)
erstreckte. Praktiken des Bezahlens, Schenkens und in Aussicht Stellens verweisen

auf die unterschiedlichen Temporalitäten des Warentauschs. Gulden, Felle und

Textilien umreissen die Bandbreite der bekannten und genutzten Währungen.
Frauen und Männer, Siedlerinnen und Indigene, Händlerinnen und Konsumenten

bildeten die unterschiedlichen Marktakteure. Der Fall Sanders legt nahe, dass

sich konkrete Austauschpraktiken und ihre normativen Regulierungen dabei

mitunter widersprechen konnten.

Die unterschiedlichen Geld- und Währungspraktiken zeigen, dass die Zuschrei-

bung Geld immer abhängig von ihrem jeweiligen Setting war. In einer anderen

Situation, an einem anderen Ort oder zu einer anderen Zeit konnten etwa

Strümpfe keine Bezahlung, sondern ein Kleidungsstück, ein Statussymbol, ein

Ausdruck von Reichtum oder ein Indiz für das globale Handelsnetzwerk einer
Person sein; Catelijn Sanders demonstrierte auf dem Marktplatz ihre guten
Handelskontakte, die sie mit begehrten Kleidungsstücken wie europäischen Strümpfen

versorgten. Der Umgang des namenlosen indigenen Händlers mit den neu
erhaltenen Kleidungsstücken zeigt, dass die Grenze zwischen Währung und Mode,
zwischen Geld und Statussymbol fliessend war. Mit Zahlungsmitteln konnte man

sich schmücken und mit Kleidung konnte bezahlt werden. Die Transaktion wie
die Präsentation von Statussymbolen fanden zumindest teilweise im öffentlichen
Raum statt und wurden von den Anwesenden beobachtet.

Mein Beitrag nimmt das spannungsvolle Miteinander von lokalen Währungen,

globalen Moden und kulturellen Statussymbolen im kolonialen Alltag in den

Blick. Dafür erweitere ich die jüngst vorgebrachte Forderung nach einer

«Geldgebrauchsgeschichte» und frage nach den Gebrauchspraktiken von Geld und Mode

in der Kolonie Nieuw Nederland.2 An mehreren Stellen wurde in der Vergangenheit

für eine praxeologische Untersuchung und Historisierung von Geld in der

frühen Neuzeit plädiert.3 Auch das koloniale Setting in Nieuw Nederland erweist
sich für eine praxeologische Perspektive als lohnenswert.4 Der eingangs zitierte

Fall Sanders führt eindrücklich vor Augen, dass eine Geldgebrauchsgeschichte
Nieuw Nederlands mehr ist als eine Geschichte unterschiedlicher Währungen.
Wird davon ausgegangen, dass ein Gegenstand nur durch die Verwendung in

einer spezifischen sozialen Konstellation als Geld wahrgenommen und akzeptiert
62 wird, muss eine Gebrauchsgeschichte ebenso regionale und globale Statussym-



Brugger: Sewantketten und Castorhüte

bole sowie das weltweite Verlangen, nach der aktuellen Mode gekleidet zu sein,

berücksichtigen. Denn «Gebrauchs- oder Schmuckstücke [wurden] einerseits wie

Geld verwendet, andererseits aber auch als Waren getauscht».5

In Nordamerika verfügten im 17. Jahrhundert neben Kleidungsstücken auch

Muschelkalkperlen und Biberfelle über eine hybride und wechselhafte Gestalt. Sie

wurden als Hüte, Umhänge, Halsketten, Ohrschmuck und Gürtel verwendet und

waren gängige Zahlungsmittel im kolonialen Alltag. Die Objekte wechselten je
nach sozialem Setting ihre Besitzerinnen sowie ihre Funktion. Erst durch die

Verwendung als Geld wurden sie überhaupt erst zu Geld. Gerade Kleidungsstücke

stifteten in Nieuw Nederland ökonomische Beziehungen, machten soziale

Stellung sichtbar und drückten das Modebewusstsein ihrer Trägerinnen aus. Sie

besassen dabei aber keinen konstanten Wert, sondern waren in unterschiedliche

Zeitregime eingebunden. Sie waren - wie jede andere Währung auch - Konjunkturen

unterworfen und vom Erfolg interkultureller Austauschbeziehungen, von
volatilen Preisgestaltungen und den Gesetzen der Mode gleichermassen abhängig.

Das «anarchische Moment des Geldes»,6 das sich einer permanenten
Wertsteigerung wie -Stabilisierung verweigert, konnte dabei durchaus in Konflikt
geraten mit den Wertgenerierungs- und Anreicherungspraktiken von Waren sowie

der Wertanlage von Statussymbolen.7 Mit Blick darauf, wie sich die Tausch- und

Geldpraktiken, Währungsbezeichnungen und Konsumvorstellungen mit der

Besetzung der nordamerikanischen Gebiete durch die Europäerinnen im 17.

Jahrhundert veränderten, unternimmt mein Beitrag den Versuch, indigene Akteurinnen

als aktive Akteurinnen ernst zu nehmen, die nach eigenen Logiken und mit

eigenen Praktiken wirtschafteten, zusammenlebten und sich mit den europäischen

Kolonialistinnen arrangierten.8

Offiziell gab es in der Kolonie Nieuw Nederland drei Währungen: Gulden, Se-

want und Biberfelle. Niederländische Gulden tauchen in den Quellen als

Recheneinheit respektive Referenzwert («Buchgeld») auf - etwa um ein Strafmass

zu bemessen wie in Bezug auf die geforderte Strafe im Gerichtsfall Sanders. In
den alltäglichen Zahlungsprozessen spielten europäische Münzen jedoch keine

Rolle. Das liegt zum einen daran, dass sich der Wert von Silber- oder
Metallmünzen den nativen Bewohnerinnen in Nordamerika nicht erschloss. In seinem

Bericht über die Kolonie Nieuw Nederland beschreibt beispielsweise Johannes

Megapolensis die Geld- und Währungsformen der Mohawk, die im Gebiet des

heutigen Albany lebten.9 Der Wert von Muschelkalkperlen sei für sie vergleichbar

mit Gold, Silber oder Perlen für Christen. Das Geld der Europäerinnen würden

sie nicht wertschätzen. Es sei für sie nicht mehr als Metall. Megapolensis
habe einst einem Anführer eine Silbermünze gezeigt. Als dieser erfuhr, wie wertvoll

sie für Europäer*innen sei, habe er nur gelacht und geantwortet, er würde
eine solche Münze in den Fluss werfen. 63



Reichtum traverse 2021/1

Zum anderen lässt sich der zu vernachlässigende Gebrauch von Gulden in der

Kolonie Nieuw Nederland mit der mangelnden Verfügbarkeit von Münzen

begründen. Versuche der kolonialen Regierung, die zirkulierenden Währungen in
Nieuw Nederland durch die Einführung von einer grösseren Anzahl von Münzen

zu stabilisieren, scheiterten schon allein daran, dass sich die Westindische

Handelskompanie (WIC) weigerte, die von Peter Stuyvesant in einem Brief 1648

geforderten 10000 Gulden in kleinen Münzen in die Kolonie zu schicken.10

Transatlantische Briefkorrespondenzen zeigen darüber hinaus, dass Niederländerinnen

auf beiden Seiten des Atlantiks für die spezifischen Geldpraktiken
in Nieuw Nederland sensibilisiert waren. So schreibt beispielsweise Kilian van

Rensselear, einer der Direktoren der WIC und Gründer der Siedlung Rensse-

laerswyck in einem Geschäftsbrief aus dem Jahr 1639, er würde für Getreide die

Währungen Felle, Sewant oder andere Waren akzeptieren. Niederländische Gulden

besassen für ihn in der Kolonie hingegen keinen Wert.11

Im kolonialen Alltag wurden Muschelkalkperlen - sogenanntes Wampum oder,

wie die Niederländerinnen in Anlehnung an die indigene Bezeichnung im
Raum Delaware sagten, Sewant - sowie Biberfelle als Geld gebraucht. Sowohl
die Muschelkalkperlen wie auch die Tierfelle waren aber nicht nur als Zahlungsmittel

in Gebrauch, sondern ebenso als Ressource für modische Kleidung gefragt
und elementarer Bestandteil von Statussymbolen. In den folgenden Abschnitten

meines Beitrags werde ich diese beiden populären Materialien - Sewant und

Biber - in ihrer unterschiedlichen Verwendung wie in ihrer Verarbeitung in der

Kolonie Nieuw Nederland genauer vorstellen. Damit möchte ich die Vielfalt der

Währungen im kolonialen Alltag unterstreichen und im abschliessenden dritten
Teil fragen, inwiefern eine Gebrauchsgeschichte von Geld und Mode etablierte

Modernisierungs- und Beschleunigungsinterpretamente der Geld- und

Wirtschaftsgeschichte hinterfragen kann.

Sewant: Perlen, Ketten, Gürtel

Die weissen oder violetten Perlen aus Muschelkalk zirkulierten bereits vor der

Gründung der englischen, niederländischen, französischen und schwedischen

Kolonien im 17. Jahrhundert in Nordamerika. Vor allem für Huronen, Susquehan-

nock und Five-Nations-Irokesen (inklusive der Mohawk) sowie die Munsee und

Mahican, die in den Gebieten der Kolonie Nieuw Nederland lebten, war Sewant

«a suitable form of present between friends, compensation for crime, payment of
a fine or toll, pledge, symbolic expression of a desire for peace or declaration of
war, and a part of the marriage present» (Abb. I).'2 Die nativen Bewohner*innen
Nordamerikas besorgten ihren Febensunterhalt jedoch nicht mittels Tausch- oder



Brugger: Sewantketten und Castorhüte

Abb. 1 : Sewant: Branches et coliers de porcelaines. (Claude-Charles Bacqueville de La
Potherie, Histoire de L'Amérique septentrionale, Paris 1722, Bd. I, S. 334, Library
and Archives Canada)

Handelsökonomien. Sie lebten in Kleingruppen und als Selbstversorger*innen
zusammen. Ihre Jagd konzentrierte sich auf grosse Tiere, deren Fleisch verzehrt

werden konnte. Aus der Haut und den Fellen wurden Kleidung und Zelte
hergestellt. Die Knochen wurden zu (Jagd-)Werkzeugen verarbeitet.13

Mit der Besetzung der nordamerikanischen Gebiete durch die Europäerinnen
und der massiven Ausweitung des Biberfellhandels veränderten sich die

Lebensumstände der nativen Bewohnerinnen drastisch: «[...] they were able to

adapt to an economic system drawn from the most advanced economies of the

already industrializing world.»14 Die nativen Gesellschaften ordneten sich dabei

dem europäischen Wirtschaftssystem nicht einfach als Ressourcenlieferantin-

nen unter, sondern gestalteten die Tausch- und Währungspraktiken aktiv mit und

adaptierten neue ökonomische Strukturen. Im Verlauf des 17. Jahrhunderts legten

sie immer grössere Entfernungen auf Handelsrouten an Land und auf dem

Wasser zurück, um ihre Felle auf den Marktplätzen der europäischen Kolonialmächte

anzubieten. Sie wandelten ihr Konsumverhalten und entwickelten
spezifische Design- und QualitätsVorstellungen. Ausserdem erwiesen sie sich als

kompetente Verhandlungspartnerinnen, die die Interessen ihrer europäischen

Geschäftspartner*innen mitunter gegeneinander ausspielten. Das Reisejournal
von Härmen Meyndertsz van den Bogaert gibt beispielsweise einen Einblick in
die für die Europäerinnen herausfordernden Preisverhandlungen mit den Five-
Nations-Irokesen.15 Gemeinsam mit zwei weiteren Mitgliedern wurde Bogaert, 65



Reichtum traverse 2021/1

so sein Bericht, im Winter 1634 von der WIC ausgesandt, um die Preise für
Biberfelle auszuhandeln. Die Vertreter der Five-Nations-Irokesen erwiesen sich als

harte Verhandlungspartner. Bogaert erzählt, wie sie von ihren Handelsbeziehungen

zu französischen Händlern am Lake Oneida berichteten. Für jedes Biberfell
der vergangenen Saison forderten sie von den Niederländerinnen vier Handvoll
Sewant und vier Wollumhänge. Einem solch hohen Preis jedoch konnten

Bogaert und seine Kollegen nicht ohne Rücksprache mit dem Gouverneur der
Kolonie Nieuw Nederland, Wouter van Twiller, zustimmen.

Die interkulturellen Währungspraktiken und die Bedeutung der Muschelkalkperlen

lassen sich für die Kolonie Nieuw Nederland auch linguistisch belegen. Während

sich in den französisch besetzten Gebieten mit porcelaine ein europäischer

Begriff für die Muschelkalkperlen durchsetzte, verwendeten die Engländerinnen

mit wampum eine Abkürzung der indigenen Bezeichnung wampumpeag ,16

Auch in den Gebieten der niederländischen Kolonie wurde mit sewant ein

Begriff benutzt, der auf ein indigenes Wort für Muschelkalkperlen zurückgeht. Zu

Beginn des niederländischen Biberfellhandels, zunächst vor allem im Handel mit
den Munsees im Hudson Valley, findet sich in den europäischen Schriftquellen
noch vereinzelt der Begriff coralen, der im Niederländischen (Glas-)Perlen
bedeutet.17 Ab den 1620er-Jahren jedoch verschwand der Begriff und wurde durch

sewant ersetzt. Sewant wird in den Quellen als indigene Währung wie als koloniale

Währung bezeichnet und unterstreicht damit die Emergenz interkultureller

Geldpraktiken: «The use of sewant - both the term and the artifact - reflected

the creation of a shared cultural space, emerging at the intersection of various

groups of different languages and people - particularly Dutch, Munsees, and

Unamis - bound together by wampum use, and it reflects the ongoing influence

ofthat cultural region beyond the period in which the Dutch controlled it. Sewant

was the Dutch expression of a word that had cognates in the Algonquian languages

throughout the Northeast; in Massachusetts seahwhöun, in Narragansett sa-

whöog or sawhôsachick, in Lenape saséhemen, in Ojibwa saswe, in Abenaki sis-

saï8i [sic], and in Munsee séwan.»'s Die interkulturelle Verwendung des Begriffs
sewant ausserhalb der Munsee-Region in den heutigen Bundesstaaten Delaware

und Albany unterstreicht schliesslich auch aus sprachhistorischer Perspektive,
wie sich die Kontaktzone zwischen Europäer*innen und den nativen
Bewohnerinnen Nordamerikas im 17. Jahrhundert ausbreitete.

Der Begriff sewant weckte aber auch im Niederländischen passende Assoziationen.

Denn während zee im Niederländischen Meer heisst, bedeutet want in etwa

Segeltakelung.19 Die semantische Verbindung von sewant und Meer stiftete eine

Verbindung zum Herstellungsprozess der Muschelkalkperlen. In Munsee bedeutet

séwan überall verstreut, was wiederum auf die quantitativen Vorkommnisse

66 des Muschelkalks in den niederländisch besetzten Gebieten wie das äusserst er-



Brugger: Sewantketten und Castorhüte

folgreiche nordamerikanische Produktionszentrum auf der heutigen Insel Long
Island verweisen kann. Gleichzeitig gibt der Begriff verstreut aber auch einen

Hinweis auf die indigenen Gebrauchspraktiken der Perlen, die bis zur Ankunft
der Europäer meist lose und nicht aufgefädelt getauscht wurden.20

Ab etwa 1615 respektive mit dem Aufkommen des transatlantischen
Biberfellhandels waren Muschelkalkperlen flächenmässig als Zahlungsmittel in
Gebrauch.21 William Bradford, der im 17. Jahrhundert über 30 Jahre lang als

Gouverneur in der Kolonie Plymouth tätig war und das koloniale Projekt vor Ort

massgeblich mitgestaltete und dokumentierte, macht in seiner Publikation «Of

Plymouth Plantation» (1651) deutlich, dass Sewant ein gängiges Zahlungsmittel

in der Kolonie Nieuw Nederland war. Bradford berichtet über den diplomatischen

Besuch des Sekretärs der Kolonie Nieuw Nederland, Isaack de Rasiere,
der 1628 Muschelkalkperlen im Wert von fünfzig Pfund mit in die englische
Kolonie brachte.22

Die Niederländerinnen realisierten, dass Sewant ein wertvolles und anerkanntes

Tauschobjekt für ihre Hauptfellhandelspartner, die Mohawk, war. Aus ihrer

Perspektive war es aber überaus schwierig, Sewant als Währung - nach europäischem

Verständnis - zu standardisieren. Aufgrund ihrer hybriden Gestalt wurden

die Muschelkalkperlen im kolonialen Alltag unterschiedlich verwendet und

fungierten in der Kontaktzone mit den nativen Einwohnerinnen zunächst als

Geschenke im Mauss'schen Sinne. Im täglichen Gebrauch Hessen sich die

Muschelkalkperlen nur äusserst schwer quantifizieren, denn die Perlen wurden lose

in Boxen gesammelt und in nichtstandardisierten Einheiten wie einer Handvoll

getauscht und gehandelt. Grosse Mengen lose aufbewahrter Muschelkalkperlen
Hessen auch deren Qualität sinken. Denn gefälschte Perlen, etwa aus Knochen,
oder beschädigte Perlen konnten in Boxen mit den hochwertigem Sewant
vermischt werden und so in Umlauf gelangen. Bis weit in die 1650er-Jahre hinein
unternahm die niederländische Kolonialregierung immer wieder den Versuch,
die Qualität von Sewant zu standardisieren. Generaldirektor Peter Stuyvesant er-
liess mehrere Verordnungen, die Sewant nur in aufgefädelter Form als offizielles

Zahlungsmittel zuHessen.23

Die Muschelkalkperlen wurden von denjenigen indigenen Gemeinschaften - vor
allem den Munsees - hergestellt, die keinen direkten Zugang zu Biberjagdgebieten

hatten. Die Kolonie Nieuw Nederland profitierte davon, dass sich das

nordostamerikanische Sewantproduktionszentrum innerhalb ihres Territoriums an

der Ostküste von Long Island befand. Aufgrund der hohen Muschelkalkvorkommen

nannten die Niederländerinnen die Insel Seawanhackney. Cornelis van

Tienhoven, der als Sekretär in Nieuw Nederland tätig war, verglich die Sewant-

bestände auf Long Island mit einer Rohstoffmine, die für den wirtschaftlichen

Erfolg der niederländische Kolonie essenziell sei.24 Auf Long Island wurde nicht 67



Reichtum traverse 2021/1

Abb. 2: Wappen der Kolonie Nieuw Ne-

derland. (John B. Pine, Seal and Flag of
the City of New York, New York 1915,

plate II)

nur für den niederländischen Handel Sewant produziert. Auch die englische
Kolonie beispielsweise bezog die Muschelkalkperlen für ihren Biberfellhandel in

der Massachusetts Bay aus Long Island.25 Wie umfangreich die Produktion in

den 1640er- bis 1660er-Jahren gewesen sein muss, lässt sich heute nur erahnen.

Adriaen van der Donck, der mit seiner Beschryvinge van Nieuw-Nederlandt von
1653 den wichtigsten zeitgenössischen Bericht über die niederländische Kolonie

publizierte, spricht von mehreren Tausend Schnüren, die jedes Jahr in der

Fellhandelssaison entlang der Küste ihre Besitzerinnen wechselten.2'' Die
Forschung schätzt heute, dass jährlich um die 40000 Muschelkalkperlen für den

niederländischen Biberfellhandel produziert werden mussten.27

Die Herstellungsexpertise für Sewant lag in den Händen der Munsees. Die

europäischen Kolonialmächte konnten lediglich zur Produktionssteigerung beitragen,

indem sie neue metallische Werkzeuge nach Nordamerika brachten.28

Englische und niederländische Versuche, in den Kolonien wie von Europa aus in die

Produktion einzusteigen, erwiesen sich als zäh und wenig ergiebig.29 Aus Nieuw
Amsterdam sind einige Fälle überliefert, in denen Frauen vor Gericht beklagten,

dass sie keinen angemessenen Lohn für die Herstellung von Sewant und die

Produktion von Sewantketten erhalten hätten.30 Die Qualität (und somit auch der

Wert) der von Europäerinnen hergestellten Perlen blieb dabei stets weit unter
der Qualität der Perlen, die die nativen Einwohnerinnen fertigten. In der auf

Massenproduktion ausgerichteten europäischen Fertigung wurde auf die
Feinarbeiten an den Perlen verzichtet. Für die nativen Händlerinnen lag aber genau
in diesen Veredlungsschritten der Wert einer Perle.

Auch wenn die Niederländerinnen den monetären wie materiellen Wert der

68 Muschelkalkperlen nur bedingt erkannten, erschloss sich ihnen der symbolische



Brugger: Sewantketten und Castorhüte

Abb. 3: Wenceslaus Hollar, Unus Americanus ex Virginia,
Stich, 1645. (The Metropolitan Museum ofArt, New York)

Wert von Sewant für die erfolgreiche Realisierung des kolonialen Projekts und

die Teilhabe am lukrativen Biberfellhandel. Auf dem Siegel der Kolonie, das die

wirtschaftlichen und politischen Ambitionen repräsentierte, ist etwa ein Biber

gerahmt von einer Sewantkette abgebildet (Abb. 2).31

Sewant als Währung zu verwenden, war aber nur eine von mehreren Gebrauchspraktiken

der nativen Einwohnerinnen Nordamerikas. Ein Brief von Johannes

Megapolensis beschreibt den vielfältigen Gebrauch von Sewant bei den

Mohawk.32 Megapolensis geht nicht nur auf die Produktionsstätten für Sewant

entlang der Küste ein, sondern beschreibt auch ausführlich, dass die aufgefädelten

Perlen zu Gürteln oder Ketten weiterverarbeitet und um den Hals, die Taille
oder an den Ohren getragen wurden. Der Schmuck der nativen Einwohnerinnen

wurde in europäischen Druckgrafiken des 17. Jahrhunderts dargestellt. In



Reichtum traverse 2021/1

Johannes Megapolensis' Reisebericht ist ein Mohawk abgebildet.33 Er trägt eine

Sewantkette um den Hals und einzelne Sewantfäden durch die Ohren. Dieses

Motiv griff auch der böhmische Kupferstecher Wenceslaus Hollar in einem Stich

von 1645 auf (Abb. 3). Detailliert porträtiert er einen nativen Bewohner der
englischen Kolonie Virginia. Auch hier stellen die drei losen Fadenenden der Kette
wie der Ohrringe eine visuelle Verbindung zu den Strängen dar, die seit der

Besetzung der Gebiete durch die europäischen Kolonialmächte als Währung in
Gebrauch waren.

Biber: Felle, Hüte, Amulette

Im «multiplen Währungssystem» in Nieuw Nederland hatten auch Biberfelle
eine hybride Funktion.34 Sie waren Handelsware und Währung gleichermassen
und kehrten in Form sogenannter Castorhüte, die in Europa gefertigt wurden,
als begehrte Konsumgüter wieder in die Kolonie zurück. Wie die Sewantketten

dienten die Felle, Filze und Hüte je nach Gebrauch, Kultur und Verarbeitungszustand

als Zahlungsmittel, Kleidungsstücke oder Statussymbole. Biber war
eine zentrale Transaktionswährung in Nieuw Nederland.35 In der Kolonie wurden

grössere Warenladungen in Biberfellen verrechnet. Steuern wurden in Biber
berechnet und Löhne in Fellen ausbezahlt. Niederländerinnen schickten

Konsumgüter in die Kolonie, um an Biberfelle zu gelangen und am profitablen Markt
zu partizipieren.
Doch wie kam es dazu, dass Biberfelle im 17. Jahrhundert vor allem in Europa -
im Gegensatz zu Muschelkalkperlen - gefragt waren? Biberfelle bildeten die
Grundressource für Castorhüte.36 Die Hüte waren zunächst als Militärkleidung
in Schweden gefragt und wurden wegen ihrer wasserabweisenden Funktion
geschätzt. Geschmückt und dekoriert mit Materialien aus der ganzen Welt wurden

die Hüte im Verlauf des Jahrhunderts zum Statussymbol wohlhabender
Händlerinnen (Abb. 4).37 Als Fastenspeise, halb Fisch und halb Fleisch, haben vor
allem Christen seit jeher ein ambivalentes Verhältnis zu Bibern.38 Konkret wirkte
sich das etwa in den Regeln der Kleider- und Luxusgesetze in Westeuropa aus.

Im Gegensatz zu Nerz, Hase oder anderen Felltieren war das Tragen von Biberfellen

(die als Filz und nicht als Fell gefragt waren) kaum durch Verordnungen

reguliert. Erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts war das Design von Castorhüten

verstärkt Gegenstand von sozialen wie ökonomischen Regulierungen.39 Für die

Mitglieder der grossen europäischen Handelskompanien bedeutete diese relative

Freiheit, dass Biber ein ideales Medium ihrer Selbstrepräsentation darstellte

(Abb. 5). Ihre zentrale Handelsware wurde verfilzt, als Hut geformt und zum
70 Symbol einer neuen, ökonomisch erfolgreichen Schicht, die über globale Netz-



Brugger: Sewantketten und Castorhüte

Abb. 4: Jan Vermeer, De Soldaat en het Lachende Meisje, Öl aufLeinwand, um 1657.

(Copyright The Frick Collection, New York)

werke verfügte und die europäische Nachfrage nach Biberfellen stillte. Erst im
Verlauf des 17. Jahrhunderts schwappte die Castorhutmode von den Händlern
auf die Höfe über und wurde als Statussymbol politischer Herrscher*innen neu

aufgeladen.40

Für die neue, kapitalstarke und global vernetzte Klasse waren Biber also in
mehrfacher Hinsicht wichtig. Zum einen stellten Biberfelle die wichtigste Handelsware

in den frühen Jahren der europäischen Kolonialisierung in Nordamerika
dar. Biberfelle führten in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts zur Gründung
europäischer Kolonien an der Nordostküste des amerikanischen Kontinents, die 71



Reichtum traverse 2021/1

Abb. 5: Wenceslaus Hollar, Engelse

vrouw met donkere hoed, Stich, um

1640. (Rijksmuseum, Amsterdam)

die dauerhafte Besiedlung durch Europäerinnen nach sich zog.41 Das Begehren

nach Bibern war mitverantwortlich dafür, dass die Kultur der nativen
Bewohnerinnen Nordamerikas zerstört und die lokalen Ressourcen abgeschöpft

wurden, da die Teilnahme am globalen Handel den Wandel von der Subsistenz-

wirtschaft zur Marktökonomie mit sich brachte und konkret die Auflösung der

jahrhundertealten traditionellen Gesellschaftsformen bedeutete.42

Um Castorhüte herzustellen, bedurfte es aber nicht nur eines funktionierenden
transatlantischen Händlerinnen- und Kompanienetzwerks, sondern gleicher-

massen handwerklicher Expertise. Die Herausforderung bestand darin, die

Biberfelle in Filz zu verarbeiten. Dafür mussten die Felle gereinigt, das Oberhaar

abgetrennt und das Unterfell freigelegt werden. Dieser Vorgang war äusserst

komplex. In Europa beherrschten nur wenige Kürschner, vor allem aus Russland

und Skandinavien, dieses Handwerk und es dauerte bis ins 18. Jahrhundert

72 hinein, bis sich die ersten Expertinnen, die über das entsprechende Wissen, die



Brugger: Sewantketten und Castorhüte

Maschinen und Materialien verfügten, in den europäischen Hutmodezentren in

England und Frankreich niederliessen.43

Mit der Kolonialisierung Nordamerikas eröffnete sich jedoch eine weitere, natürliche

Möglichkeit Filz herzustellen. Alternativ zur nordeuropäischen chemischen

Variante konnte das Keratin auch vom Haar gelöst werden, indem die Felle

getragen wurden.44 Das Tragen der Felle als Winter- und Jagdkleidung der nativen

Bewohnerinnen Nordamerikas stellte eine solche Möglichkeit dar, denn der
Gebrauch der Felle als Kleidungsstücke führte dazu, dass sie Ausdünstungen und

Körperschweiss ausgesetzt waren, sich das Keratin vom Oberhaar löste und so

das dichte Unterfell zugänglich wurde, das für den Verfilzungsprozess benötigt
wurde. Die bereits getragenen und nach einer Saison ausrangierten Kleidungsstücke

wurden zu den höchsten Preisen gehandelt und waren das Objekt der

Begierde für die Europäerinnen, die ihrerseits ihren Status und ihren Reichtum mit
dem Tragen von Biberfilzhüten zur Schau stellten.45

Die europäischen Biberfellhändlerinnen waren somit von der Ausbeute der
nativen Jäger wie von der Entwicklung der globalen Hutmode gleichermassen
abhängig. Jedes Jahr im Spätsommer wurden Felle in unterschiedlichen Qualitäten
auf den Marktplätzen im heutigen Albany sowie in Nieuw Amsterdam angeboten.

Alle Felle wurden nach einer eigenen Logik kategorisiert, je nachdem, wie

gut sie für die Weiterverarbeitung vorbereitet waren. Im Umlauf waren ganze,
halbe und Drittelfelle. Wie viel ein einzelnes Fell jedoch konkret wert sein

würde, wussten die europäischen Händlerinnen in der Regel erst einige
Wochen später, wenn klar war, zu welchem Preis die Ware auf den Auktionen der

WIC in Amsterdam verkauft werden konnte. Die WIC versuchte zwar jedes Jahr

eine fixe Wechselrate für die Felle festzusetzen, die Siedlerinnen verliessen sich

aber nicht darauf, feste Preise für ihre Waren in Europa zu erhalten. Transatlantische

Geschäftsbriefe machen deutlich, dass sich die aktuellen Marktpreise
weniger an den Regulierungen der WIC orientierten, sondern vielmehr durch das

Geschick der Verkäufer*innen, persönliche Kontakte und die aktuelle Nachfrage
bestimmt waren.

Indigene Jäger konnten somit die gefragte Handelsware Biber veredeln und zur
Steigerung des Wertes beitragen.46 Allerdings setzte dies eine fatale Umstellung

ihrer Jagdgewohnheiten voraus. In der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts

verdrängte die Biberjagd - auch mithilfe europäischer Jagdwerkzeuge - die

Grosstierjagd, was erhebliche Folgen für die Selbstversorgungsökonomie der

nativen Einwohnerinnen hatte.47 Diese Umstellung auf den Biberfellhandel
lässt sich auch an Statussymbolen nachvollziehen, die in die indigene Mode
integriert wurden. Sewantketten wurden mit Biberamuletten aus Metall und Kupfer
geschmückt und dienten indigenen Händlerinnen als Statussymbol. Die Amulette

erhielten die Händlerinnen von ihren europäischen Handelspartnerinnen 73



Reichtum traverse 2021/1

Abb. 6: Biberamulett, Metall, nach 1670. (Museum ofAnthropology,

Vancouver, British Columbia)

(Abb. 6). Ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts enthielten die Amulette
genaue Angaben darüber, an welchen Orten und mit welchen Handelskompanien
der Trägerinnen der Kette handelte.

Geschmückt und dekoriert mit Amuletten, verfeinert mit schweren Wollstoffen,
die in Europa für den indigenen Markt produziert und durch Lederapplikationen
verstärkt wurden, verwies die Kleidung der nativen Einwohnerinnen Nordamerikas

im 17. und 18. Jahrhundert auf einen weitaus höheren Lebensstandard als

beispielsweise der Kleidungsstandard von Textilarbeiter*innen, die auf der anderen

Seite des Atlantiks im Verlagswesen oder in Fabriken für den globalen
Konsummarkt arbeiteten.48

Gebrauchsgeschichte von Geld und Mode als Gegenentwurf
zur Fortschrittserzählung europäischer Kolonialisierungsprojekte -
ein Fazit

Die Gebrauchspraktiken von Sewantund Biber in Nieuw Nederland zeigen, dass

sich klassische Fortschrittserzählungen, die die globale Verbreitung des Geldes

aus einer eurozentrischen Perspektive beschreiben und - in Anlehnung an Georg
Simmeis Studie Philosophie des Geldes von 1900 - mit der Geburt der Moderne

gleichsetzen, nur bedingt eignen, um den kolonialen Handel in Nordamerika zu
beschreiben.49 Sie entlarven die Verwendung von Währungen als ein zutiefst

europäisches Wirtschaftssystem, dem die nativen Einwohnerinnen in Nordame-

74 rika im 17. Jahrhundert zunächst keinen Wert beimassen.50



Brugger: Sewantketten und Castorhüte

Mit Blick auf den Gebrauch von Biber und Sewant in der Kolonie Nieuw Neder-

land entstehen neue Perspektiven - abseits zivilisatorischer Beschleunigungs-

interpretamente. Die niederländischen Siedlerinnen revolutionierten (und
modernisierten) die Praktiken des Warentauschs in Nordamerika nicht, sie waren
vielmehr abhängig von indigenen Währungen und Wertvorstellungen. Der

Ethnologe Mario Schmidt sieht in der Durchsetzung von Sewant in den

Jahrzehnten um 1650 eine Widerlegung klassischer Fortschrittsnarrative. Gerade die

Muschelkalkperlen stellten ein «Negativ der Fälle dar, die im Allgemeinen das

Objekt der Monetarisierungstheorie» ausmachten.51

Durch die Verengung auf den Gebrauch von Währungen in Nordamerika nach

europäischem Vorbild kam es in der Wirtschafts- wie der Kulturgeschichte zu

einer Trennung von Wertgenerierungspraktiken einerseits in diejenigen, die

sich ökonomisch gesprochen im Medium Geld ausdrücken lassen, andererseits

in diejenigen, die anderen Lebensbereichen zugeordnet wurden und Wert

in Schmuck, Kunst und Mode repräsentierten.52 Die praxeologische Perspektive

auf Sewant und Biber löst diese (disziplinare wie anachronistische) Trennung

auf, indem sie den Gebrauch von Perlen, Fellen, Hüten und Schmuck als

Ware, Währung wie Statussymbol verschränkt und gleichermassen untersucht.

Die nativen Einwohnerinnen Nordamerikas werden auf diese Weise nicht als

Ressourcenlieferant*innen für europäische Luxusprodukte degradiert, sondern

als Akteurinnen ernst genommen, deren soziales, ökonomisches und kulturelles

Leben sich um 1650 massiv verändert hatte. Mit der Konzentration auf die

Sewantproduktion oder die Biberjagd partizipierten die Mohawk, Munsee, Ma-
hican und Five-Nations-Irokesen auf unterschiedliche Weise am globalen
Konsummarkt und leisteten ihren Beitrag für eine Entwicklung, die Beverly Lemire

vor kurzem als cosmopolitan consumerism beschrieb.53 Die ModeVorstellungen

von Konsument*innen und ihr Bedürfnis, sich mit Statussymbolen zu schmücken

und damit soziale Kontakte und Reichtum zur Schau zu stellen, waren
interkulturell vermittelbar und Hessen die Grenze zwischen unterschiedlichen

Wertvorstellungen, Geld- und Tauschökonomien, Währung und Ware in den

Hintergrund treten.

Anmerkungen

1 Charles T. Gehring, Fort Orange Court Minutes, 1652-1660, Syracuse NY 1988, 201 f.
2 Der Frühneuzeithistoriker Tim Neu forderte jüngst eine «Geldgebrauchsgeschichte [, diel Geld

nicht primär im Hinblick auf etwas ihm Äußerliches, also etwa als Ressource fiir soziale

Vergesellschaftung [beobachtet], sondern seinen Gebrauch selbst in den Mittelpunkt des Interesses

[stellt] und Geld als soziale Praxis [konzipiert]». Tim Neu, «Geld gebrauchen. Frühneuzeitliche
Finanz-, Kredit- und Geldgeschichte in praxeologischer Perspektive», Historische Anthropologie

27/1 (2019), 75-103, hier 83.



Reichtum traverse 2021/1

3 Vor allem initiiert durch Rebecca L. Spang, Stuffand Money in the Time of the French Revolution,

Cambridge 2015.
4 Für den nordamerikanischen Biberfellhandel wurden in den letzten Jahrzehnten immer wieder

praxeologische Perspektiven erprobt. In der Anthropologie sind Handels- und Wertgenerie-
rungspraktiken seit den 1970er- und 1980er-Jahren auf der Forschungsagenda. In klassischen
Studien wie Middle Ground von Richard White, Europe and the People Without History von
Eric Wolf oder Give us Good Measure von Arthur J. Ray und David Henry Freeman wird
betont, wie voraussetzungsreich das Aushandeln von Wert im 17. und 18. Jahrhundert in
Nordamerika über kulturelle Grenzen hinweg war. Die aus den umfangreich überlieferten Handelsbüchern

der im heutigen Kanada liegenden Hudson's Bay Company gewonnenen quantitativen
Daten dienen der wirtschaftshistorischen Forschung bis heute als Grundlage, um das
Konsumverhalten der nordamerikanischen Ureinwohner*innen im Zeitalter des Biberfellhandels zu
untersuchen. Arthur J. Ray, Donald Freeman, Give Us Good Measure. An Economic Analysis
ofRelations Between the Indians and the Hudson Bay's Company before 1763. Toronto 1978;
Richard White, The Middle Ground. Indians, Empires, and Republics in the Great Lakes

Regions, 1650-1815, Cambridge 1991; Eric Wolf, Europe and the People without History,
Berkeley 1982; Ann A. Carlos, Frank D. Lewis, Commerce by a Frozen Sea. Native Americans and
the European Fur Trade, Philadelphia 2010. Carlos und Lewis beziehen sich stark auf Arthur J.

Ray, «Indians as Consumers», in Carol M. Judd, Arthur J. Ray (Hg.), Old Trails and New
Directions. Papers of the Third North American Fur Trade Conference, Toronto 1980, 255-271.

5 Jan-Otmar Hesse, «Was ist Geld? Eine Skizze zur monetären Geschichte des Kapitalismus»,
NZZ Geschichte 16 (2018), 30-49, hier 34.

6 Ebd., 34.

7 Zu An- beziehungsweise Bereicherungspraktiken siehe Luc Boltanski, Arnaud Esquerre,
Enrichissement. Une Critique de la Merchandise, Paris 2017.

8 Mit seinem praxeologischen Vorgehen zielt mein Beitrag darauf ab, der aktuell im Feld der
Native American and Indigenous Studies vorgebrachten Forderung nach neuen methodischen
Grundsätzen nachzukommen. Alyssa Mt. Pleasant, Caroline Wigginton, Kelly Wisecup, «Materials

and Methods in Native American and Indigenous Studies. Completing the Tum», The
William and Mary Quarterly 75/2 (2018), 207-236, hier 210.

9 Johannes Megapolensis, Een kort Ontwerp, van de Mahakvase Indianen, haer landt, tale, sta-

tuere, dracht, godes-dienst ende magistrature. Aldus besclireven ende nu kortelijck den 26.
Angusti 1644. opgesonden uyt Nieuwe Neder-lant. Door Johannem Megapolensem juniorem,
perdicant aldaar. Mitgaders een kort verhael van het leven der Staponjers, in Brasiel,
Amsterdam 1645, ohne Seitenzahlen.

10 Edmund B. O'Callaghan, Berthold Femow (Hg.), Documents Relative to the Colonial History
of the State ofNew York, vol. 1. New York 1856, 108.

11 A. J. F. Van Laer (Hg.), Van Rensselaer Bowier Manuscripts. Being the Letters of Kilian van
Rensselaer, 1630-1643, and other Documents Relating to the Colony ofRensselaerswyck,
Albany 1908,441.

12 Mary W. Herman, «Wampum as a Money in Northeastern North America», Ethnohistory 3/1

(1956), 21-33, hier 22f.
13 Ann M. Carlos, Frank D. Lewis, «Native Americans and Exchange. Strategies and Interac¬

tions before 1800», in Larry Neal (Hg.), The Cambridge History of Capitalism, vol. 1 : The Rise

of Capitalism from Ancient Origins to 1848, Cambridge 2014, 455^190, hier 485. Carlos und

Lewis verweisen aber auch auf interkontinentalen Handel vor der Besetzung der nordamerikanischen

Gebiete durch die Europäer, ebd., 463.
14 Ebd.,458.
15 Charles Gehring, William A. Starna (Hg.), A Journey into Mohawk and Oneida Country,

1634-1635. The Journal ofHarmen Meyndertsz van den Bogaert, Syracuse 2013, 15-17.
16 Paul Otto. «<This is that which they call Wampurm. Europeans Coming to Terms with Na¬

tive Shell Beads», Early American Studies 15/1 (2017), 1-36, 28.



Brugger: Sewantketten und Castorhüte

17 Ebd., 15 f.
18 Ebd.. 18.

19 Ebd., 19.

20 Ebd., 23.

21 Herman (wie Anm. 12). 21.

22 William Brasford, History of <Plimoth Plantation), 1646.

23 Edmund Bailey O'Callaghan, Laws and Ordinances ofNew Netherland 1638-1674, Albany
1868. Brief vom 30. Mai 1650, 115 f. Da es schwierig war, den Warentausch zu regulieren,
verordnete Stuyvesant, dass zumindest die Löhne in Sewant zu entrichten seien.

24 Edmund B. O'Callaghan, Berthold Fernow (Hg.), Documents Relative to the Colonial History
of the State ofNew York, vol. 1. New York 1856. 365.

25 Susannah Shaw Romney, New Netherland Connections. Intimate Networks and Atlantic Ties in
Seventeenth-Century America, Williamsburg 2014, 132.

26 Adriaen van der Donck, Beschryvinge van Nieuw-Nederlant, Amsterdam 1655, 67.

27 Diese Hochrechnungen basieren auf den Schilderungen im Reisebericht von Härmen Meyn-
dertsz van den Bogaert (wie Anm. 15). Siehe auch Dennis J. Maika, Commerce and Community.

Manhattan Merchants in the Seventeenth Century, New York 1995, 31.

28 Paul Otto, «Henry Hudson, the Munsees. and the Wampum Revolution», in Jaap Jacobs, Lou
Roper (Hg.), The World of Seventeenth-Century Hudson Valley, Albany 2014, 85-102, hier 91.

29 Herman (wie Anm. 12), 21.

30 Ebd.. 22.

31 Otto (wie Anm. 28), 91.
32 John Franklin Jameson, Narratives ofNew Netherland, 1609-1664, New York 1909, 176.

33 Megapolensis (wie Anm. 9), 23.

34 Mario Schmidt, Wampum und Biber. Fetischgeld im kolonialen Nordamerika. Eine mausssche

Kritik des Gabenparadigmas, Bielefeld 2014, 202.

35 Vgl. hierzu ausführlich Eva Brugger, «Gefragte Felle. Biber als Transaktionswährung in der
Kolonie New Netherland (1609-1664)», Historische Anthropologie 25/3 (2017), 308-326.

36 J. F. Crean, «Hats and the Fur Trade», The Canadian Journal ofEconomics and Political
Science 28/3 (1962), 373-386.

37 Timothy Brook, Vermeer's Hat. The Seventeenth Century and the Dawn of the Global World,
New York 2008, 26.

38 Van der Donck (wie Anm. 26), 115.

39 Veronika Hyden-Hanscho betont, dass es sich bei den Biberfilzhüten - im Gegensatz zu Baum¬

wolle, Tabak oder Zucker - zwar um modische, aber nicht um exotische Objekte im 17.

Jahrhundert handelte. Veronika Hyden-Hanscho, «Invisible Globalization. French Hats in Habsburg

Vienna, 1650-1750», Journal ofEuropean Economic History 3 (2016), 11-54, hier 13,

47. Dreispitzhüte aus England und Frankreich kamen erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts und
dann vermehrt im 18. Jahrhundert in Mode. John Styles, The Dress of People. Everyday
Fashion in Eighteenth-Century England, Yale 2007 sowie Ann A. Carlos, Frank D. Lewis,
Commerce by a Frozen Sea. Native Americans and the European Fur Trade, Philadelphia 2010, 37.

40 Hyden-Hanscho (wie Anm. 39), 47.
41 Harold A. Innis, The Fur Trade in Canada. An Introduction to Canadian Economic History,

Toronto 1930,5.
42 Otto (wie Anm. 28), 93.
43 Hyden-Hanscho (wie Anm. 39), 17.

44 Emil Brass, Aus dem Reiche der Pelze, Bd. 2: Naturgeschichte der Pelztiere, Berlin 1911, 597f.
45 Crean (wie Anm. 36), 376.

46 P. Nick Kardulias, «Fur Production as a Specialized Activity in a World System. Indians in
the North American Fur Trade», American Indian Culture and Research Journal 14/1 (1990),
25-60.

47 Carlos, Lewis (wie Anm. 13), 472.



Reichtum traverse 2021/1

48 Ebd., 485.
49 Georg Simmel. Die Philosophie des Geldes, Leipzig 1900, 521 f.
50 Marc Shell, Wampum and the Origins ofAmerican Money, Champaign 2013, 3.
51 Schmidt (wie Anm. 34), 12.

52 Shell (wie Anm. 50), 3.

53 Beverly Lemire, Global Trade and the Transformation of Consumer Cultures. The Material
World Remade, c. 1500-1820, Cambridge 2017.

Résumé

Colliers de wampum et chapeaux en castor. Usages de l'argent
et de la mode dans les colonies de la Nouvelle-Néerlande

Au XVIIe siècle, sur les marchés de la colonie de Nouvelle-Néerlande, dans les

commerces des grandes colonies à Nieuw Amsterdam et de l'actuelle Albany,
on employait soit des perles wampums (Sewant/Sewan en néerlandais) soit des

peaux de castors pour payer, faire les comptes ou s'endetter. Avec ces deux

ressources locales, on pouvait également exprimer au XVIIe siècle sa conscience

de la mode ou son statut. Par le port de colliers et de ceintures en wampum, de

chapeaux ou d'amulettes en castor, les indigènes comme les commerçants et les

commerçantes européen ne-s exprimaient leurs liens globaux, leur richesse

monétaire et leur statut social. Cependant, la production et la transformation des

ressources pour la mode, et comme ressource monétaire, demeura toujours entre les

mains des communautés autochtones. Elles disposaient de l'expertise concernant
la chasse au castor et l'obtention de wampums. L'analyse des pratiques d'utilisation

de wampums et de castors dans la Nouvelle-Néerlande montre que les narrations

classiques du progrès, qui décrivent la diffusion de l'argent selon une

perspective eurocentrée et qui l'assimilent à la modernité, ne sont que partiellement
adaptées pour décrire le commerce colonial en Amérique du Nord. L'argent,
comme la mode, et cela constitue la thèse de cette contribution, obtenaient leur

statut et leur valeur au sein d'un processus d'échanges interculturel et transculturel.

Les autochtones peuvent être pris au sérieux comme de véritables acteurs et

actrices qui commerçaient, cohabitaient et s'arrangeaient avec les colons
européens selon leurs propres logiques et leurs propres pratiques.

(Traduction: K. Crousaz)

78


	Sewantketten und Castorhüte : Gebrauchspraktiken von Geld und Mode in der Kolonie Nieuw Nederland

