
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 27 (2020)

Heft: 1: Schweiz und Ostasien : Vernetzungen und Verflechtungen = Suisse
et Asie de l'Est : réseaux et interconnexions

Artikel: Auf der Suche nach der leeren Zeit : im Gespräch mit Lucian Hölscher

Autor: Mathieu, Jon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf der Suche nach der leeren Zeit

Im Gespräch mit Lucian Hölscher

Jon Mathieu

Der Taxichauffeur verfährt sich drei Mal. Es gibt eine Baustelle mit Strassen-

sperren in der Gegend, und das Navigationsgerät hat nicht seinen besten Tag.
Gleichwohl stehe ich pünktlich vor Lucian Hölschers Haus in einem freundlichen

Aussenquartier von Bochum. Zum Glück, denn ich möchte mit ihm über

die Zeit sprechen, vor allem über die «leere Zeit». Hölscher hat ein Plädoyer
für die leere Zeit geschrieben, das wissenschaftliche und ethisch-politische
Gesichtspunkte miteinander verbindet.1 Er ist emeritierter Professor für Neuere

Geschichte und Theorie der Geschichte an der Universität Bochum. Zu
seinen Forschungsschwerpunkten gehört die Theorie historischer Zeiten. Begonnen

hat er mit einer Dissertation und Habilitation bei Reinhart Koselleck, dem

berühmten Promotor der Zeitdiskussion. Was nicht heisst, dass er jede seiner

Ideen teilt.
Zeit ist für alle von eminenter Bedeutung und für Historikerinnen ganz besonders.

Die meisten nehmen an, dass es sich bei ihr um einen Zentralbegriff- wenn
nicht den Zentralbegriff - der Geschichtswissenschaft handelt. Ohne Zeit weder

Wandel noch Kontinuität. Trotzdem haben wir Mühe, in allgemeiner Weise
darüber zu reden. In der praktischen historischen Arbeit treffen wir dauernd
Zeitentscheide, doch kaum sollen wir unsere Methoden offenlegen und diskutieren,

ringen wir um Worte. Nach einer Phase mit zahlreichen theoretischen Anleihen bei

Nachbardisziplinen hat sich jetzt die genuin historische Zeitdiskussion intensiviert.

Dossiers zum Thema findet man in den letzten Jahren zum Beispiel in den

Zeitschriften History and Theory (2014), Past and Present (2019) und hier in der

Traverse (2016).2

Die Dossiers tragen Titel wie «Multiple Temporalities» oder «Beschleunigung
und plurale Temporalitäten». Koselleck ist auch in dieser jüngsten Diskussionsrunde

omnipräsent, etwa zur Hälfte unter positiven und negativen Vorzeichen.

Was aber auffällt: Es geht fast immer um Zeit im Plural. Ein eben erschienener

Sammelband über Rethinking Historical Time hält das schon im Klappentext
fest. Während zweier Jahrhunderte, heisst es da, sei das dominante westliche

146 Zeitregime von einer linearen, progressiven und homogenen Vorstellung geprägt



Mathieu: Auf der Suche nach der leeren Zeit

gewesen. Seit kurzem sei es dagegen von «multiple and percolating temporalities»

geprägt.3

Dieser Schwärm von Temporalitäten kann sowohl anregen wie verwirren. Ein
zweckmässiges Mittel zur Strukturierung der Reflexion ist die Setzung eines

Begriffspaars. Lucian Hölscher spricht von leerer Zeit und gefüllter Zeit, in der
englischen Version von empty time und embodied time. Was er damit meint, hat er
kürzlich in programmatischen Aufsätzen dargelegt.4 Im persönlichen Gespräch
möchte ich noch mehr über die Hintergründe und Folgerungen in Erfahrung bringen.

Erste Frage: Wie kommt man auf die Idee einer leeren Zeit?

Zwei historische Zeitkonzeptionen

Lucian Hölscher lehnt sich im Korbstuhl zurück und erklärt: «Meine Beobachtungen

gründen zunächst phänomenologisch im 18. Jahrhundert, also in der

Sattelzeit, die auch in zeitgeschichtlicher Hinsicht bedeutungsvoll ist. Damals gibt es

zwei Richtungen der Zeitdiskussion. Die erste kann man mit dem Kalender
verbinden, der religiös und regional gebunden ist und in dieser Periode zu einem
globalen Kalender erweitert wird. Das bedingt eine gewisse Abstraktion oder Entleerung,

weil die ganze Fixierung auf die christliche Heilsgeschichte herausfällt. Nur
Christi Geburt bleibt übrig. Man nimmt sie als Zeitenschwelle und rechnet nach

hinten und nach vorn. Das ist der allgemeine Weltkalender.»

Auf der anderen Seite, führt mein Gesprächspartner aus, gebe es das, was er
gefüllte oder auch verkörperte Zeit nenne. Das sei eine innere Zeit, die man in
unterschiedlichen Bereichen ausmesse. Sie könne die Lebenszeit eines Menschen

betreffen, aber auch ein Jahrhundert oder eine Epoche wie die Renaissance und

den Humanismus umfassen. Dinge hätten ihre Zeit, ihr eigenes Mass. Wir könnten

im 18. Jahrhundert beobachten, wie die Geschichte mit solchen Zeitlebewesen

bevölkert werde, etwa mit Einheiten wie Nation, Volk, Staat, später
Klasse, mit Ideen wie Freiheit oder eben mit explizit zeitbezogenen Begriffen
wie Jahrhundert oder Epoche.
Die Diskussion gehe somit in zwei Richtungen. Theoretisch werde dies am
schärfsten fokussiert in der Debatte der 1710er-Jahre zwischen Isaac Newton
und Gottfried Wilhelm Leibniz: «Die Partei von Newton plädiert für einen

leeren, abstrakten Begriff von Zeit, wie er ihn in seinen Principia mathematica von
1687 festgehalten hat. Leibniz hält dagegen an einem Zeitbegriff fest, der an
bestimmte Gegenstände gebunden ist. Für ihn sind Raum und Zeit relational. Raum
ist die Ordnung des Gleichzeitigen, Zeit die Ordnung des Aufeinanderfolgenden.
Solche raumzeitlichen Lebenseinheiten nennt er Monaden.»
Die Debatte lässt sich im 18. Jahrhundert weiterverfolgen. Andere Autoren grei- 147



Essay / Essai traverse 2020/1

fen die beiden Positionen auf und modifizieren sie. Merkwürdigerweise geben
die meisten Historikerinnen später die zweipolige Sicht mehr und mehr auf und

gehen zu den gefüllten Zeiten über. Das Konzept der leeren Zeit wird vernachlässigt,

obwohl es in der Aufklärung eine Emanzipation gebracht hatte. Es eröffnete
eine Vorstellung von Weltgeschichte und allgemeiner historischer Wirklichkeit.
«Heute wird die deere Zeit> nur noch schematisch verwendet. Natürlich muss

alles datiert werden, doch es verbindet sich damit keine Aussage mehr über die

Geschichte. Ich glaube, das ist ein Defizit, dem wir uns stellen müssen.»

Was das heisst, möchte ich später noch erfragen. Zunächst interessiere ich mich
für die Herkunft des Konzepts. Gab es bestimmte Vorbilder für die Unterscheidung

von leerer und gefüllter Zeit? «Nachträglich kam mir in den Sinn, dass ich
bei Kracauer Ähnliches gelesen hatte. Der Aufsatz war mir nicht mehr präsent,
doch etwas bleibt oft hängen. Als es mir wieder einfiel, war ich dankbar dafür.

Ich will also nicht sagen, dass dies von mir eine vollkommen neue Unterscheidung

ist. Sie ist mit unterschiedlicher Bezeichnung auch schon von anderen

getroffen worden.»

Tatsächlich benutzt Siegfried Kracauer in seinem Aufsatz über das Rätsel der
Zeit von 1963 mehrere Ausdrücke zur Charakterisierung der beiden Perspektiven.

Auf der einen Seite spricht er von «linearer oder chronologischer Zeit» und

von «Kalenderzeit», die ein «leeres Gefäss» bilde. Diese Konzeption sei unter
dem Einfluss der entstehenden Naturwissenschaften dominant geworden. Auf
der anderen Seite verwendet Kracauer den Begriff einer «geformten Zeit», den

er bei einem Kunsthistoriker entlehnt. Dort dient er dazu, die lineare Abfolge von
Stilformen infrage zu stellen. Stilformen würden sich mehr nach ihrer Stellung in
einer speziellen Sequenz richten als nach einer allgemeinen, in Epochen gegliederten

Chronologie. Kracauer hält diese «Antinomie im Innersten der Zeit» für
unauflösbar. Dementsprechend lässt er beide Konzeptionen gelten.5

Wie leer ist die leere Zeit?

Hölschers Begriffspaar steht in der Zeitdebatte also nicht allein. Im anglo-ameri-
kanischen Bereich beginnt sich auch die Unterscheidung zwischen time und

temporality einzubürgern. Vanessa Ogle fasst es so: «<Time> is understood here as

the time measured by clocks, calendars and natural timekeepers such as the sun

and the moon. <Temporality> is taken to describe how past, present and future
relate to one another, for instance through repetition and cyclical temporalities or
ruptured and discontinuous temporalities, and through experiences and expectations.»

Zeit und Temporalität seien verbunden. So könne das Interesse an Zeit-
148 messung Ausdruck oder Indikator eines neuen Temporalitätsgefühls sein. Die



Mathieu: Auf der Suche nach der leeren Zeit

beiden Hessen sich aber auch separat behandeln, da sie oft anhand verschiedener

Quellen studiert werden müssten. Viele historische Arbeiten würden die beiden

Begriffe und ihre Beziehungen allerdings zu unpräzise fassen.6

Ogle hat 2015 ein lesenswertes Buch über die Anstrengungen zur weltweiten

Standardisierung von Uhrzeit und Kalenderzeit in der Moderne publiziert
(The Global Transformation of Time 1870-1950, Cambridge, MA). Angetrieben

durch neue raumüberwindende Technologien wie Eisenbahn und Telegra-
fie und vor dem Hintergmnd des westlichen Imperialismus kam es zu mehreren

Entwürfen einer neuen globalen Zeitordnung. Bekannt ist die Internationale
Meridian-Konferenz in Washington D. C. 1884, welche die Sternwarte Greenwich
in London als Nullmeridian für den ganzen Planeten festlegte. Damit sollte die

Stundenzählung vereinheitlicht werden. Weniger bekannt ist eine angestrebte

Kalenderreform, die den christlichen Kalender des 19. Jahrhunderts weiter
vereinfacht und säkularisiert hätte - ein Projekt, das besonders im Umfeld des

Völkerbunds während der Zwischenkriegszeit vorangetrieben wurde und später
scheiterte.7

Die Problematik der Zeitmessung umfasst in diesem Ansatz, den man wohl den

science and technology studies zuordnen könnte, auch die Kulturtechnik und
das Zeitwissen, also die soziale Vermittlung und Implementierung der Chronologie.

«Time» ist in diesem Sinn mehr als nur technisch gemessene Zeit. Wie
aber steht Lucian Hölscher mit der leeren Zeit zu einer solchen Konzeption?
Allgemein lässt sich wohl sagen, dass er in koselleckscher Tradition auch auf
theoretische Diskussionen eingeht, auf Philosophie und Theologie, bis hin zu

normativen Setzungen.
«Ich begreife die Leere nicht als Zustand, sondern als Bewegung. Es ist eben

entleerte Zeit, ein Abstraktionsprozess. Es werden Dinge herausgenommen, um
die Zeit zu öffnen. Mir ist vorgehalten worden, eine absolut leere Zeit gebe es

nicht. Das wird schon bei Newton und Leibniz thematisiert. Sie diskutieren über
das Konzept des Vakuums. Leibniz sagt, Vakuum existiert nicht. Newton sagt, es

existiert - mit der Pointe: das Einzige, was es auch im Vakuum gibt, ist der Geist
Gottes. Über die Verbindung von Zeit und Gott sind sich die Kontrahenten einig,
wenn auch in unterschiedlicher Form.»

Zudem habe sein Ansatz einen Bezug zum Leben, sagt Hölscher. Dies betreffe

nicht nur die gefüllte, sondern auch die leere Zeit. «Bei Newton ist die Mathematik

nur ein Instrument, es geht aber um die Existenz Gottes, und das heisst für
mich: des Lebens. Es sind nicht anonyme Kräfte, es sind Lebenskräfte. Schliesslich

eröffnet der Begriff der leeren Zeit einen Möglichkeitshorizont für die
gefüllten Zeiten. Es geht um die Art der Verbindung verschiedener Welten und

Wirklichkeiten. Das spielt in der Debatte des 18. Jahrhunderts eine grosse Rolle,
fallt aber in der späteren Philosophie heraus.»



Essay / Essai traverse 2020/1

Hölscher illustriert die Öffnung der Zeit im 18. Jahrhundert anhand des Göttinger

Universalhistorikers Johann Christoph Gatterer. Dieser veröffentlicht 1777

einen Abriss der Chronologie. Parallel zur räumlichen Vermessung der Erde

kommt es zur zeitlichen Vermessung. Gatterer erweitert die Chronologien, die
sich in Europa seit dem 16. Jahrhundert als wissenschaftliche Gattung etabliert
haben. Was in der Geografie die Längen- und Breitengrade, sollen in der
Geschichte die Jahre und Jahrhunderte leisten. Sie stellen ein Raster bereit, mit
dem jedes Ereignis auf dem Globus zu allen Zeiten exakt datiert werden kann.

Gatterers Abriss bringt zuerst die «Allgemeine Zeitkunde, oder chronologische
Grundlehre» mit viel Astronomie und Darlegung des christlichen Kalenders.

Der zweite Teil bietet die «Besondere Zeitkunde, oder Zeitrechnung einzelner

berühmter Völker», in dem kulturelle Zeitordnungen bis hin zu denen der

«Hindostaner» und «Chineser» mit der europäischen verglichen und erschlossen

werden.8

Die Globalisierung der Zeit erfolgt auch bei Gatterer aus westlicher Perspektive.
Bedarf sie heute einer postkolonialen Kritik? «Wir kommen nicht um die Kritik

herum, weil wir nicht nur das koloniale Machtgefälle gehabt haben, sondern

auch die selbstreflexive Antwort darauf, die Selbstzweifel. Diese haben ihren

Ursprung wiederum stark in westlichen Ländern. Es ist ja nicht so, wie man denken

würde, eine Philosophie der Unterdrückten oder nur von wenigen, sondern auch

eine gewissermassen interne Debatte. Kurzum, es ist ein Element im konfliktiven
Prozess der Globalisierung von Zeitrechnungen, die meines Erachtens weitergehen

wird. Sie entspricht unserem Verkehr miteinander.»

Die Ergebnisse dieses Prozesses können gemäss Hölscher vielfältig sein. «Das

ursprüngliche Aufklärungsideal, dass wir alle eine gemeinsame Menschheitszeit

haben, ist nicht die wahrscheinlichste Möglichkeit. Ich glaube, dass sich die
entstandenen Mischkulturen weiter verändern. Elemente der westlichen leeren Zeit
können auf unterschiedliche Weise mit nichtwestlichen Zeitrechnungen zu neuen

Kulturen verschmelzen. Es läuft eher auf eine Hybridisierung heraus als auf

allgemeine Egalität. Wobei an sektorale Eigenheiten zu denken ist. Im Börsenhandel

gibt es so etwas wie eine Globalzeit, die in anderen Bereichen überhaupt
nicht gilt. Heterogenität ist wahrscheinlicher als Homogenität.»

Warum braucht es die leere Zeit?

Dass wir nicht ohne leere Zeit auskommen, steht für Hölscher fest. Er führt dafür
auch wissenschaftlich-methodische Gründe an, die man in der Diskussion kaum

findet. Erst vor einem solchen begrifflichen Hintergrund könne nämlich die
150 Wahrheit vom Mythos getrennt werden.



Mathieu: Auf der Suche nach der leeren Zeit

«Ich mache einen Unterschied zwischen fiktiv und fiktional. Fiktiv steht im
Gegensatz zu real, während man alles als fiktional oder gemacht betrachten kann.

Fiktional ist eine Kategorie, die sich sowohl auf fiktive wie reale Gegebenheiten
beziehen lässt. Diese Unterscheidung scheint mir wichtig, weil die
Geschichtswissenschaft einen immanenten Zug zur Einheit der Wirklichkeit besitzt. Sie hat

eine Vorstellung von dieser Einheit und muss nun mit den vielen Wirklichkeiten,
die wir empirisch feststellen, irgendwie zurechtkommen. Dafür brauchen wir
Indikatoren für das Reale gegenüber dem Fiktiven, und dazu ist wiederum die

chronologische Identifizierung von Ereignissen zentral. Lässt sich ein Ereignis
in Raum und Zeit festmachen, so wird es eher zur historischen Wirklichkeit
gehören. Sonst eher zum Bereich des Fiktiven.»
Anders als die Literaturwissenschaft müsse die Geschichtswissenschaft einheitliche

Befunde herstellen, hält Hölscher fest. Das sei eine ethische Verpflichtung.
Ob es den Holocaust gegeben habe oder nicht, könne man nicht beantworten mit
der Feststellung, die einen meinten ja, die anderen nein. «Wir sind angehalten,
die Wahrheit zu ermitteln und festzuhalten. Gegenüber dem Konstruktivismus
habe ich immer eine Art von realistischer Position vertreten. Natürlich ist alles

konstruiert, aber im Bereich der Geschichte brauchen wir eine Methodologie
und Theorie, die so etwas wie die Einheit der Wirklichkeit zu denken wenigstens

möglich macht. Die leere Zeit ist ein Mittel dazu.»

Unter politischen Gesichtspunkten müsse man die Ambivalenz des Umgangs mit
Zeit in Rechnung stellen, sagt Hölscher. Der Umgang könne eine emanzipative
wie eine unterdrückende oder gar vergewaltigende Dimension haben. Zeitfragen

seien immer auch Machtfragen. «Bekannt ist das Thema der Arbeitszeit im
19. Jahrhundert. Sie bringt mit der Arbeitsteilung eine unglaubliche
Produktivitätssteigerung, andererseits aber die Freisetzung der Arbeitnehmer. Deren Eigenleben

beschränkt sich nur noch auf einen Rest von reproduktiver Zeit. Das

Aufgehen in grösseren Zeitordnungen ist mit Gefahren verbunden. Das muss von
Fall zu Fall ausgehandelt werden. Es gibt da keine generelle Lösung. Wir brauchen

flexible Regelungen, die beides im Auge behalten: die Teilhabe an einer

allgemeinen Zeit wie auch gewisse Reservatsrechte einer Eigenzeit.»
An dieser Stelle kommt mir der Boom des Plurals in der aktuellen Forschung
in den Sinn. Wenden sich die vielen Temporalitäten mit ihren identitären Zu-

schreibungen nicht gegen die leere Zeit, von der sie eigentlich definitorisch
abhängen?

«Ja, es gibt eine merkwürdige Verachtung der ethischen Qualität von leerer Zeit,
die ich für bedenklich halte, vor allem wenn sie unreflektiert daherkommt. In
einem Teil dieser Literatur zu Temporalitäten werden Kästchen gebaut, in denen

Menschen in einer Periode angeblich leben, obwohl sich ihr Leben vielfältiger
ausnimmt. Und die Autoren vergessen, dass die leere Zeit auch Möglichkeits-



Essay / Essai traverse 2020/1

räume für Zeitautonomie und Befreiung von Gruppenzwängen eröffnet. Die
Partizipation an einer Weltzeit ist ein wichtiges Menschenrecht, und dies zu sagen
keine Trivialität. Die jüngste Globalisierung hat Situationen hervorgebracht, in
denen Menschen nicht nur in Räumen isoliert und gefangen, sondern auch von
der allgemeinen Zeit abgeschnitten wurden.»

Die Deutsche Bahn gibt sich Mühe

Auf dem Rückweg gehen mir die verschiedenen Gesichtspunkte immer wieder
durch den Kopf. Hölschers wissenschaftliche und politische Argumente finde ich

überzeugend, und die bewusste Setzung eines Begriffspaars gibt der Forschungsdebatte

Kontur. Aber muss es genau die leere und gefüllte Zeit sein? Könnte man
nicht weniger metaphorische Ausdrücke verwenden und es bei time und temporality

bewenden lassen? Was würde dies für den zu Recht angestrebten Einbezug

von theoretisch-philosophischen Dimensionen bedeuten?

Der Weg selber bringt dann kaum Navigationsprobleme und Verzögerungen. Am
nächsten Tag geht es mit der Karte in der Hand vom Hotel über die Königsallee

zum Hauptbahnhof. Sogar die Deutsche Bahn ist mir gnädig gestimmt. Der Zug
kommt überraschend früh. Nur in Köln habe ich meine Bedenken, zehn Minuten

Überzeit. Doch in Mannheim erreichen wir den Anschluss (der andere Zug
trifft zum Glück verspätet ein). Ich stelle mir vor, dass es für das Bahnpersonal

anstrengend sein muss, immer und überall die westlich-globale clock time
einzuhalten. Doch die Japaner schaffen es auch - mit geradezu gespenstischer
Pünktlichkeit.

Das Gespräch fand am 5. Juli 2019 im Haus von Lucian Hölscher in Bochum statt. Seine

Website an der Ruhr-Universität Bochum gibt Auskunft über seine intensive Publikationstätigkeit:

https://ceres.rab.de/de/personen/lucian-holscher. Im Juli 2019 arbeitete er vor
allem an einem Werk über die Verwendung der Zeit in ausgewählten Geschichtswerken
des 18. bis 21. Jahrhunderts. Das Verhältnis von leerer und gefüllter Zeit wird in einem

systematischen Anfangskapitel behandelt.

Anmerkungen

1 Lucian Hölscher, «Von leeren und gefüllten Zeiten. Zum Wandel historischer Zeitkonzepte seit
dem 18. Jahrhundert», Geschichte und Gesellschaft, Sonderheft 25 (2015), 37-70; Lucian
Hölscher, «Time Gardens. Historical Concepts in Modern Historiography», History and Theory
53/4 (2015), 577-591 (kurze Version). - Für nützliche Feedbacks zu diesem Essay danke ich
Urs Hafner, Jakob Messerli und Simon Teuscher.

152 2 «Forum: Multiple Temporalities», History and Theory 53/4 (2014), 498-591; «Viewpoints:



Mathieu: Auf der Suche nach der leeren Zeit

Temporalities» Past and Present 243/1 (2019), 247-327; «Schwerpunkt: Zeiterfahrung.
Beschleunigung und plurale Temporalitäten», Traverse 23/3 (2016), 7-103.

3 Marek Tamm und Laurent Olivier (Hg.), Rethinking Historical Time. New Approaches to Pre-

sentism, London 2019.
4 WieAnm. 1.

5 Siegfried Kracauer, «Ahasver oder das Rätsel der Zeit», in ders., Geschichte. Vor den letzten

Dingen (Gesammelte Werke, Bd. 4), Frankfurt am Main 2009,154-180 (eine erste Fassung
erschien in der Festschrift Theodor W. Adorno 1963).

6 Vanessa Ogle, «Time, Temporality and the History of Capitalism», Past and Present 243

(2019), 312-327, hier 314 f.
7 Vanessa Ogle, The Global Transformation of Time 1870-1950, Cambridge, MA 2015.
8 Hölscher, Von leeren und gefüllten Zeiten (wie Anm. 1), 44; Johann Christoph Gatterer, Abriss

der Chronologie, Göttingen 1777.

153


	Auf der Suche nach der leeren Zeit : im Gespräch mit Lucian Hölscher

